
- 57 -

АНАЛИЗ ПОВЕСТИ А. ПЛАТОНОВА "ДЖАН" 

Каталин Секе 

Повесть А. Платонова "Джан", написанная в 1934—1936 годах, 
имеет тесную связь в различных аспектах с произведениями писате-
ля 20-х годов. Главный персонаж повести, Назар Чагатаев, являет-
ся таким же "героем-экспериментатором", какими являются и "инже-
неры" эстетически не совершенных научно-фантастических антиуто-
пий, созданных в ранний период творчества Платонова, стремящие-
ся "перестроить" весь земной шар, чтобы земля стала, согласно • 
их волюнтаристским представлениям, домом для всего человечества, 
полагая, что если будут удовлетворены материальные запросы, лю-
ди улучшатся и с моральной стороны. Можно найти в "Джане" и мо-
тивы, встречающиеся в повестях Платонова конца 20-х годов, пред-
ставляющих собой вершину творческого пути писателя: некоторые 
из них почти "дословно" возвращаются в "Джан" из "Котлована" и 
"Чевенгура", запечатлевающих метафизическую трагедию единства 
людей, объединенных бессмысленностью. К тому же и герои возник-
ших в этот же период сатирических произведений писателя наложи-
ли свой отпечаток на образ Чагатаева, как, например, герой 
"Сокровенного человека", Фома Пухов, по-детски наивный чудак, 
который полностью вживается в безличный мир. Повторяется в повес-
ти "Джан" и та тема призвания, которую репрезентирует судьба 
Марии Нарышкиной, героини написанной в конце 20-х годов повес-
ти "Песчаная учительница" /ее "призвали", т.е. назначили ей 
призвание "сверху", чтобы сначала она учила народ в захолуст-
ной азиатской деревне, а затем чтобы она сделала оседлым коче-
вое племя/, ведь в "Джане" только на первый взгляд кажется, что 
Назар по внутреннему убеждению берется за выполнение "задачи" 
вести народ: на самом деле его путь предрешает ташкентский ЦК: 
Чагатаев будет уполномоченным, его задача -- осуществить соци-
ализм; если до этого народ "джан" жил в аду, то теперь он дол-
жен жить в раю... 



- 58 -

С такими сходными мотивами, само собой разумеется, надо 
считаться при анализе произведения, однако нельзя ограничить-
ся их механическим перечислением, ведь только указание на па-
раллельные мотивы не можег быть основным принципом интерпрета-
ции текста. При анализе повести целесообразно исходить из осо-
бенностей платоновского представления о мире, нашедшего отра-
жение в его произведениях. Ощущаемая в XX веке противоречивость 
внутри принципа гуманистической универсальности, раскол этого 
принципа, отделение гуманности от универсальности, привели к 
определенной поляризации творческих исканий Платонова. Реше-
ние, предлагаемое авангардом, т.е. позиция, диктуемая безлич-
ным и открытым представлением о мире, которое в первую очередь 
учитывает интеллектуальные потенции индивидуума, и поэтому в 
дилемме "гуманность-универсальность" акцент делает на гуман-
ность, а принципу универсальности наносит ущерб /несмотря на 
то, что художники авангарда субъективно стремились обязательно 
представлять программу гуманистической универсальности/, для 
Платонова — хотя он ощущал значительность такого решения — 
все же оказалось неприемлемым. Платонов в противовес представ-
лениям художников авангарда полагает, что принципу универсаль-
ности ущерб не должен быть нанесен ни при каких обстоятельст-
вах, и это приводит к тому, что в определенные периоды творчес-
кого пути писатель как бы оказывается вынужденным не считаться 
с тем, что, на самом деле, в XX веке уже стало ощутимым-
гуманизм и универсальность отделены друг от друга, сам 

принцип гуманистической универсальности стал дилеммой ,и это при-
водит его к отказу от критического подхода к проблеме, и, тем 
самым, к волюнтаристскому отвержению интеллектуальных ценнос-
тей, но вместе с тем, и к необоснованному стремлению занять не-
кую индивидуальную позицию. 

В произведениях Платонова мы встречаемся с вариантами за-
крытого безличного представления о мире и с разными отношения-
ми к нему со стороны самого писателя. Повести "Котлован" и "Че-



- 59 -

венгур" — являясь вершинами творческого пути Платонова — 
запечатлевают абсурдность безличного, и при этом только имма-
нентного мира, и писатель, пользуясь поэтическим эффектом, вы-
званным двойственной природой гротеска, доведенного до абсур-
да, показывает не только чудовищность коллективного массового 
"портрета" людей, живущих ниже уровня бытия, но и трагизм мас-
сового существования, внушая некое "бесстрастное сочувствие" к 
безличному, но все же человеческому феномену. В повести же 
"Джан", где также господствует поэтический прием создания мас-
сового портрета как способ изображения, его гротескность уже 
полностью не соблюдается писателем, т.к. вместо массового порт-
рета намечены лишь его контуры, страшное самодвижение безликой 
массы не прослеживается Платоновым, а вместо этого из массового 
портрета выделяется один персонаж с символическим именем, Назар 

2 
Чагатаев, и речь идет о его условной "деятельности", о его 
странствиях в узких пределах имманентного мира, который героем 
не только "переживается", но в который он полностью погружает-
ся. 

Это — исходная ситуация повести, которая влечет за собой 
несколько противоречивых последствий. С одной стороны, Плато-
нов, выделяя героя, как бы выражает.запрос на представительст-
во некой индивидуальной позиции, который необоснован и немоти-
вирован в том случае, если его герой полностью погружен в им-
манентный мир. Таким образом в повести создается противоречи-
вая ситуация: герой чувствует свое призвание, не имея никаких 
убеждений. С другой стороны, Платонов, отождествляясь со своим 
героем, как бы стремится подчеркнуть значение наличия у него 
способности к личному осмыслению проблем, но в процессе повест-
вования выясняется, что герой обладает лишь интенсивной чут-
костью, которая является скорее физиологическим свойством, чем 
душевным качеством, и потому все личное у него оказывается на 
самом деле безличным. Эта противоречивость находит выражение и 
на уровне поэтики повести. Герой "не способен" представлять 



- 60 -

личный запрос и потому, что Платонов устраняет из сюжета все 
"интеллектуальные" параметры, приближает сюжет к фольклорно-
му и мифологическому. Поэтому вместо внутреннего монолога ге-
роя доминирует его "вживающееся" слово, которое говорит о рас-
ширяющейся до универсальной точке зрения Чагатаева, в резуль-
тате чего все, что изображается в повести /т.е. "мир"/ оказы-
вается в состоянии без мысли, в состоянии священной наивности, 
и в отличие от "мира", изображенного в "Котловане" и в "Чевен-
гуре", запечатленного там в ряде гротескных образов, доведенных 
до сюрреалистических картин, выражающих бессмысленность всего 
сущего, - в "Джане" мир бессмысленности приобретает как бы лири-
ческий оттенок и изображается с некой, даже нездешней грустью 
с помощью экспрессивной символики. Основные экспрессивные сим-
волы в повести /к их анализу мы вернемся в дальнейшем/, "тело" , 
"земля", "душа", приобретают в некоторой степени и идеологичес-
кую значимость, поскольку они отражают бездуховность безлично-
го имманентного мира, вследствие чего само произведение не ли-
шено некоторой схематичности. 

В литературе о "Джане" есть указание на то, что 30-е годы 3 
— это кризисный период в творчестве Платонова. Писатель под 
влиянием внешних обстоятельств делает определенные уступки ли-
тературной политике /он пишет и второй вариант повести, в кото-
ром "народ" находит свое счастье/. Несмотря на то, что этот 
жест писателя бесспорно является симптоматическим в истории ли-
тературы этого периода, все-таки кризис в творчестве Платонова 
был вызван не только внешними условиями. Повесть "Джан" свиде-
тельствует о том, что Платонов не может решить проблему, выдви-
нутую историей развития мысли, и поэтому заново "эксперимен-
тирует" , как это было не раз в процессе его творчества: писа-
тель безусловно хочет сохранить личностный запрос, но в создав-
шейся ситуации не может учесть интеллектуальных последствий, 
вытекающих из противоречивости такого запроса, и поэтому повесть 
не является эстетически совершенным произведеним, однако с точ-



- 61 -

ки зрения истории развития мысли она значительна тем, что Пла-
тонов уже ставит в ней под вопрос саму "действенность" безлич-
ного закрытого представления о мире. 

Действие повести развивается в двух символических локу-
с а х : сначала в "верхнем мире", в Москве, а затем большую часть 
занимает описание "странствия" народа по "адовому дну древнего 
мира", в пустыне Сары-Камыш. Поэтому и "передвижение" героя 
также является символическим, оно направлено сверху вниз, что 
могло бы вызвать ассоциацию с "метафизическими глубинами", но 
на самом деле это лишь сохранение схемы, ведь "глубина" не яв-
ляется "глубиной души", скорее она символизирует пустоту. Инте-
ресно, что и в начале повести Платонов метафорическим жестом 
как бы "выдвигает" Чагатаева /"он взошел теперь высоко на гору 

„ .4 
своего ума, откуда виден весь этот летний мир... /, и в конце 
"Джана" герой, когда народ уходит от него в разные стороны све-
та, по одиночке, также находится на "высокой террасе" /"он под-
нялся на самую высокую террасу, откуда виден мир почти во все 5 
его концы..."/. Эти метафорические жесты, с одной стороны, вос-
производят библейские параллели, связанные с эпохой Закона и 
с Моисеем^ и с помощью этого приема сюжет повести открывается 
в сторону мифологизма, а с другой стороны метафоричность под-
черкивает и заблуждение Чагатаева: в повести даже речи нет о 
широкой масштабности его интеллекта, с помощью которого он мог 
бы исполнить призвание пророка, т.е. взять на себя задачу лич-
ного характера, ведь перед нами вместо этого открывается пере-
живание им некой бессмысленной бесконечности, вызванное скорее 
повышенной чувствительностью героя. Поскольку в дальнейшем 
"мир" предстает в повести как отражение "внутренних пережива-
ний" Чагатаева, все предстает пустым, случайным, одиноким и 
бессмысленным, подобным его собственному существованию в мире: 
"случайная трава", "рундук для мусора", "камень Неизвестно 
откуда", "одинокая старая яблоня", "колесо от локомобиля девят-
надцатого века" и т.п. Вопреки всему этому предназначение Ча-



- 62 -

гатаева, согласно замыслу писателя, заключается в том, чтобы 
"одушевлять" мертвые предметы, заботиться о них для осущест-
вления утопической идеи Федорова о "всеобщем воскрешении мерт-
вых". Поскольку в "Джане" отражено безличное и закрытое пред-
ставление о мире, сам герой также "обезличен", он является 
лишь "медиумом" некоего всеохватывающего, безличного, действую 
щего в имманентном мире "абсолюта", стоящего над ним, и таким 
образом основной принцип личностной закрытой картины мира — 
провиденциальность — превращается в повести в опеку, которая 
несмотря на то, что она распространена на каждого, все-таки яв 
ляется безличной, становясь выражением "центральной" и "тоталь 
ной" воли. Деятельность Чагатаева, направленная на заботу обо 
всем и на "одушевление" всего "еле"-сущего, не имеет личного 
характера и потому, что все, о ком он пытается заботиться, так 
же являются медиумами. 

Уже в начальных сценах повести изображается стремление ге 
роя противостоять забвению: он хочет, чтобы предметы окружающе 
го мира "запомнили" его, чтобы они вспоминали, т.к. он ощущает 
что окружающий мир находится, как и он сам, в состоянии забве-
ния, например, шкаф уже не сохраняет ни запаха одежды, ни запа 
ха тела и т.п. В повести и в дальнейшем чрезвычайно важна дихо-
томия памяти — забвения, в первую очередь, в связи с изображе 
нием народа "джан". На уровне поэтики такая дихотомичность так 
же указывает на наличие в структуре произведения мифологичнос-
ти, вследствие которой "память" обезличивается. В "Джане" речь 
идет о коллективной памяти, о возвращении к какому-либо подсо-
знательному началу, которое назвать, "артикулировать" почти не 
возможно, т.к. по своей сути оно символично, архетипично. Пони 
мание писателем дихотомии "память - забвение" может послужить 
и расшифровке другой метафоры " Платонова, часто встречающейся 
в его произведениях, "память вещества", которая подвергается 
разным метаморфозам и оборачивается своей противоположностью: 



- 63 -

"вещество памяти". В результате такого рода метаморфоз, в ко-
торых определенное начало, сама материя, изначально не обла-
дающая спиритуальными качествами, превращается в нечто "иде-
альное", в повести игнорируется не только все личное, но и все 
сознательное, и поэтому такие "вечные" вопросы, как вопрос о 
жизни и о смерти, о бытии и о небытии, лишаются смысла, в ре-
зультате чего не только персонажи повести, но и сам "мир" как 
бы становится бессознательным, едва обладает памятью, и един-
ственный критерий его "функционирования" это то, в какой сте-
пени он еще связан с материей и насколько способен на те воле-
вые импульсы, которые необходимы, чтобы удерживать материю на 
уровне существования. Поэтому единственной ценностью в мире 
повести "Джан" является "голый факт" существования, которое на-
до сохранить, защитить. Однако, "само существование" в произве-
дениях Платонова обычно не сакральная категория, не сакрализу-
ется оно и в "Джане"; "завет существования" здесь не органичен, 
а дан "сверху", исходит от безличного абсолюта, это — волевой 
импульс, который должен ¿существиться через героя-медиума. В 
результате этого из дихотомии "память-забвение" в повести ре-
ализуется лишь забвение, память потухает, сохраняются лишь по-
следние вспышки каких-то неясных ощущений. Таким образом, фи-
зиологиэм у Платонова не обозначает преобладания надо всем ви-
тальных ценностей, как, например, в прозе Всеволода Иванова, 
а наоборот, мы встречаемся с последними проявлениями витализма, 
которые появляются в форме непосредственной осязаемости, пред-
ставляющей с о б о й единственную ценность в этом мире, и являются 
последней возможностью для того, чтобы хотя бы "стимулировать" 
жизнь, существование. 

С этой же проблемой связан центральный экспрессивный сим-
вол повести, символ тела. Впервые он вводится При описании Ча-
гатаева в Москве. Когда герой вечером, в общежитии ложится 
спать, им овладевает "внезапное ощущение телесного счастья", 
но это всего лишь обман, вызванный органами чувств, и далее в 
повести уже пишется о том, что на выпускном вечере герой, ус-



- 64 -

лышав музыку, вспоминает свое горе, в его памяти встает неяс-
ный образ матери, он переживает ее отсутствие, т.е. на самом 
деле он ощущает не счастье, а пустоту и бессмысленность сущест-
вования. После этого в повести эти переживания героя как бы за-
бываются, речь идет уже о том, что о нем все-таки "заботятся", 
что Москва его кормит /"он съел много хлеба здесь"/, т.к. город 
"опекает" не душу, а именно тело. Таким образом, тело является 
"субъектом" всеохватывающей заботы, опекунства над всеми, и 
этот же принцип "заимствует" и герой, как медиум, когда хочет 
заботиться о народе, т.е. кормить его тело. Уместно здесь отме-
тить, что в то время как в "Джане" экспрессивный символ тела 
связан с "опекунством" со стороны безличного абсолюта, в "Котт 
ловане" дается пародия на это, гротескно изображается забота о 
"целостном" теле пролетариата, ведь там хотят построить для 
"бездомных людей" один-единственный огромный дом, и на бессмыс-
ленность такого начинания указывает то, что он не строится 
"вверх", а наоборот, все более и более уходит в "глубь". Если 
Платонов в "Котловане" пародирует детерминизм, то в "Джане" 
он не "возвышается" над ним /это констатирует и позиция повест-
вователя/, а волей-неволей как бы его принимает, внушая мысль 
о том, что от власти предопределенности в безличном имманент-
ном мире некуда уйти. 

В связи с проблематикой детерминизма в "Джане" переосмыс-
ляются и самые распространенные платоновские мотивы: сиротство, 9 
безотцовщина, отсутствие матери. В произведениях Платонова ма-
теринское начало является своеобразным стихийным началом, сим-
волизирует связь с "естеством", т.е. с безличной, родовой при-
родой человека. Отцовское начало у Платонова также не является 
спиритуальной категорией, оно только потенциально может озна-
чать некую духовность, и только в том случае, если оно связано 
с памятью: но память действует в мире Платонова как отсутствие 
именно духовного начала, и поэтому обычно у героев нет отцов. 
В "Джане" же речь идет не об отсутствии отцовского начала, на-
оборот, оно "налицо", являясь символом "функционирования" без-



- 65 -

личного абсолюта, опекунства. /"Москва кормит человека", "Ле-
нин походил на старика, на доброго отца всех безродных людей 
на свете..." и т.п./, и поэтому логично, что Чагатаев не соби-
рается искать своего отца, что его не смущает отсутствие "лич-
ной памяти" и бессознательное существование. Он отправляется 
на поиск "естества", материнского начала: это также говорит о 
"принятии" детерминизма, т.е. о заблуждении и иллюзорной на-
дежде писателя на то, что с помощью опекунства, т.е. с помощью 
тотальной воли безличного абсолюта можно обеспечить хоть какую-
то экзистенцию "естества". Поэтому символ "тело" связан в по-
вести с символом "материнское начало", и эта взаимосвязь изоб-
ражается не только на уровне отношений, складывающихся между 
героем и народом "джан", но как бы "подготавливается" и в мос-
ковской сцене, показывающей взаимоотношения Веры и Чагатаева. 

Вера, одинокая, грустная женщина, уже при первой встрече 
напоминает Чагатаеву природу, "безмолвие травы'5, и эта метафо-
ра бесспорно указывает в контексте романа на символику мате-
ринского начала и тела. Когда Чагатаев после вечера выпускни-
ков института провожает Веру домой, в ее комнате он замечает 
старинную двойную картину, висящую над кроватью: на одной час-
ти картины земля и небо изображаются как очень близкие друг к 
другу сферы, изображен также и некий большой человек, который 
пробил головой отверстие в небесном куполе и высунулся до плеч 
по ту сторону неба, как бы забыв о физиологичности своего те-
ла. А на другой половине картины "туловище человека истоми-
лось...", т.е. перед нами "искатель новой бесконечности" без 
тела, без головы. Эта по своему характеру гротескная картина 
как бы символизирует "пустоту" волюнтаристских устремлений? 
бессмысленность безличного имманентного мира и его бездухов-
ность. Но этой символике Платонов в "Джане" не придерживает-
ся до конца: о картине в дальнейшем "забываетоя", гротескность 
же Платонов не только устраняет, но своим лиризмом даже "ос-
траняет" ее. Отношения Веры и Чагатаева также проникнуты этим 
остраиснньм лиризмом, они бессмысленны, но все-таки изображе-



- 66 -

ны так, что производят впечатление некоего "грустного счастья" 
вследствие отсутствия определенной писательской дистанции. 

Вера — поскольку она является символом тела и материн-
ского начала /она уже имеет дочку и ждет другого ребенка/ — 
должна быть "субъектом" всеохватывающего опекунства безличного 
абсолюта, и Чагатаев, как медиум представляя этот принцип, так 
и поступает с ней : он хочет ее во что бы то ни стало сделать 
счастливой, не хочет ее оставить. При детерминизме, вытекающем 
из действия безличного абсолюта, одиночество недопустимо, не-
возможно выйти из-под тотальной власти, недоспустимо ничто лич-
ное. Несмотря на это и Вера и народ покидают Чагатаева: Вера 
умирает, а люди из племени "джан", не желая принимать опекун-
ства, расходятся по одиночке в разные стороны света, не вос-
пользовавшись ничем из тех материальных благ, которые были 
предоставлены им в результате хлопот Чагатаева. Эта символичес-
кая концовка повести также является противоречивой, поскольку 
на первый взгляд кажется, что "безличные" стремления Чагатаева 
могут привести к некой "цели" личного характера. На самом деле 
здесь ставится под вопрос "логика" безличного закрытого пред-
ставления о мире, но без критики со стороны писателя, а так, 
что решение вопроса дано как "de.Vls ex machina": неизвестно от-
куда, из какого скрытого источника проявляются "вдруг" импуль-
сы личного характера в безличном мире, их проявление, несмотря 
на то, что сам запрос обоснован, все-таки в повести не мотиви-
ровано. Поэтому не случайно, что в литературе о "Джане" до сих 

10 
пор не освещена должным образом концовка, и именно потому, что 
не исследуется противоречивость в позиции писателя, да и со 
стороны поэтики также не расшифровывается ее символика, рели 
считать, что "Джан" имеет мифологическую структуру, то и из 
этого вытекает, что согласно логике мифа также не допускается 
"освобождение" от сил, управляющих этим закрытым миром, от 
предопределенности: в "Джане" же создается впечатление, что 
народ как бы "уходит" из мифа, из мира, структурированного ди-
хотомией "ад" - "рай". 



- 67 -

Экспрессивный символ тела, как мы на это уже указали, в 
оч<ень малой степени обладает физиологическими качествами: те-
ло сохранило из витальных ценностей очень немногое» лишь по-
тухающую теплоту, некие слабые ощущения. Между Верой и Чага-
таевым поэтому невозможна телесная связь, не существуют и 
чувства, вместо любви Чагатаев владеет только "неясным сожале-
нием" к ней, он вживается в ее положение, но все это происхо-
дит бесстрастно, это скорее у него некая обязанность, а не 
чувство. Символика "тела" еще более экспрессивна, и в то же 
время более отвлеченна.во второй части повести. Здесь идет 
речь о способах поддержания "жизни", главным из которых явля-
ется движение" , и таким образом "движение" и "существование" 
даны как синонимы. Движется и народ и герой. Вместо того, что-
бы вести народ, надо его держать в состоянии "вечного движе-
ния", т.к. единственная форма существования — передвижение — 
как полагает Нур-Мухаммед, антипод Чагатаева, поскольку он ме-
ханически, не "вживаясь", исполняет задачу "опекунства", исхо-
дящего от безличного абсолюта. В противовес Чагатаеву Нур-Му-
хаммед не способен даже ощущать пустоту. Тело Чагатаева, 
странствующего вместе с народом, постепенно иссыхает, теряет 
свою жизненную энергию, как и тело народа, и подобно им ста-
новится все более безжизненной, пустой и природа. Исходя из 
этого наблюдения, можно объяснить идеологизированную символи-
ку "целостного тела" - "коллектива" в повести. Истощенный Ча-
гатаев последними усилиями как бы "воскрешает" архетипику Про-

11 
метея: притворяясь мертвым, он достигает того, что на его тело 
летят птицы,и он убивает их, чтобы накормить народ. Эта повы-
шенная символичность поступка героя создает такое впечатление, 
что он хочет осуществить "идеал" безличной, закрытой картины 
мира, и его тело -- как залог заботы обо всех, заботы о су-
ществовании каждого, является как бы соединительным звеном меж-
ду другими телами, другими "людьми". Символика "целостное те-
ло" — "коллектив" таким образом становится полностью отвлечен-
ной в повести и уже не имеет ничего общего с физиологическим 



- 68 -

оттенком, присущим символу "тело", приобретая значение "пус-
тоты". " Чего ожидали от Чагатаева эти люди? Разве они наедят-
ся одной или двумя птицами? Нет. Но тоска их может превратить-
ся в радость, если каждый получит щипанный кусочек птичьего 
мяса. Это послужит не для сытости, а для соединения с общей 
жизнью и друг с другом, оно даст им чувство действительности, 

12 
и они вспомнят свое существование". Таким образом, сам "голый 
факт существования", который, как на это уже указывалось рань-
ше, не является сакральной категорией, уже окончательно превра-
щается в символ некоего бытия-фантома, тело уже не обладает ни-
какими витальными признаками, оно на самом деле пустая схема, 
которая уже не имеет ничего общего ни с жизнью, ни со счасть-
ем, как хотелось бы герою, а скорее приобщается к небытию, к 
материи "без памяти". То, что тело "удерживается" в жизни прак-
тическим способом /т.е. людей кормят/ не придает ему осмыслен-
ности, и это Платонов, несмотря на наличие противоречий, хочет 
подчеркнуть, но в то же время писатель не расстается с мыслью 
о том, что универсальность является важным принципом даже и в 
том случае, если он не доведен до сознания героев. 

С экспрессивным символом тела, т.е. с материнским началом 
связан в повести символ земли. Мать Чагатаева, Гюлчатай даже 
прямо названа "телом" /258/, а народ "джан" как бы утратил 
свое тело, он "скелет" /30 2/, потому что не обладает началом, 
которое символически является телом народа, землей. Амбивалент-
ное значение символа "земля" выражается и в том, что земля „13 
"была похожа., даже на тело человека.. Мотив странствия также 
связан с этими двумя символами. Чагатаев отправляется в путь 
в поисках матери, а народ "джан" ищет "земли", "земного счастья?. 
Ряд символов "материнское начало" — "тело" — "земля" образует 
и мифологическую структуру произведения. В космогонических ми-
фах универсальным мотивом является мотив матери-земли, и неред-
ко материальными составными частями акта творения бывают части 14 тела, или тела убитых титанов и т.п. /см. в "Джане" — указание 



- 69 -

на мифологический сюжет о Прометее/. В этом контексте образ 
Чагатаева постепенно приобретает мифологические контуры т.н. 

„15 
"культурного героя" как первого человека, который из ничего 
хочет создать некую культурную традицию, ведь народ "джан" не 
обладает ни землей, ни этническими свойствами, он состоит из 
рабов, сирот, стариков, неверующих и преступников, и его ха-
рактеризует отсутствие какого-либо коллективного принципа. 
Здесь даже речи нет о привязанности к чему-либо, "люди" явля-
ются символами какой-то окончательной обездоленности, остав-
ленности. Сам "культурный герой", Чагатаев также неспособен 
дать им некое начало, землю, связанную с возможностью осмыс-
ленной деятельности. Поэтому глубоко символичной является смерть 
Гюлчатай, которая наступает именно тогда, когда кажется, что 
осуществилась мечта Чагатаева, "забота о теле", когда привозят 
из Ташкента продукты и строят для народа несколько домов. Этим 
подчеркивается, что забота о народе, которая заключается в том, 
чтобы кормить его, не является "культурной миссией" даже на мифоло-
гическом уровне: культура по своей сути не только "материаль-
на" , и поскольку в мире повести деятельность Чагатаева лишена 
интеллектуального содержания, она не "освящена", т.к. не ос-
мысленна, поэтому она не может быть не только деятельностью ду-
ховного характера, но и на мифологическом уровне она также не 
может стать культовой. 

Этим объясняется, что и третий экспрессивный символ повес-
ти "душа" также противоречив по значению* Название повести 
"Джан" расшифровывается в тексте: "Это означает душу или милую 
жизнь. У народа ничего не было, кроме души и милой жизни, ко-„16 
торую ему дали женщины-матери, потому что они его родили... 

То есть народ "джан" - душа, а не тело,, ведь и его жизнь 
не является его собственной жизнью. В этом смысле проясняется 
значение "бестелесной души". В символике повести не только опус-
тошенность тела, но и опустошенность души не раз подчеркивается: 
она не имеет психологических качеств, чувства» народ "джан" име-



- 70 -

ет только одно желание - умереть, и именно смерть является 
настоящим состоянием бестелесной души. Таким образом, символ 
"душа" также связан с материнским началом /с естеством/, ко-
торое равно телу и земле.- 6 символике повести три главных симг 
вола однозначны: они означают пустоту, квази-существование и 
лишь схему бытия. Поэтому "эксперимент" Чагатаева, волюнтарист-
ские стремления мифологического "культурного героя" направлены 
на опустошенную материю, которая пребывает в безличном имма-
нентном мире, и потому безнадежны попытки ее "одушевления". 

Платонов в "Джане" хочет как бы отождествиться с изобра-
жаемым им миром, что доказывается и повышенной лиричностью по-
вествовательного тона, и только в редких случаях можно найти 
формы выражения писательской дистанции. Позиция писателя, ко-
торый не в состоянии совместить с принципом универсальности и 
принцип интеллектуализма, с точки зрения истории развития мыс-
ли в литературе 30-х годов симптоматическое явление: "анахро-
низм" безличного закрытого представления о мире осознается пи-
сателем, но разработать новую форму личностного принципа он 
пока не может, поэтому в "Джане" можно найти лишь импульсы, 
которые указывают на этот запрос писателя, но эстетически прин-
цип пока только потенциален. 

Один из наилучших знатоков творчества Андрея Платонова 
Л. Шубин пишет о нем: "Он был интеллигентом, который никогда 

17 
не вышел из народа". Замечание Шубина также указывает на то, 
что "внутренний взгляд" в творчестве писателя, т.е. представи-
тельство принципа универсальности для него чрезвычайно важно, 
но в то же время это его и ограничивает: безлично, коллективно 
невозможно осуществить принцип личностного начала, невозможно 
волюнтаристски отказаться от интеллектуального потенциала, с 
помощью которого в художественном произведении* должна соблю-
даться дистанция между авторским словом и изображаемым; и это 
противоречие в писательской позиции, на наш взгляд, нашло от-
ражение в повести "Джан". 



- 71 -
Примечания 

1. См. о сходных мотивах в "Джане", "Чевергуре", "Котловане": 
М..Геллер. А. Платонов. В поисках счастья. Париж, 1982, с. 
И Г . 

2. См., напр., расшифровку символики имени "Назар" в работе: 
Eric Naiman. The Thematic Mithology of Andrej Platonov. 
Russian Literature. XXI—II 1987, pp. 189—213. "The name 
Nazar in Russian, but. it is close phonetically to the Far-
si "nazer" //j> (* /, meaning observer. Cagatajev, like Dva-
nov, bears inside him a dual potential: he can bring vision 
and light to his people, but he can also, through an exces-
sive focus on his own power and vision, cause their death 
and bring their souls not "into the ligth" /v svet/ but 
"into the afterworld" /па tot svet/" /pp. 212./, см. еще: 
V. Rister. Имя персонажа у Платонова. Russian Literature 
XXII—II 1987, с. 133 — 147. 

3i М. Геллер. А. Платонов, с. 401; Е. Naiman, с. 210. 
4. А. Платонов. Потомки солнца. Повести и рассказы. М., 1974, 

с. 229. 
5. См. там же: с. 319. 
6. Н.Т, Полтавцева. Критика мифологического сознания в твор-

честве Андрея Платонова. Изд. Ростовского университета, 
.1977, с. 108—109. 

7. Елена Толстая-Сегал. идеологические контексты Платонова. 
Russian Literature. IX—III. 1981, pp. 231—280. p. 246., 
M. Геллер. Ук. соч., с. 30--54. 

8. JI. Шубин. Поиски смысла отдельного и общего существования. 
Об Андрее Платонове. М., 1987, с. 33. 

9. Указание на эту мотивику см. в книге М. Геллера. М. Геллер. 
Ук. соч., с. 228—238. 

10. М. Геллер, например, пишет о "втором варианте" повести, на-
писанном Платоновым под давлением внешних обмтоятельств, но 
не дает анализа концовки "первого" истинного варианта с точ-
ки зрения структуры произведения. М. Геллер. Ук. соч., с. 
332—333. 

11. Н. Г. Полтавцева. УК. соч., с. 108—109. Е. Naiman. Ук. соч., 
с. 211. 

12. А. Платонов. Ук. соч., с. 300. 
13. См. там же, с. 247. 
14. Мифы народов мира. т. I—II. М., 1982. т. II. Космогоничес-

кие мифы, с. 8. 



- 72 -

15- Ук. соч. т. II. Культурный герой, с. 25—28. 
16. А. Платонов. Ук. соч., с. 245. 
17. Л. Шубин. Ук. соч., с. 148. 


