Studien zur Literatur der Jahrhundertwende

ACTA
GERMANICA

10

ERZAHLSTRUKTUREN 2







ACTA GERMANICA 10

ERZAHLSTRUKTUREN II

Studien zur Literatur der Jahrhundertwende



ACTA GERMANICA

auctoritate et consilio Cathedrae Linguae
Litteraturaeque Germanicae Universitatis
Szegediensis de Attila Jozsef nominatae edita



ACTA GERMANICA 10

ERZAHLSTRUKTUREN II

Studien zur Literatur der Jahrhundertwende

herausgegeben von Karoly Csiri und Géza Horvath
in Zusammenarbeit mit Marta Horvéath
und Erzsébet Szabo

Szeged
1999



ACTA GERMANICA

Eine Schriftenreihe des Instituts fiir Germanistik der Universitit Szeged

herausgegeben von
Vilmos Agel, Mirta Barétiné Gail, Péter Bassola, Arpad Bemith, Karoly Csiiri,
Katalin Hegediis-Kovécsevics

Dieser Band wurde von Margarete Ott und Robert Steinle lektoriert.

Alle Rechte vorbehalten. Das Werk einschlieBlich aller seiner Teile ist urheberrechtlich
geschiitzt. Jede Verwertung auBerhalb der engen Grenzen des Urheberrechtgesetzes ist
ohne Zustimmung des Verlages unzuldssig und strafbar. Dies gilt insbesondere fiir
Vervielfiltigungen, Ubersetzungen, Mikroverfilmungen und die Einspeicherung und
Verarbeitung in elektronischen Systemen.

Umschlaggestaltung: Aniké Kornyei
Druckvorbereitung: Zsuzsa Sorf§z8



Inhaltsverzeichnis

MICHAEL SCHEFFEL .
Der Weg ins Freie - Figuren der Moderne bei Theodor Fontane

und Arthur Schnitzler

EDINA SANDORFI
Memoria und Ekphrasis — die kryptisch-mythische Poetik

der spiiten narrativen Texte von Fontane

CHRISTINE HEHLE
Berlin, Borsig, Bismarck.

Zur Konstitution von Rdumen in Theodor Fontanes Stine

ERZSEBET SZABO
In Geschichten verstrickt. Zu Fontanes Effi Briest und Goethes

Die Wahlverwandtschaften

MAGDOLNA OROSZ
*Gegenwelten’: Richard Beer-Hofmanns und Leopold Adrians

Text-Konstrukte und Textkonstruktionen

WOLFGANG NEHRING
Das Unheimliche hinter den schénen Dingen:

Zu Hofmannsthals Erzihlstrukturen

ZOLTAN SZENDI
Erziihlperspektiven in den friihen Novellen Arthur Schnitzlers

19

34

47

62

82

94



6 INHALTSVERZEICHNIS

GUNTER HELMES -
“den gepflegten Stil des Elends als Kunst- und Freudeborn”.

Uber frithe Erzihlungen Abert Ehrensteins 110

JOHANN HOLZNER
Die wirre Welt der Kurzgeschichten Anton Renks 123

BENNO WAGNER
Kampf mit dem Durchschnittsmenschen.

Einfiihrung in Kafkas Welt 134

GEZA HORVATH
Schizophrenie und Selbstmord oder Zweiheit und Einheit

in Hermann Hesses Erzihlung Klein und Wagner,

mit einem Ausblick auf Schopenhauer 145
MARTA HORVATH

Der ,,andere Zustand” in Robert Musils Grigia

und Die Vollendung der Liebe 153
PETER ZALAN

Zu den Problemen der Erzihlwelten Robert Musils
anhand der Drei Frauen ’ : 162



Michael Scheffel

Der Weg ins Freie — Figuren der Moderne bei
Theodor Fontane und Arthur Schnitzler

”Uns, die wir freilich etwas sehr mérkisch und sehr altmodisch fiihlen, hat er beim Lesen
das Herz warm und froh und dankbar gemacht” — so beiféllig endet 1898 eine Rezension
des Romans Der Stechlin in der ultrakonservativen Neuen Preussischen (Kreuz)Zeitung'.
Der Autor Fontane wird hier als ein mirkischer Dichter gefeiert, der mit seinem letzten
Werk endlich zu den besonderen Qualititen seines Debiitromans Vor dem Sturm
zuriickgefunden hat. Ganz anders erscheint die Entwicklung desselben Autors rund
zwanzig Jahre spiter aus literaturwissenschaftlicher Sicht. Der Roman “Effi Briest”,
schreibt Conrad Wandrey in seinem 1919 erschienenen Fontane-Buch, “ist kiinstlerisch
ein Ende, wie ein Gipfel ist. Nun folgt der rasche Abstieg, der schnelle Verfall. [...] In
den Poggenpuhls will Fontane nicht mehr, im Stechlin kann er nicht mehr formen.”
Wihrend der Kritiker der Kreuzzeitung in Fontane den vaterlandischen Dichter sieht und
den Stechlin dank seines Stoffes als Zeugnis fiir die Heimkehr des “verlorenen Sohnes der
Mark” begriifit, versteht der Germanist Wandrey den Autor als Meister des deutschen
Realismus und betrachtet sein Spitwerk als Niedergang, weil es gegen das &dsthetische
Ideal einer spannungsreichen, dramaturgisch wohlkalkulierten Komposition verstoBt.
Dabei teilen Lob und Tadel eine wichtige Voraussetzung: Bei allen Unterschieden wird
Fontanes Entwicklung in beiden Fillen an einem iiberlieferten Maflstab gemessen, und
eine mogliche Modernitit seines Spitwerks scheint hier wie dort ganz ausgeschlossen.
Diesem Bild eines aus unterschiedlichen Griinden konservativen Dichters widerspricht
jedoch, daB um die Jahrhundertwende eine Reihe junger, sich selbst als “modern”
verstehender Autoren ausdriicklich den Vorbildcharakter des alten Fontane betont. Dazu
zihlt neben den oft genannten Briidern Heinrich und Thomas Mann® auch der Wiener
Arthur Schnitzler, der Anfang 1916 — inmitten der qualvollen Arbeit an seiner
“Wahnsinnsnovelle” Flucht in die Finsternis — in sein Tagebuch notiert: "Las Abends

' NPZ 533, 13.11.1998, zit. nach Luise Berg-Ehlers, Theodor Fontane und die Literaturkritik.
Bochum 1990, S. 151.

? Vgl. Conrad Wandrey, Theodor Fontane. Miinchen 1919, S. 294.

* Dazu und allgemein zur Rezeption Fontanes durch die deutschsprachigen Schriftsteller des 20.
Jahrhunderts vgl. Michael Scheffel, Theodor Fontanes EinfluB auf die Literatur des 20. Jahr-
hunderts. In: Christian Grawe u. Helmuth Niimberger (Hgg.), Fontane-Handbuch. Stuttgart 2000.



8 MICHAEL SCHEFFEL

Stechlin (Fontane) zu Ende. Mit groBtem Vergniigen. Welche innre Vornehmheit, welche
— Geduld! Um die verehr — und beneid ich ihn.”* Tatsichlich, so belegen weitere
Tagebuchnotizen, ist Schnitzler ein regelméBiger Fontane-Leser, der neben den Romanen
und Briefen auch Fontanes autobiographische Schriften liest und der auBer dem Stechlin
vor allem Unwiederbringlich und Die Poggenpuhls bewundert.

Schnitzlers in der Forschung — sieht man von einem grundlegenden Aufsatz Hubert
Ohls’ ab — kaum beachtetes Verhiltnis zu Fontane mochte ich zum AnlaB nehmen, um
den preuBischen Autor einmal aus der Sicht eines Kollegen zu lesen. Es geht mir also in
erster Linie nicht um einen Vergleich, sondern darum, Fontane versuchsweise durch die
Brille eines rund vierzig Jahre jiingeren Autors zu betrachten. Aus diesem besonderen
Blickwinkel mochte ich die Entwicklung des Erzihlers Fontane an drei ausgewihlten
Beispielen verfolgen und seine zuletzt wieder vieidiskutierte Stellung zwischen *Tra-
dition’ und "Moderne’® bestimmen.

Was macht Fontane so attraktiv fiir einen herausragenden Vertreter der *Wiener
Modeme’, der iiber das neueste tiefenpsychologische Wissen seiner Zeit verfiigt und der
sich mit solchem Nachdruck fiir nervose Typen und halbe Helden, fiir Hysterie,
Schwermut, Angst und Labilitét interessiert?

Neben einer ihm wesensverwandten Skepsis gegeniiber allem Dogmatismus konnte
Schnitzler bei Fontane zunéchst einmal Ankldnge an die modeme Vorstellung von einem
inkohdrenten Ich jenseits der deterministischen BewuBtseinspsychologie des Natura-
lismus entdecken. Entsprechende Gedanken werden von Fontanes Figuren wiederholt
formuliert. So 148t Fontane seinen Botho von Riendcker in Irrungen, Wirrungen z.B.
einige Jahre nach der standesgemiflen Vernunftheirat mit Kithe von Sellenthin die
Briefe'dc;r geliebten Lene Nimptsch verbrennen und wehmiitig vor dem Kamin
sinnieren: ”Ob ich nun frei bin?... Will ich’s denn? Ich will es nicht. Alles Asche. Und
doch gebunden.”” Gleichwohl, so heiBt es, freut sich Botho “aufrichtig”, als ihm am

4 Vgl. Werner Welzig v.a. (Hgg.), Arthur Schnitzler, Tagebuch (1913-1916). Wien 1983, S. 255.

5 Vgl. Hubert Ohl, Zeitgenossenschaft. Arthur Schnitzler und Theodor Fontane. In: Jahrbuch des
Freien Deutschen Hochstifts. 1991, S. 262-307. Zu Schnitzlers Fontane-Lektiire zwischen 1892 und
1920 ebd., S. 276-279.

6 Vgl. z.B. Walter Miiller-Seidel, Spdtwerk und Alterskunst. Zum Ort Fontanes an der Schwelle
zur Moderne. In: Michael Niichtern (Hg.), ’Was hat nicht alles Platz in eines Menschen Herzen...’
Theodor Fontane und seine Zeit. Karlsruhe 1993, S. 120-151; Hubert Ohl, Zwischen Tradition und
Moderne: Der Kiinstler Theodor Fontane am Beispiel von 'Unwiederbringlich’. In: Alan Bance,
Helen Chambers u. Charlotte Jolles (Hgg.), Theodor Fontane. The London Symposium. Stuttgart
1995, S. 235-252; Renate Boschenstein, Das Ratsel der Corinna: Beobachtungen zur Physiognomie
einer’realistischen’ Figur aus komparatistischer Perspektive. In: ebd., S. 273-296; Harald Tanzer,
Theodor Fontanes Berliner Doppelroman: ’Die Poggenpuhls’ und 'Mathilde Mohring’. Ein
Erzdhlkunstwerk zwischen Tradition und Moderne. Paderborn 1997.

7 Walter Keitel u. Helmuth Niimmberger (Hgg.), Theodor Fontane. Werke, Schriften und Briefe.
Miinchen 1962 ff. (= Hanser Fontane-Ausgabe, im folgenden abgekiirzt HFA), Abt. I, Bd. 2, S. 455.



DER WEG INS FREIE - FIGUREN DER MODERNE... 9

nichsten Morgen ein Brief die Riickkehr seiner Frau von einem lingeren Kuraufenthalt
verkiindet, und er stellt fest: "Unser Herz hat Platz fiir allerlei Widerspriiche... Sie dalbert,
nun ja, aber eine dalbrige junge Frau ist immer noch besser als keine.”® Und in Cécile
trostet sich der Ingenieur von Gordon, der soeben erfahren hat, da8 die von ihm verehrte
Cécile als junges Midchen eine Kurtisane war, mit den Worten:

Die Welt ist eine Welt der Gegensiitze, draulen und drinnen, und wohin das Auge fillt, iiberall
Licht und Schatten. [...] Was hat nicht alles Platz in einem Menschenherzen? Alles vertragt
sich, man riickt mit Gut und Bos ein biichen zusammen, und wer heute sittlich ist und morgen
frivol, kann heute gerade so ehrlich sein wie morgen.9

Von dem, was der aus der Neuen Welt zuriickgekehrte “Naturmensch”'® Gordon bei
Fontane noch im Ton der Bitterkeit formuliert, ist es nicht mehr weit zur niichternen
Diagnose von Schnitzlers Doktor von Aigner, der in der Tragikomodie Das Weite Land
gewissermalen als Alter ego seines Autors die beriihmten Worte spricht:

Sollte es Thnen noch nicht aufgefallen sein, was fiir komplizierte Subjekte wir Menschen im
Grunde sind? So vieles hat zugleich Raum in uns-! Liebe und Trug...Treve und
Treulosigkeit...[...]. Wir versuchen wohl, Ordnung in uns zu schaffen, so gut es geht, aber
diese Ordnung ist doch nur etwas Kiinstliches... Das Natiirliche... ist das Chaos. Ja... [...]
die Seele ... ist ein weites Land."

In welcher Form bestimmt die hier angesprochene Spannung von einer als kiinstlich
angesehenen Ordnung auf der einen und einer als natiirlich betrachteten Unordnung auf
der anderen Seite die erzahlten Geschichten beider Autoren? Nicht der bereits von Thomas
Mann bemerkte und unterdessen oft untersuchte Proze der Ablosung von der Abbil-
dungsisthetik des 'Realismus’ zugunsten eines zunehmend komplexen, so Ohl, “4sthe-
tischen Konstruktivismus™'?, sondern die Figuren- und Handlungsentwiirfe Fontanes seien
hier en détail betrachtet. Was fiir Figuren und welche Art von Handlungen stellt Fontane
in den Rahmen seiner erzihlten Wirklichkeit? Als Beispiele fiir meine Untersuchung
wihle ich die ’frithe’ Erzdhlung Schach von Wuthenow (1883), mit der man gemeinhin

*Ebd., S. 458.

’Ebd., S. 293.

% ygl. ebd., S. 301.

" Vgl. Arthur Schnitzler, Die Dramatischen Werke. FrankfurtM. 1962, Bd. 2, S. 281.

2 Vgl. Hubert Ohl, ’Verantwortungsvolle Ungebundenheit’: Thomas Mann und Fontane. In:
Beatrix Bludau u.a. (Hgg.), Thomas Mann. 1875-1975. Frankfurt/M. 1977, S. 331-348, hier: S. 241.
Am Beispiel der Poggenpuhls und der Traumnovelle zum ProzeB der erklarten Fiktionalisierung
und Asthetisierung der erzihlten Wirklichkeit bei Fontane und Schnitzler zuletzt Michael Scheffel,
Formen selbstreflexiven Erzdhlens. Eine Typologie und sechs exemplarische Analysen. Tiibingen
1997, S. 154-174, u. S. 175-196.



10 MICHAEL SCHEFFEL
Fontanes “Ubergang zum modernen Gesellschaftsroman”" verbindet, sowie die zu
Schnitzlers erklirten Lieblingswerken gehorenden spiten Romane Unwiederbringlich
(1892) und Der Stechlin (1897). Schon in Schach von Wuthenow, so meine Ausgangsthese,
gestaltet Fontane eine minnliche Hauptfigur', die sich in einem Spannungsfeld von
Ordnung und Unordung bewegt und deren Verhalten durchaus nicht der traditionellen
Vorstellung von einem kohérenten Ich entspricht. Im Zusammenhang mit dieser Figur, so
meine zweite These, entwirft Fontane ein Handlungsmodell, das er in Unwiederbringlich
und Der Stechlin auf jeweils aufschluBreiche Weise fortentwickelt und das gewissermafien
vorbereitet, was Schnitzler im Rahmen der sogenannten ’Friihen Moderne’'"” und ihres
scheinbaren Bruchs mit den Erzihlkonzepten des *Realismus’ gestaltet.

”Wir hatten herausgefunden”, so resiimiert Gesine Cresspahl in Uwe Johnsons Jahre-
stagen das Ergebnis einer philologisch genauen Beschiftigung mit dem Protagonisten des
Schach von Wuthenow, ”daB er unsichtbar blieb iiber einhundertdreiBig Seiten hinweg;
mit Absicht, wie wir zu Fontanes Gunsten annehmen wollten.”'® Tatséchlich ist Fontanes
Hauptfigur nicht nur in mehreren Kapiteln der Erzahlung, sondern auch an ihrem Anfang
und Ende korperlich abwesend und nur als Gegenstand der Rede von anderen Figuren
gegenwiirtig. Schon dieser formale Kunstgriff seines Schopfers erschwert die Vorstellung
von einem so oder so gearteten *Wesen’ des Protagonisten und verleiht seinem Charakter
das schillernde Profil eines aus unterschiedlichen Perspektiven erstellten Konstrukts. Im
Spiegel der Wahrnehmung seiner Zeitgenossen erscheint der wiederholt mit dem Epi-
theton “’schon” geschmiickte Offizier Schach denn auch durchaus widerspriichlich auf der
einen Seite als ein ritterlicher Mann'” von einem “nicht gewohnlichen Rechtsgefiihl und

einer untadeligen Gesinnung”'®, und auf der anderen Seite als ein eitler “Wichtigtuer”'’,

- In diesem Sinne z.B. schon Klara Sieper, Der historische Roman und die historische Novelle
bei Raabe und Fontane. Weimar 1930, S. 8.

“In der folgenden Analyse eines Handlungsmodells konzentriere ich mich auf eine Reihe von
ménnlichen Handlungstridgern, die in den Studien zur Modernitit Fontanes vergleichsweise wenig
beachtet werden. Zu psychologisch komplexen weiblichen Figuren wie Cécile und Christine von
Holk und ihren in mancher Hinsicht modemen “Krankheitsbildern” zuletzt z.B. Horst Thomé,
Autonomes Ich und ’Inneres Ausland’. Studien tiber Realismus, Tiefenpsychologie und Psychiatrie
in deutschen Erzdhltexten. Tiibingen 1992, S. 294-392, u. Walter Miiller-Seidel, *Das Klassische
nenne ich das Gesunde...". Krankheitsbilder in Fontanes erzihlter Welt. In: Schriften der Theodor-
Storm-Gesellschaft, 31, 1982, S. 9-27, bes. S. 20 ff. )

1% Zum Begriff und zur Periodisierung der ’Friihen Moderne’ Marianne Wiinsch, Vom spdten
"Realismus’ zur 'Friihen Moderne’: Versuch eines Modells des literarischen Strukturwandels. In:
Michael Titzmann (Hg.), Modelie des literarischen Strukturwandels. Tiibingen 1991, S. 187-204.

'® Uwe Johnson, Jahrestage. Aus dem Leben von Gesine Cresspahl. Frankfurt/M. 1983, S. 1704.

"HFA V1, S. 592.

'* Ebd., S. 629.

" Ebd,, S. 572.



DER WEG INS FREIE - FIGUREN DER MODERNE. .. 11
der “’krankhaft abhingig [...] von dem Urteile der Menschen™ ist. Kann man ritterlich
sein und doch schwach, oder ist solch ein Widerspruch unméglich, und hat Lisette von
Perbandt Recht, wenn sie bemerkt: ”Man ist entweder ein Mann von Ehre, oder man ist
es nicht”?'? Und wenn der Widerspruch doch moglich wire, lieBe sich dann mit einer
anderen Figur behaupten, daB Schach “ein ehrliches Gesicht und keine Maske’ trigt?

Grundlegend fiir Schachs wiederholt bemerkte “eigenartige Natur”, die, wie es in der
Figurenrede heiBt, “manche psychologische Probleme stellt”?, scheint mir das Paradox
zu sein, daB Gesicht und Maske in diesem Fall gar nicht zu trennen sind. “Und darin
unterscheidet er sich von uns”, sagt der Regimentskamerad Nostitz, ’er ist immer er selbst,
gleichviel, ob er in den Salon tritt, oder vorm Spiegel steht, oder beim Zubettegehen sich
seine safranfarbenen Nachthandschuh anzieht.”* Inmitten einer auf Reprisentation hin
angelegten Gesellschaft und ihrer verbindlichen Normen kann Schach offenbar. genau
deshalb immer “er selbst” und “ohne Maske” sein, weil er die soziale Ordnung geradezu
vollkommen verkorpert: Zu seiner besonderen "Natur’ gehort, da3 er ohne individuelle
Natur und damit frei von allem Natiirlichen jenseits der sozialen Ordnung ist.

Betrachtet man die erzéhlte Handlung, so fiithrt Fontanes Werk am Beispiel des Schach
von Wuthenow vor, was eigentlich undenkbar scheint, namlich wie ausgerechnet eine so
vorbehaltlos dem Ordnungsdenken verhaftete Figur fiir einen Augenblick aus dem
Gleichgewicht kommt und infolgedessen in einen existentiellen Widerspruch zwischen
ihrer konventionellen 'Natur’ und dem Gehorsam gegeniiber der Gesellschaft gerdt. Um
diesen Widerspruch auszuldsen, konfrontiert Fontanes Erzéhlung ihren Protagonisten mit
einer Frau, die im Gegensatz zu Schach fiir sich selbst einen individuellen Freiraum
auBerhalb der Regeln der Gesellschaftin Anspruch nimmt und die insofern auf ganz andere
Weise als Schach immer ’sie selbst’ und ’ohne Maske’ ist. "Wovor andre meines Alters
und Geschlechts erschrecken, das darf ich”, sagt die von den Blattern entstellte Victoire
von Carayon, die ihre Schonheit kurz nach dem vielbewunderten Auftritt auf einem
Kinderball fiir immer verlor, und sie fiigt hinzu: ”An dem Abende bei Massows, wo man
mir zuerst huldigte, war ich, ohne mir dessen bewuBt zu sein, eine Sklavin. Oder doch
abhingig von hundert Dingen. Jetzt bin ich frei.”””> Wieso aber verfillt Schach, der schone
Mann der Konvention, der ebenso *nicht-schénen””® wie unkonventionellen Victoire —
um so mehr, da der Rittmeister doch offensichtlich Victoires immer noch reizvolle Mutter
verehrt? Eine entscheidende Funktion hat hier die Bewunderung Victoires durch die von
Schach anerkannte Autoritdt des Prinzen Louis Ferdinand. Im Gesprich in geselliger

Y Epd,, S. 571.
2 Ebd., S. 613.
2 Ebd., S. 572.
Ebd., S. S71.
* Ebd., S. 573.
Ebd., S. 615f.
% Ebd., S. 681.



12 MICHAEL SCHEFFEL

Runde entwickelt dieser eine durchaus eigenwillige Asthetik des HéBlichen und spricht
der pockennarbigen Victoire eine besonders widerstindige Natur in Gestalt der
gelduterten, “allervollkommensten Gesundheit” zu. Der Prinz lobt das “Innerliche” an
dieser “hoheren Form-der Schonheit” — und das “Innerliche”, so sagt er, ’das in unserer
Frage den Ausschlag gibt, heiBt Energie, Feuer, Leidenschaft.””’

Durch prinzliche Extravaganz in seiner Wahrmehmung beeinfluBt, sicht Schach Victoire
mit anderen Augen und entdeckt auch fiir sich selbst eine Asthetik, die nicht die duBere
Form, sondern die vitale Kraft des Natiirlichen zum MaBstab erklirt: ”Armes Gesetz der
Form und der Farbe”, spricht er zu Victoire in der berilhmten Liebesszene des achten
Kapitels, "Was allein gilt, ist das ewige Eine, daB sich die Seele den Korper schafft oder
ihn durchleuchtet und verklart. [...] Alles ist Midrchen und Wunder an Thnen; ja Mirabelle,
ja Wunderhold!"?® B

Schachs Bereitschaft, sich auf Victoire einzulassen und sich fiir das zu 6ffnen, was
Gabriele Brandtstetter und Gerhard Neumann in einer kiirzlich erschienenen Studie eine
“gegen die normierende und erstarrende soziale Asthetik” gerichtete “neue *Naturkul-
tur’”? nennen, bleibt jedoch auf einen kurzen Moment des Begehrens begrenzt. Der
schone Schach erweist sich als vital genug, um fiir einen Augenblick unkonventionell zu
scheinen, aber zu schwach, um es auf Dauer zu sein. Dem erneut in der Konvention
erstarrten Schach, der am Ende eine Ehe schlieBen muf3, aber nicht fiihren kann, bleibt
-allein die Freiheit zum Tode, der aus dem lutherischen PreuBen in das katholische Rom
geflohenen Victoire dagegen die Freiheit des um ein gesundes Kind bereicherten Lebens.™

Der in Schach von Wuthenow gestaltete Konflikt zwischen lebendiger Natur und starrer
Konvention sowie eine durch die Beziehung eines Mannes zu zwei Frauen gebildete
Dreieckskonstellation finden sich auch in meinem zweiten Beispiel, dem Roman
Unwiederbringlich. Der Konflikt ist hier allerdings in verschérfter Form inszeniert, und
die Rollen der drei unmittelbar an ihm beteiligten Figuren sind grundlegend neu besetzt.

Wie der Rittmeister Schach wird auch der Graf Helmuth von Holk in der Figurenrede
als ”schon”, “schwach” und “eitel” bezeichnet.”' Doch wihrend der gefiihlskalte Asthet
Schach in einer gewissen Nihe zu dem bindungsunwilligen Kiinstler Georg von Wer-
genthin steht, dem Protagonisten von Schnitzlers Roman Der Weg ins Freie, ist der
verheiratete Holk wohl eher zu den Vorfahren des durchschnittlichen Arztes und

" Ebd., S. 607f.

* Ebd., S. 616f.

» Vgl. Gabriele Brandstetter u. Gerhard Neumann, ’Le laid c’est le beau’. Liebesdiskurs und
Geschlechterrolle in Fontanes 'Schach von Wuthenow’. In: DVjs, 2, 1998, S. 243-267.

0 Folgt man der Argumentation des Prinzen, der in der vitalen Kraft des Natiirlichen eine
Verbindung von Beauté du diable und katholischer Kirche sieht (vgl. HFA /1, S. 608), so ist es nur
konsequent, da8 Victoire am Ende in Rom Zuflucht findet, wo ihr todkrankes Kind wie durch ein
‘Waunder mit Hilfe der "alten Kiirche” gesundet.

* Vgl zB. HFA /2, S. 626 u. 693.



DER WEG INS FREIE - FIGUREN DER MODERNE. .. 13

Ehemanns Fridolin aus der Traumnovelle zu zihlen. Wie Fridolin und andere ménnliche
Hauptfiguren nicht nur bei Schnitzler, sondern schon bei Fontane — man denke etwa an
den "auf jedem Gebiete” schwankenden Grafen Petofy”” und den nichts als "Halbkreise”
vollbringenden Woldemar von Haldern®- so erscheint auch Holk als ein Mann ohne feste
Grundsitze, der ”unentschlossen” und »wandelbar”* ist. ”Er ist unklar und halb”, sagtdas
Hoffraulein Ebba von Rosenberg iiber Holk,

er geriert sich als Schleswig-Holsteiner und steht doch als Kammerherr im Dienst einer
ausgesprochen dinischen Prinzessin; er ist der leibhafte genealogische Kalender [...] und
spielt sich trotzdem auf Liberalismus und Aufklarung aus. [...] Er ist moralisch, ja beinahe
tugendhaft und schielt doch begehrlich nach der Lebemannschaft hiniiber.”

Im Vergleich zu dem so durch und durch konventionellen Schach ist ein solcher
”Augenblicksmensch’’36 in einem ganz anderen Ausmafl gefihrdet, aus dem Gleich-
gewicht eines geordneten Lebens zu geraten. Der Konflikt zwischen Natur und Konven-
tion ist in seinem Fall denn auch umfassender, und er wird psychologisch differenzierter
aus dem Inneren der Figur heraus entwickelt.

Um die in der Figur und ihrem sozialen und historischen Umfeld bereits angelegte
Ambivalenz”’ hervortreten zu lassen und im Sinne eines identititsbedrohenden Konflikts
zu verschirfen, entfiihrt die Erzédhlung den Grafen Holk, der in der zunehmend prob-
lematischen, aber immer noch als selbstverstindlich empfundenen Ordnung einer
langjihrigen Ehe lebt, von seiner lindlichen Heimat in Schleswig in den Hofstaat der
Prinzessin von Kopenhagen. An diesem Ort, dessen “urspriingliche Natur” Christine Holk
mit den sprechenden Worten “"Tanzsaal, Musik, Feuerwerk’™® bezeichnet, wird Holk mit
dem ”Gipfel der dinischen Hauptstadtdekadenz”” in Gestalt der Ebba von Rosenberg
konfrontiert. Da8 die leichtlebige Ebba Ziige einer Melusine tragt und als Gegensatz zu
Holks Ehefrau, der schwermiitigen, sittenstrengen und protestantisch-pflichtbewu8ten
Christine angelegt ist, hat man oft festgestellt. Sowohl fiir die Figurenkonzeption als auch
das Handlungsmodell des Romans scheint mir aber ebenso von Bedeutung, daf3 Fontane

2 vgl. zB. HFA /1, S. 796.

> HFA 12, S. 556.

* Vgl. ebd., S. 603 u. S. 608.

* Ebd., S. 693f.

* Ebd., S. 595.

%7 In der historischen Zeit unmittelbar vor 1864 bewegt sich Holk bekanntlich in einem
Spannungsfeld zwischen den nationalen und kulturellen Hoheitsanspriichen von Danemark und
Preulen. Ausfiihrlich dazu zuletzt Antje Roth, Halbheiten. Zum Problem der Ambivalenz in
Fontanes Roman *Unwiederbringlich’. Mag. Arbeit. Gottingen 1994.

*HFA 12, S. 605.

» Sven-Age Jgrgensen, Dekadenz oder Fortschritt? Zum Dinemarkbild in Fontane’s Roman
*Unwiederbringlich’. In: Text + Kontext, 2,2, 1974, S. 28-49, hier: S. 32.



14 MICHAEL SCHEFFEL

seinen Protagonisten in die Arme einer Frau sinken 14Bt, die sich ganz im Sinne des
lebensideologischen Denkens der Jahrhundertwende auf den Begriff des “Lebens” beruft.
Im Zeichen des “Lebens” formuliert Ebba eine Moralkritik, die voraussetzt, da3 man
Sexualitit auBerhalb der biirgerlichen Ehe als "natiirlich’ akzeptiert. “Bah, ich weif3 wohl,
die Menschen sollen tugendhaft sein,” sagt Ebba, aber sie sind es nicht, und da, wo man
sich drin ergibt, sieht es im ganzen genommen besser aus als da, wo man die Moral blo8
zur Schau stellt. Leichtes Leben verdirbt die Sitten, aber die Tugendkomddie verdirbt den
ganzen Menschen.” Und an anderer Stelle erliutert sie, daB es "so viele Formen des
Lebens” gebe, und ergénzt:

Es gibt viele MaBstibe fiir die Menschen, und einer der besten und sichersten ist, wie sie sich
zu Liebesverhiltnissen stellen. [...] Was wire das Leben ohne Liebesverhiltnisse? Versumpft,
ode, langweilig. Aber verstindnis- und liebevoll beobachten, wie sich aus den fliichtigsten
Begegnungen und Blicken etwas aufbaut, das dann stirker ist als der Tod — oh, es gibt nur
eines, das noch schoner ist, als es zu beobachten, und das ist, es zu durchleben.*!

Von solchen Reden angeregt, ertriumt sich nach vollbrachtem Ehebruch auch der
verfiihrte Verfiihrer Holk ein “anderes Leben” in “Luft, Licht, Freiheit”*. Zu seinem und
letztlich auch seiner Ehefrau Christines Ungliick fiihrt jedoch, da er ein neues Leben nach
alten Regeln leben mochte. Mit einer Frau, die das Ideal der natiirlichen Liebe im Sinne
des gelebten Augenblicks vertritt”, will Holk in “Harmonie” und “heiterer Uberein-
stimmung der Seelen” eine neue Ehe schlieBen und damit in eine dauerhafte und
konventionelle Ordnung iiberfiihren, was sich sowohl dem Gedanken der Dauer als auch
dem der Konvention naturgemif} widersetzt.

Der Vergleich von Unwiederbringlich mit Schach von Wuthenow bestitigt, dal Fontane
den Konflikt von Natur und Ordnung hier nach einem dhnlichen Modell entwirft. Nach
diesem Modell gibt es drei Phasen: In einer ersten Phase befindet sich der Protagonist im
Einklang mit sich und einer sozialen Ordnung; in einer zweiten Phase wird er mit der
Alternative eines natiirlich-sinnlichen Lebens konfrontiert; und in einer dritten Phase zeigt
sich, daB der Protagonist diesem Leben nicht gewachsen ist, weil er auf den Halt einer
sozialen Ordnung denn doch nicht verzichten kann. Mit Hilfe des vorgestellten Modells
wird auBlerdem eine Entwicklung Fontanes deutlich. In Schach von Wuthenow ist der
Konflikt in das Umfeld einer stark normierten Gesellschaft eingebunden, in Unwieder-
bringlich ist das Modell insofern vorangetrieben, als die Normen der Gesellschaft weniger
einheitlich sind und der Konflikt sich mit natiirlicher Konsequenz aus dem Inneren des
Protagonisten heraus entwickelt.

“HFA 12, S. 730.
*'Ebd., S. 692.
“ Ebd., S. 766.
“ Vgl. ebd., S. 788.
“Ebd., S. 766.



DER WEG INS FREIE - FIGUREN DER MODERNE... 15

Von dieser zweiten Stufe des Modells ist es schlieBlich nur ein kleiner, wenn auch
bedeutender Schritt zu dem, was Schnitzler in vielen seiner Werke gestaltet. Ohne diesen
Gedanken hier im einzelnen ausfiihren zu konnen, sei darauf verwiesen, daB auch
Schnitzler seine Figuren immer wieder in einen Gegensatz zu konventionellen Selbst- und
Rollenbildern riickt, indem er sie auf unterschiedliche Weise mit einem Leben auBerhalb
der herkémmlichen Ordnun g konfrontiert.* Radikaler als Fontane fiihrt Schnitzler in
diesem Zusammenhang jedoch vor, daB die tradierten Werte und Normen der biirgerlichen
Gesellschaft eine kiinstliche "Form’ darstellen, gegen die nicht etwa nur dieses oder jenes
Individuum aus jeweils spezifischen Griinden, sondern die Natur des Menschen®, oder —
wie Georg Simmel im zeittypischen Vokabular des lebensideologischen Denkens
formuliert — ”das unmittelbare und echte Leben [...] revoltiert”.”” Und wenn die Figuren
bei Schnitzler zuweilen dennoch in eine zwar als kiinstlich erkannte, fiir den Selbsterhalt
des Ich jedoch als notwendig empfundene Ordnung zuriickfinden, so wird das Leben in
einer solchen Ordnung — man denke etwa an das wiedervereinte Ehepaar Fridolin und
Albertine am Ende der Traumnovelle — nicht aus der sozialen Konvention, sondern allein
aus der Psychologie des Individuums heraus begriindet: In diesem Sinne fiihren Fridolin
und Albertine ihre in eine schwere Krise geratene Ehe also nicht deshalb fort, weil eine
resignierend anerkannte Konvention und der — wie es in Fontanes Unwiederbringlich heiBt
— Frieden mit der Gesellschaft™® es erfordern, sondern weil sie selbst erfahren haben,
daB die Bindung an den Partner zwar nicht ihrer natiirlichen Sexualitit, wohl aber ihren
individuellen psychischen Bediirfnissen entspricht.”’ Eine solche Neubegriindung der
sittlichen Ordnung aus dem Geist der Individualpsychologie erfolgt bei Schnitzler auf der

* Ausfithrlich zum ”narrativen Modell” Schnitzlers Wolfgang Lukas, Das Selbst und das
Fi remde Epochale Lebenskrisen und ihre Losung im Werk Arthur Schnitzlers. Miinchen 1996.
Vgl hier etwa das sprechende Verhiltnis von Kleidung und Kérper in Schnitzlers groBen,
einander wechselseitig ergdnzenden "Monolognovellen’ Leutnant Gust! und Fréulein Else. Mit der
Geschichte von Gustl, der in seiner Rolle als Leutnant das Leitbild der Jahrhundertwendegesellschaft
vertritt, entlarvt Schnitzler die hohen zeitgendssischen Werte *Minnlichkeit” und “Ehre” als ein
soziales Konstrukt, das sich auf duBerliche Attribute wie das Tragen einer Uniform und eines Sibels
stiitzt. Die Geschichte von Friulein Else offenbart dagegen die Tragodie einer begabten jungen Frau,
deren natiirliche Bediirfnisse sich in keinem gesellschaftlich anerkannten Handlungsmodell
befriedigen lassen. Wihrend Leutnant Gustl am Ende die Kleidung und das Ansehen seines Standes
um den Preis der Verdrangung behilt, kann Else ihren ”Anstand” letztlich nur dank der 6ffentlichen
EntbloBung ihres Korpers (und der bewuBt damit verkniipften Aufgabe ihres Selbst) bewahren.
Vgl Georg Simmel, Der Konflikt der modernen Kultur: ein Vortrag. Miinchen u. Leipzig 1918,
S. 37. Weitere Belege bei Lukas, wie Anm. 45, bes. S. 76-78. Mit Innstettens — allerdings sogleich
wieder verworfenem — Wunsch, ”"weg von hier” zu gehen, ”weg und hin unter lauter pechschwarze
Kerle, die von Kultur und Ehre nichts wissen” (HFA /4, S. 288), ist schon in Effi Briest eine im
Ansatz vergleichbare Kultur- und Zivilisationskritik formuliert.
“ Vgl. HFA 112, S. 792.
“ Im einzelnen dazu Scheffel, wie Anm. 12, S. 175-196.



16 MICHAEL SCHEFFEL

Grundlage eines differenzierten tiefenpsychologischen Modells, iiber das Fontane in
dieser Form noch nicht verfiigt.”® Gleichwohl findet sich auch bei Fontane der Ansatz zu
einer Neubegriindung der, wie er seine Figur Wiillersdorf in Effi Briest sagen liBt,
*Hilfskonstruktionen”' einer Ordnung aus dem Inneren des Subjekts. Am Beispiel des
Zeitromans Der Stechlin sei dieser Gedanke abschlieBend skizziert.

Zusammen mit den Poggenpuhls gehdrt Der Stechlin zu den beiden Alterswerken
Fontanes, die nahezu ohne Handlung im Sinne einer die vielen einzelnen Szenen iiber-
greifenden Geschichte sind. Trotzdem gibt es auch in diesem Fall so etwas wie einen
Handlungskemn, und zu ihm gehort nicht zuletzt eine dritte Stufe des hier am Beispiel von
Schach von Wuthenow und Unwiederbringlich vorgestellten Modells. Wie der Rittmeister
Schach verkehrt auch der junge Rittmeister Stechlin in einem Haus mit zwei Damen, die
trotz aller Unterschiede beide Gegenstand seiner Verehrung sind: Auf der einen Seite die
geschiedene Gréfin Melusine, die als leicht, liebenswert und sprunghaft bezeichnet wird,
auf der anderen die vergleichsweise unauffillige, christlich-sozial und “’preuBisch-mili-
tarisch™ eingestellte Komtesse Armgard. Und auch in der erzihlten Welt dieses Romans
begegnen wir zwei verschiedenen Lebensformen, denen unterschiedliche Raume
entsprechen: hier das zuriickgezogene Leben in der Einsamkeit des nur noch von dem alten
Dubslav bewohnten Schlosses Stechlin, dort das gesellige Leben im Salon der kosmo-
politischen Barbys in der Metropole Berlin. Unauflosbare Konflikte wie in Schach von
Wuthenow und Unwiederbringlich folgen aus solchen Gegeniiberstellungen allerdings
nicht. Der Gardeoffizier Woldemar heiratet bekanntlich nicht die gesellschaftlich ge-
wandte Grifin, sondern ihre eher stille Schwester Armgard, nimmt nach Dubslavs Tod
seinen Abschied und zieht sich auf SchloB Stechlin zuriick, um dort — so scheint es — ein
Leben zu fiithren, wie es dem Offizier Schach seinerzeit als Alptraum vor Augen stand.

Liegt in der Konstruktion einer solchen Handlung nicht ein Riickschritt gegeniiber all
den Spannungen und ungeldsten Widerspriichen, die Fontane in seinen frilheren Werken
gestaltet? Mir scheint hier aufschluBreich, was die Auflosung dieser Widerspriiche
ermoglicht. Zum einen gehort dazu das soziale Umfeld einer modernen Gesellschaft, deren
Ordnung sich insofern aufgelost hat, als hier erstmals eine Vielzahl von Lebensentwiirfen
und Weltanschauungen gleichberechtigt nebeneinander steht und die Menschen, wie
Pastor Lorenzen es formuliert, die Freiheit haben, “ihre Fahigkeiten nach allen Seiten hin
und auf jedem Gebiete zu betitigen.”” Zum anderen gehort dazu aber auch ein Protagonist,
der seine Fahigkeiten einzuschétzen weil und der seine Freiheit entsprechend zu nutzen

% Zur Rekonstruktion der Figurenpsychologie bei Fontane und Schnitzler vor dem Hintergrund
der “psychologisch-psychiatrischen Forschung” in der zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts
ausfiihrlich Thomé, wie Anm. 14, S. 294-392 u. S. 598-645.

' HFA 1/4, S. 289.

52 ygl. HFA I/5, S. 244 u. S. 290.

* Ebd,, S. 271.



DER WEG INS FREIE - FIGUREN DER MODERNE... 17

versteht. Vor dem Hintergrund einer neugewonnenen Handlungsfreiheit der Figuren
gewinnt an Bedeutung, wie sich Woldemar in den zwei existentiellen Fragen seines Lebens
entscheidet. Im Gegensatz zu so vielen anderen Hauptfiguren Fontanes trifft Woldemar
in der Frage nach seiner Lebenspartnerin und seiner Lebensweise eine Entscheidung, die in
erster Linie nicht dem sozialen Renommee, sondern seiner eigenen, inneren Natur entspricht.
Denn der als Offizier so erfolgreiche, “brillant angeschriebene” und von den Prinzen nahezu
hofierte Woldemar ist, wie sein Kamerad Czako erklirt, ein reizender Kerl, aber [...] doch
bloB ein Mensch™ (wobei Czako, wie seine Anspielung auf den alten Adam im weiteren
Gesprichsverlauf verdeutlicht, einen Naturmenschen” vor Augen hat). Und als ein solcher
paBt Woldemar nicht zu Melusine und ist, so erldutert Czako schon zu Beginn des Romans,
auf SchloB Stechlin, nicht aber in einem Berliner Garderegiment zu Hause.”

Was aber bedeutet Woldemars fiktiver Lebensweg fiir die Modernitit seines Autors?
Blicken wir probehalber noch einmal von Schnitzler her auf den Stechlin. In seinem groBen
Zeitroman Der Weg ins Freie (1908) widmet sich auch Schnitzler dem in Fontanes Stechlin
thematisierten Generationen- und Zeitenwechsel. Er variiert dessen Geschichte jedoch in
einem entscheidenden Sinn. Rund ein Jahrzehnt nach Fontane beginnt Schnitzler seinen
ebenfalls unmittelbar vor der Jahrhundertwende spielenden Roman gerade dort, wo
Fontane seine Geschichte von der Kontinuitit im Wandel seinerzeit enden lieB: Schnitzlers
Protagonist Georg von Wergenthin, wie Woldemar ein junger Aristokrat auf der Schwelle
zum Erwachsensein, hat nach dem friihen Tod der Mutter soeben den Vater verloren und
muB sich jetzt in der vielgestaltigen Gesellschaft einer Zeit des Ubergangs allein
orientieren. "Wohin, wohin?” Die alles entscheidende Frage, die der Vater dem Sohn vor
seinem Tode stellte, bleibt in diesem Fall jedoch bis zum Ende des Romans ohne
iiberzeugende Antwort. Irgendeine Form von Ordnung gelingt dem aus dem Augenblick
heraus lebenden Georg nur in dem rein duBerlichen Sinn, daB er sich schlieBlich erstmals
fiir einen biirgerlichen Beruf entscheidet.

”Verwandlung”, so schreibt der mit Schnitzler befreundete Hugo von Hofmannsthal
1912 an Richard StrauB,

Verwandlung ist Leben des Lebens, ist das eigentliche Mysterium der schopfenden Natur;
Beharren ist Erstarren und Tod. Wer leben will, der muB iiber sich selber hinwegkommen,
muB sich verwandeln: er muB vergessen. Und dennoch ist ans Beharren, ans Nichtvergessen,
an die Treue alle menschliche Wiirde gf:kniipft.56

* Ebd., S. 21f.

% Vgl. ebd., S. 22: "Wenn unser Freund Stechlin sich in diese seine alte SchloBkate zuriickzieht,
so darf er Mensch sein, soviel er will, aber als Gardedragoner kommt er damit nicht aus. Vom alten
Adam will ich nicht sprechen, das hat immer noch so 'ne Nebenbedeutung.”

%6 Vgl. Hofmannsthal, Ariadne. Aus einem Brief an Richard Strauf. Zit. nach Rudolf Hirsch u.a.
(Hgg.), H.v.H., Sdmtliche Werke. Bd. XXIV, Frankfurt/M. 1985. S. 204-207, hier: S. 205.



18 MICHAEL SCHEFFEL

Was Hofmannsthal hier als elementaren Widerspruch des menschlichen Daseins
charakterisiert, bezeichnet wohl das Zentrum all der Spannungen, die sowohl Fontane als
auch Schnitzler in ihrem Werk gestalten. Im besonderen Fall von Woldemar, aber auch
von anderen Figuren aus Fontanes Spitwerk wie etwa den Poggenpuhls, wird die
Spannung von Beharren und Verwandlung nicht zuletzt dadurch in einem Humanitt
ermoglichenden Gleichgewicht gehalten, daB die Figuren sich durchaus bewuBt im
offenen Horizont einer modernen Welt bewegen und gleichwohl personlichen Halt in einer
iiberlieferten Werteordnung finden — einer Ordnung, die ihrer individuellen Natur
zumindest im Kern entspricht. Ein solcher Halt steht den Figuren Schnitzlers nicht zur
Verfiigung, und sein Verlust markiert denn auch eine grundlegende Differenz sowohl
zwischen den Handlungsentwiirfen von Fontane und Schnitzler als auch zwischen den
Erzihlkonzepten von 'Realismus’ und *Friither Moderne’. ”Glauben sie mir, Georg,” sagt
der Dichter Heinrich Beermann in der letzten Szene von Der Weg ins Freie, “es gibt
Momente, in denen ich die Menschen mit der sogenannten Weltanschauung beneide. Ich,
wenn ich eine wohlgeordnete Welt haben will, ich muB mir immer selber erst eine
schaffen.” Frei von der Belastung, aber auch der Stiitze durch Konvention und Tradition
miissen sich die Figuren Schnitzlers ihre “Hilfskonstruktionen” ganz allein und immer
wieder neu errichten. ”Und das”, so wei8 schon Schnitzlers Dichter Beermann als ein
typischer Vertreter all der Note des modernen Subjekts, ist anstrengend fiir jemanden,
der nicht der liebe Gott ist.””*” Beim alten Fontane ist der Weg ins Freie bereits Schritt fiir
Schritt eingeschlagen, wenn auch noch nicht mit allen Konsequenzen bis ans Ende
gegangen.

57 Arthur Schnitzler, Erzihlende Schriften. Frankfurt/M. 1981, Bd. 1, S. 958.



Edina Sandorfi

Memoria und Ekphrasis — die kryptisch-mythische Poetik
der spiten narrativen Texte von Fontane

”Dem Roman geht nur noch das Schweigen voraus.”

(1. Einleitung -Problematisierung)

In meinem Vortrag méchte ich kurz auf den Problemkomplex eingehen, wie sich die
Wahrnehmens-Problematik, die sich an der Jahrhundertwende, besser gesagt lange vor
dem Erscheinen des Chandos-Briefes in der zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts her-
ausbildet, mit der Realismus-Frage bzw. mit dem permanenten In-Verwandlung-Sein der
epischen, narrativen Gattungen in den narrativen Texten von Theodor Fontanes, in dem
Fall in dem im allgemeinen als Erzéhlung bezeichneten Schach von Wuthenow verkniipft,
und wie sie moglichst addquat beschrieben werden konnte. Im Fall von Fontane steht man
der ewigen Umschreibung der Gattungsrahmen, der kraftvollen Lockerung der Dreiheit
(oder Dreifaltigkeit) von Epik-Drama-Lyrik gegeniiber. Die narrativen, traditionell
Geschichten erzahlenden Gattungen, wie der Roman, die Erzihlung oder die Novelle sind
fiir Fontane besonders plastische Kategorien, die als eine permanente Verwandlung, als
ein unaufhorlicher Ubergang ineinander existieren. Seine Texte kénnen im traditionellen
Sinne des Wortes nur mit Vorbehalt Romane, und schon gar nicht klassische realistische
Romane genannt werden. Die ernste und feste Zuordnung zu den verschiedenen poetisch-
literarischen Gattungen bedeutete bereits fiir den Schriftsteller (und man konnte
hinzufiigen, den Kunstkritiker und latenten Kunsttheoretiker) Fontane als priméren Leser
ein grundlegendes Problem. Er bezeichnete seine Schriften mal als Roman, mal als
Erzihlung, und es kam mehrmals vor, daB er den Text in seinen Aufzeichnungen' oder
Briefen im Laufe des Schreibprozesses als ‘Erzéhlung’ erwihnte, aber als Paratext des
"fertigen” Werkes die Bezeichnung ‘Roman’ steht. Man kann sogar riskieren, da8 fiir die
Texte Fontanes viel eher die Termini ‘Geplauder’/ 'Plauderei’ oder der in der Postmoderne
so oft und beliebt benutzte Terminus technicus ‘Schwitzerei/Quatschen’ gelten. Er
schreibt in seinem Brief an Martha Fontane: “ich bin [...] im Sprechen wie im Schreiben,
ein Causeur”. Diese Causerien sind weniger von (Aus)sagen- als viel mehr vom Zeigen-
Charakter bestimmt. In den Texien wird anstatt auf das “Was”, also den Inhalt, das
Semantische, auf das “Wie”, auf die Selbstreflexivitit der Form Akzent gelegt. Die Texte
Fontanes werden in Abhandlungen, kritischen Aufsitzen oft mit dem Drama verglichen,

! Theodor Fontane: An Martha Fontane, Berlin 24. Aug.. 82. Potsd.Str. 134.c. In: Otto Drude u.a.
(Hg.): Theodor Fontane. Briefe. Dritter Band 1879-1889. Miinchen: Carl Hanser Verlag 1980.



20 EDINA SANDORFI

vor allem wegen der Dialogform, aber meines Erachtens wire — wenn man auf jeden Fall
eine Analogie feststellen mochte — die dem Schauspiel dhnliche Konvergenz des Verbalen
und Bildlichen, des Wortes und des Bildes in den Werken ein viel wesentlicherer Grund
eines solchen Vergleichs. Die Mehrheit der Fontaneschen Texte kann als Erinnerungsbild
bzw. als beschreibende (Ge)denkbild betrachtet werden. Wenn wir aber trotz alledem und
moglichst adidquat die (literarisch-poetischen) Gattungsrahmen bestimmen miissen
und/oder wollen, innerhalb derer diese Texte existieren, haben wir paradoxerweise eine
extreme Variante der von Jézsef Szili neulich eingefiihrten leeren sog. ‘x-Position’
anzunehmen. In seiner interkulturellen Gattungstheorie erwéhnt Szili mehrere mogliche
Ausfiillungs- und Verwirklichungsvariationen der x-Position, der hypothetischen Urform
oder des Katalogs. Demnach gibt es “keinen genuin sequentiellen Text, die Narration
aktiviert ja die memoria und demzufolge bewegt sich die sich entfaltende Bedeutung hin
und her,, indem sie in den imaginédren Dimensionen “raumliche Formationen” aufbaut.
Seiner Meinung nach sei das Ikon ein Grenzfall des linearen, sukzessiven Prozesskatalogs,
“wo die statische Beschreibung (Description) oder Charakterisierung formal mit der
Aufzahlung der Geschehnisse, mit der primdren Form der Geschichtenerzdhlung iibe-
reinstimmt™. Ich bin fest davon iiberzeugt, daB die entscheidende Mehrheit der Fon-
taneschen narrativen Texte ein solches Ikon ist, wo Wort und Bild, verbale Narration und
Vor-Augen-Stellen bzw. Anschein einander decken, erginzen und voraussetzen. Eine
solche Art Ikon-/Ikonitétstheorie kann fiir uns zudem noch unter zwei weiteren
wesentlichen Aspekten betrachtet werden. Einerseits in der Untersuchung des Prob-
lemkreises, in dessen Origo sich die Fragen der episch-narrativen Fiktion, der Mimesis
bzw. die des epistemologischen/dsthetischen Wahr-nehmens befinden. Andererseits wirft
das Ikon als eine narrativ-poetische Kategorie auf, das Problem eingehender, griindlicher
zu behandeln, wie die Anschaulichkeit, das Bild, die Bildlichkeit und die sprachliche
rthetorische Figuralitit im Laufe des 19. Jahrhunderts (wieder) in eine zentrale Position
kommt, wie sich die Bildnarration des sog. Realismus modifiziert, bereichert, im Ver-
gleich mit den — unter anderen — im ausgezeichneten Artikel von Pfotenhauer skizzierten
Beispielen’. Pfotenhauer untersucht Prozesse an der Wende des 18./19.Jahrhunderts, die
dem Identifizieren von Bild/Abbild entgegenstehen. Laut denen wiren die Bilder
(innerhalb von literarischen Texten) nunmehr keine Abbildungen der realen Gegenstinde
auBer sich, sondem sie sind vielmehr selbstreferentielle Konfigurationen. In diesem
Artikel gibt Pfotenhauer eine im folgenden fiir uns besonders bedeutende Erkldrung ab:

2 Vgl. Szili Jozsef: A poétikai miinemek interkulturdlis elmélete. Budapest: Akadémiai Kiad6
1997. ‘ '

*Ebd,, S. 115.

“Ebd., S. 117.

> Vgl. Helmut Pfotenhauer: Die nicht mehr abbildenden Bilder. Zur Verrdumlichung der Zeit in
der Prosaliteratur um 1800. In: Poetica Hefu3-4, Band 28, Miinchen: Wilhelm Fink Verlag 1996,
S. 345-355.



MEMORIA UND EKPHRASIS 21

Interessant werden Bilder, die das andere der Sprache in der Sprache insinuieren — eigene,
deutlich markierte konfigurative Raume, welche einen Medienwechsel signalisieren: von der
sprachlichen Sukzession hin zur ikonischen Simultaneitdt. [kursiviert von Pfotenhauer - S. E.]
[...] Das Kontinuierliche wird in ihnen zum Diskontinuierlichen, das in einen Verlauf
Eingebettete zum Unvermittelten, Plotzlichen, zur Unterbrechung, das in der Handlung
eindeutig Verortete zum Zweideutigen, Widerspriichlichen, zur Koinzidenz der Extreme.’

(2. Der Antifiktionalismus der Fiktion: die Kategorien ’schon’
und ‘wahr’ des Realismus)

Ein kurzer Auszug aus dem Brief Theodor Fontanes an Emilie Fontane des 14. Juni 1883
kann sogar als seine eigene Asthetik- bzw. Poetik-Theorie interpretiert werden, die er der
Kunst Zolas gegeniiber formuliert. Nach Fontane ist die Lebens- und Kunstanschauung
von Zola vollstindig nieder und gemein. Er spricht iiber einen idealisierenden Schon-
heitsschleier, den man erst schaffen, dann auf die (Lebens)welt, auf die Realitit werfen
sollte, wenn es stimmte, was Zola aussagt. Er ist aber der Meinung, daB} eine solche
Vorschopfung iiberhaupt nicht nétig ist, die Schonheit sei da, man braucht nur Augen dazu,
oder man darf sie mindestens nicht absichtlich schlieBen. “Der wahre Realismus ist immer
voll von Schonheit”. Sechs Jahre spiter scheint er in seinem Brief an Friedrich Stephany
den obengenannten Gedankengang zu erweitern. “Der Realismus wird ganz falsch auf-
gefaBt, wenn man von ihm annimmt, er sei mit der HéBlichkeit ein fiir allemal vermahlt;
er wird erst ganz echt sein, wenn er sich umgekehrt mit der Schonheit verméahlt und das
nebenherlaufende HaBliche, das nun mal zum Leben gehort, verklart hat.”’

In den oben erwihnten Fontane-Zitaten verkniipfen sich zwei wichtige Kategorien, die
dann auch weitere hervorrufen: die Frage des Realismus, der Mimesis (und damit auch
die sich heutzutage um sie ausbildenden (post)modernen Problemkreise), bzw. die Kate-
gorien des Schonen, des Schonheitsschleiers und der Verkldarung. Die Fontanesche
Kunstanschauung konnte etwas vereinfacht auch die Asthetik der Ver-kidrung genannt
werden, gegeniiber der traditionellen, realistisch-abbildenden und deutenden, episte-
mologischen Auffassung der Er-klidrung, dem In-Vordergrund-Setzen des philosophi-
schen BewuBtseins und des erkldrenden- begreifenden Subjekts. Die Fontanesche Rep-
ridsentations- und Mimesis-Auffassung steht dem im urspriinglichen Sinne des Wortes
genommenen aristotelischen Mythos-Begriff nahe. Auf diese Weise bewegt sich die
Re-priisentation fiir Fontane nicht im semantischen Raum der bloen Ab-bildung. In
seinem Fall ist das (dsthetische) Werk anstatt der Ab-bildung, der Spiegelung der voraus-
gesetzten Wirklichkeit, eher eine permanente Entfaltung, eine Verkorperung oder ‘buch-

SEbd., S.346
" Theodor Fontane an Friedrich Stephany, Berlin, 10. Okt. 1889 In: 1llés Laszl6 (Hg. ): Theodor
Fontane élete levelekben. Budapest: Gondolat 1962, S. 228 ff.



22 EDINA SANDORFI

stibliche’ Materialisierung einer (wahreren) Wahrheit/Wirklichkeit. In seiner Schrift mit
dem Titel Realismus spricht er dariiber, worin das wichtigste Charakteristikum seines sog.
poetischen Realismus steckt. ”Der Realismus will nicht die bloBe Sinnwelt und nichts als
diese; er will am allerwenigsten das bloB Handgreifliche, aber er will das Wahre [her-
vorgehoben von Fontane — S. E.].”* Um den Begriff bildhafter/anschaulicher ergreifen zu
konnen, benutzt er an einer friiheren Stelle des Textes die Metapher des Marmor-
steinbruchs, wenn er darauf reflektiert, daB die Wirklichkeit des Kunstwerkes keine
spiegelhafte Abbildung der Lebenswirklichkeit, des Realen sei:

Das Leben ist doch immer nur ein Marmorsteinbruch, der den Stoff zu unendlichen Bildwerken
in sich trdgt; sie schlummern darin, aber nur dem Augen des Geweihten sichtbar [kursiviert
von mir - S. E.] und nur durch seine Hand zu erwecken. Der Block an sich, nur herausgerissen
aus einem groBern Ganzen, ist noch kein Kunstwerk.”

Die implizit geschaffene Opposition des Stoffes (des Handgreiflichen) und der Form,
die sich mit der Problematik der 4sthetischen Wahrnehmung des Wahren und des Schénen
beriihrt, insbesondere die Verkniipfung des Eingeweihtseins, der Augen und der Sicht-
barkeit mit dem (hermeneutisch) unendlichen Kunstwerk, das eine stindige, ununter-
brochene Entfaltung sei, macht fiir uns Fontane auch von den postmodernen (Meta)-
theorien her bedeutend. Man kann feststellen, daB3 sich das Wollen/der Wille des Wahren
als poetische Intention als ein Invers des Wahr-nehmens, also der 4sthetischen Wahrneh-
mung (oder besser als eine mogliche Verwirklichung dieser) eben wie das Schéne eng mit
dem Realismus-Begriff Fontanes verkniipft. Es ist also nicht zufillig, daB die modernen
und postmodernen Theorien Fontane sogar unter zwei Aspekten wiederlesen konnen. In
ihrer berithmten Fiktionstheorie, die eigentlich eine Art Gattungspoetik ist, spricht Kite
Hamburger neben der Lyrik iiber eine fiktionale oder mimetische Gattung, die ein Inbegriff
fiir das Drama und die Epik sei. Hamburger sieht die Kategorie der dsthetischen Fiktion
anstatt der traditionellen, seit Kant und Nietzsche auch in der Philosophie grundlegenden
Als-Ob-Struktur — die sie der wissenschaftlichen, mathematischen Fiktion zuordnet —
durch eine Als-Struktur beschreibbar: ”...wenn wir eine jede Roman- und Dramenwelt
dennoch als fiktive apperzipieren, so beruht das nicht auf einer Als-Ob-Struktur, sondern
wie wir sagen konnen, auf einer Als-Struktur [kursiviert von K. H. - S. EJ". Hamburger
fand die addquate Formulierung des Begriffs der literarischen Fiktion in einer Freytag-
Rezension von Fontane, in der Fontane ihres Erachtens “unwillkiirlich” folgende Defi-

® Theodor Fontane: Realismus. Vgl. Theodor Fontane: Unsere lyrische und epische Poesie seit
1848 In: Theodor Fontane: Mathilde Méhring, Aufsitze zur Literatur, Causerien iiber Theater
Miinchen: Nymphenburger Verlagshandlung GmbH 1969, S. 115.

’Ebd., S. 114.

10 Kiite Hamburger: Vorbemerkung: Der Begriff der literarischen Fiktion. In: Kite Hamburger:
Die Logik der Dichtung. 3. Aufl. Stuttgart: dtv/Klett-Cotta 1977, S. 59.



MEMORIA UND EKPHRASIS 23

nition gegeben hat: “Ein Roman [...] soll uns [...] eine Welt der Fiktion auf Augenblicke
als eine Welt der Wirklichkeit erscheinen lassen”''. Obwohl sich die Fiktion in der
Interpretation Kite Hamburgers in der literarischen Moderne den Schein der Wirklichkeit
iiberstreift, ontologisch davon abzuleiten ist und die Opposition Wirklichkeit/Nicht-
Wirklichkeit in ihrem Fall als ein Reflexions-Reduktionsmodell funktioniert, gibt es auch
eine postmoderne Lesart der Fontaneschen Fiktionsdefinition. Odo Marquard schreibt im
Kapitel Kunst als Antifiktion seines Buches mit dem Titel Aesthetica und Anaesthetica'”,
dessen Motto — vielleicht auch nicht zufillig — von Fontane stammt (”Es geht nicht ohne
Hilfskonstruktionen™), daB die Opposition von Wirklichkeit und Fiktion nicht mehr
annehmbar ist, indem er auch das erkenntnistheoretische Sekundirsein, die Abwertung
und die Unterordnung des Scheins aufhebt. Die Fiktion wurde in der Moderne
unbegrenzbar, unendlich, das Fiktive durchdringt die Alltage, so ist die Ausgangsthese
zur Interpretation der Kiinste grundlegend zu modifizieren: ”...die Kunst wird — wo die
Wirklichkeit selber zum Ensemble des Fiktiven sich wandelt — ihrerseits zur Antifiktion”"
[kursiviert von O. Marquard — S. E.]. Marquard untersucht den historischen ProzeB der
Umwandlung der Fiktion in Antifiktion, die vom 18. Jahrhundert an, mit dem In-den-
Vordergrund-Treten der aisthesis eigentiimlicherweise ‘nur noch’ “die eminente Form der
Fiktur [ist] , die die — moderne — Realitit ist.”". Auf diese Weise bleibt also die Kunst
“unter Bedingungen des modernen Wegs der Wirklichkeit ins Fiktive — unbeendet, d.h.
unersetzlich nur dann, wenn sie sich ’gegen’ das Fiktive definiert: als Antifiktion”". Nach
Odo Marquard sei die auf diese Weise ins Leben gerufene Antifiktionskunst eine Art
”Zuflucht der Theoria”, die im urspriinglichen Sinne genommene Zur-Schau-Stellung, des
Vor-Augen-Stellens und/oder des Scheins im modernen, postmodernen Zeitalter. Sie
nahert sich den wirklichen, also der fiktiven Realitit gegeniiberstehenden non-fiction-
Erfahrungen, indem alles, was in der extremen Fiktivitdt unsichtbar blieb, anthropo-
logisiert und ontologisiert wird. So geriet ins Zentrum der Theorie und der Erfahrung der
Asthetik anstelle des Schonen (und des Wahren) bzw. als sein urspriingliches Wesen das
kryptische Schein-Sein, der Tod, das Sterben, oder besser das Gedenken des Todes: “ich
sterbe, also bin und war ich wirklich und habe mich nicht nur erfunden oder erfinden
lassen.”'®. Man kann also in Kenntnis des Obengenannten vermuten, daB die Fontanesche
Realismus-Theorie, die sich zum Vor-Augen-Stellen des Schonen und des Wahren be-
kennt, und die in den Texten immer wieder dem Sterben und dem Ort des Kryptischen,
dem Friedhof, also dem Grab, dem Grabstein eine zentrale, narrativ-poetische Rolle zuteilt

""'vgl., ebd. S. 59.

12 Vgl. Odo Marquard: Aesthetica und Anaesthetica. PhilosophischeUberlegungen. Paderborn-
Miinchen-Wien-Ziirich: Ferdinand Schéningh Verlag 1989.

" 0do Marquard: Kunst als Antifiktion. In: ebd. S. 82.

" Ebd,, S. 96.

' 0do Marquard a.a.O. S. 98.



24 EDINA SANDORFI

— Fontane ist ja ein Realist des Vergehens, des Aufhorens bzw. der Abenddimmerung,
wie es Gyorffy formuliert'” —, eine grundlegende Realisierung der (postymodernen Anti-
fiktionskunst(theorie) und Poetik ist. Das Ins-Zentrum-Setzen des Sterbens, der mythisch-
anthropologischen, ununterbrochenen Verwandlung, dariiber hinaus die Verwechslung
und die urspriinglich-letzte Aufhebung der Opposition ‘Schein’ vs. “Wirklichkeit’ stellen
nicht nur die Frage nach der ‘Fiktion’/’"Mimesis’ , sondern bringen mit sich, neben den
Problemen des Bildes, der Bildlichkeit und der Figuralitit (und mittels dieser) auch iiber’
die rhetorische ars memoriae erneut nachzudenken.

(3. Das anagrammatische Spiel der beauté du diable bei Fontane)

-Der Untertitel des Schach von Wuthenow — Erzdhlung aus der Zeit des Regiments
Gensdarmes —, von Theodor Fontane, dient auch zur gattungspoetischen und paratextuel-
len Bezeichnung. In Kenntnis des Obengenannten ist nicht iiberraschend, daf der Text der
Gattungseinordnung Widerstand leistet. Die sog. historischen Geschichtenerzéhlungen,
wie auch die des Schach, sind eigentlich mythisch-kryptische Zeit-Bilder, Bildlichkeit-
Zeit-Enthiillungen/Offenbarungen: sie sind also ein Spiel des Gedenkens des Todes, des
Sich-Zum-Punkt-Zum-Bild-Verdichtens und wieder Raumgewinnens des Vergehens. Das
Rhetorische der memoria spielt eine wesentliche Rolle im Text, da, wo die Narration
urspriinglich bildlich, figurativ ist: Man konnte sogar riskieren zu sagen, daf§ das Ge-
diachtnis, die moderme Mnemonik an die Stelle der Narration kommt. Memoria und
Erzéhlung schlieBen ja einander aus: Die eine entfaltet eher aus dem Bild, aus dem Raum
eine Art Zeitlichkeit, die andere baut aus der Temporalitit eine Raumkonfiguration. Jiirgen
Manthey ahnt zwar in seinem Artikel'® iiber die Erzihlung Schach von Wuthenow die
zentrale Rolle dieser voraus, aber er spricht noch “iiber die zwei Geschichten in einer”,
die also (mithilfe semiologischer Zeichen der Sprache) zu erzihlen und zu interpretieren
-sind: iiber eine wahre Geschichte und iiber die Erzdhlung der Wahrheit der Geschichte
PreuBens. Nach Manthey enthélt der erste Abschnitt der Erzéhlung “bereits die ganze
Geschichte in nuce”". Der entscheidende Teil dieses Abschnittes ist aber nichts anderes
als das Gedenken eines Mangels, eines Fehlens: “gerade der fehlte, dem dieser Platz in
Wabhrheit gebiihre”zo. Schach ist als Abwesender anwesend, der Text Fontanes ist der

v Vgl. Gyorffy Mikl6s: A német irodalom rovid térténete. Budapest: Corvina 1995, S. 121.

18 Vgl. Jiirgen Manthey: Die zwei Geschichten in einer. Uber eine andere Lesart der Erzihlung
“Schach von Wuthenow”. In: Amold Heinz Ludwig (Hg.): Theodor Fontane. Text+Kritik
Sonderband. Miinchen: text + kritik GmbH 1989, S. 117-131.

" Ebd., S.121

* Theodor Fontane: Schach von Wuthenow. Unterm Birnbaum. Koln: Konemann Verlags-
gesellschaft mbH 1998. S. 375. Die Seitenzahlen der weiteren Zitate aus diesem Werk werden im
laufenden Text jeweils nach dem Zitat in Klammern angegeben.



MEMORIA UND EKPHRASIS 25

(Schau)platz des Fehlens seiner Bilder (Gesichter), Ort der Aufweisung der Unwahr-
nehmbarkeit des Wahren, des Schonen und der ewigen Verborgenheit. Schachs Tod —
schreibt Manthey — “als metaphorische Veranschaulichung, ist der Ausgangspunkt der
Erzihlung, nicht sein Endresultat [...]”, den Grund dafiir findet bereits er in “Schachs
Fixierung an die stumme Sirene, an das Phantom einer Identitiéit vor und auBerhalb der
Sprache”ﬂ‘ Die Geschichte der Wahrheit, des Wahr-nehmens (so die von Schach) ist im
traditionellen, rational-logischen Diskurs der (sprachlichen/verbalen) Narration nicht zu
erzihlen. Das ist das Schweigen, das Verschweigen und Verstummen selbst. Die weiteren
Teile der wahren Geschichte bilden sich iiber Schach, iiber seine Karikaturen hinaus, die
sprachlich-figurative Namen-Verbergungen, Namenspiele, sogar anagrammhafte Proso-
popdien und die auf diese Weise gleichzeitig bildlich sind; der Mythos vom Tempelritter
mit dem “abgeschurrten Gesicht”, die Luthermaske der Schlittenfahrt, der Mythos von
Mirabelle-Melusine und die verborgene, verschwiegene Beziehung Victoires zu Schach,
die die Verkorperung der beauté du diable ist bzw. die leere Stelle dieser im narrativen
Text (es wird ja nicht einmal das ausgesagt, aber das einmalige Beisammensein wird durch
eine leere Zeile im typographischen Bild markiert), ferner der Besuch Schachs in der
Galerie seiner Urahnen und nicht zuletzt sein Tod. Die scheinbare Aussage der (hi-
storischen) Wahrheit im Fontane-Text ist wesentlich ein Verbergen: Das Wahre kann in
der Tat nur als Bildlichkeit aufgezeigt werden. Die Mantheyschen Thesen sind als
Ausgangspunkte im groBen und ganzen annehmbar, aber sie sind im Licht der neueren
Theorien teils zu modifizieren und zu prizisieren. Im folgenden versuche ich, die zwei
Schauplitze dieses Verbergung-Enthiillungs- bzw. Verdeckung-Entdeckungsspiels zu
untersuchen: die rhetorisch-figurative Ebene der memoria und der Allegorie bzw. des
Anagramms und die Rolle, die Bedeutung der Ekphrasis als eine poetische Gattung.
Anselm Haverkamp weist in seinen Memoria-Schriften auf die Simonides-Geschichte
hin, die als ein Mythos der ars memoriae betrachtet werden kann. Laut dieser Geschichte
sei die memoria nichts anders, als das Andenken der Toten, ihre Identifikation, andererseits
aber eine rdumliche Zuordnung der Bilder des Andenkens, die eine Art lineares Nachei-
nander, einen temporalen Ablauf sehen 138t. Haverkamp schreibt eine Art Plidoyer "der
zum Anhang der Topik degradierten” Mnemotechnik, indem er die zentrale, paradig-
matische Rolle des rhetorischen Gedichtnisses, der memoria, betont. Laut Haverkamp ist
die memoria der Ort, wo die Tropen und Figuren als heuristische Fiktionen auf dem Wege
’vom Mythos zum Logos’ ihre geheime Legitimitit finden. Haverkamp wendet sich hier
gegen den kritischen Aspekt des wissenschaftlich-philosophischen BewuBtseins, gegen
den Begriff des “immer schon Verstindigtseins” und des traditionellen #sthetischen
Wahrnehmens, der aisthesis. “’Literarische Texte, aber nicht nur sie, sondern alle durch
Schrift geprigte Textualitit, haben es vor aller Verstandigung, neben aller Verstidndigung,
und das heiBt seit Menschengedenken genauerhin: gegen alles Verstindigtsein, mit einer

2 Jiirgen Manthey a.a.O. S. 130.



2 EDINA SANDORFI

grundlegenderen, alle Verstindigung mitbegriindenden Institution zu tun, dem Gedicht-
nis.”? Der Meinung Haverkamps nach verleihen die Texte “im Schweigen der in Biicher
gebannten Stimme” dem Gedéchtnis eine wahre Stimme. Haverkamp verkniipft die
memoria-Problematik durch den Mnemosyne-lesmosyne-Mythos mit dem rhetorischen
Phinomen des Anagramms, denn dem Namen des Gedéchtnisses ist ja anagrammatisch
auch das Echo des Vergessens eingeschrieben. Die gegeniiber der Ab-bildung in der
Dar-stellung anagrammatisch “abgewonnenen Ziige, Inschriften sich von innen nach
auflen gekehrter Schrift” sind eigentlich unsichtbar, sie vermitteln keine #sthetische
Erfahrung, sondern sie ”geben exemplarisch die Stelle an, wo die Texte von der Reali-
sierung #sthetischer Erfahrung oder ihrer Einbettung in lebensweltliche Erfahrung nie
abhingen™®. Das Gedichtnis des Textes und sein Insistieren auf Gerechtigkeit liegt in der
Erhellung der konstitutiven Blindheit (und wir kénnen hinzufiigen: im Erklingen-Lassen
ihres Schweigens). All das impliziert ja, daB die Wahrheit/Gerechtigkeit des Textes nicht
die Wahrheit der Aussage ist, sondern die Aufrechterhaltung des Horizontes der Ab-
wartung, “das ihrer Beredtheit eingeschriebene Verstummen™?*. Zwischen der rheto-
rischen Mnemonik und der als metaphora discontinua erwéhnten Allegorie bzw. dem
Anagramm bringt eben die Metapher eine Beziehung zustande: beide sind als Nicht-Sein,
als Nichts zu betrachten, beide werden vom Tropus bedeckt. Auf etwas Ahnliches weist
Pfotenhauer in seinem obengenannten Artikel hin, wenn er schreibt: “Interessant sind
_dabei zundchst Bilder, die nicht nur wie die seit alters her geldufigen Tropen — etwa in der
metaphorischen Ubertragung und im Vergleich — Ahnlichkeiten vor Augen bringen oder
Unsinnliches zur Anschauun g”>. Eine Art Selbst-Vergessenheit, Getilgt/Gestrichen-Sein
Jist zum Verstehen notig, also das Wesen der allegorisch-anagrammatischen Episteme/
Erkenntnis liegt im Nichts der ironischen Negation — und eben darin steckt die wahre
Behauptung. Zwischen res und verba bzw. zwischen Bild und Wort bedeutet nicht das
Metaphorische eine wahre Beziehung, sondern die metaphora discontinua, die als Sprach-
lichkeit verborgen und geheim auch die (materielle) Anschaulichkeit in sich tragt. Die
Texte des Fontaneschen Realismus sind die Enthiillungen dieser verborgenen Bildlichkeit:
die einzig adidquate Form des Wahr-nehmens sei das Zeigen, das Sich-Zeigen. Auf der
Ebene der verbalen Narration des Erzihlers wird ja in den Texten von Fontane sehr wenig
und mit der Zeit immer weniger ausgesagt. Was auf der figuralen Ebene der Sprache
anagrammatisch ist, entspricht auf der poetischen Ebene der Narration, dasPrinzip der
descriptio/evidentia/illustratio/enargeia (oder hypotiposis), das die Maxime der Ekphrasis
ist. Haverkamp sieht die Moglichkeit der Verwirklichung des Anagrammatischen gerade

2 Anselm Haverkamp: Die Gerechtigkeit der Texte. Memoria — eine 'anthropologische Kons-
tante’ im Erkenntnisinteresse der Literaturwissenschaften? In: Anselm Haverkamp, Renate Lach-
mann (Hgg.): Memoria: vergessen und erinnern. Miinchen: Wilhelm Fink Verlag 1993, S. 18ff.

% Ebd., $.20.

*Ebd., S. 27.

% Pfotenhauer a.a.0. S. 346.



MEMORIA UND EKPHRASIS 27

in der Riickkehr zu den von der Unterscheidung der energeia/enargeia bedeckten poe-
tischen Spuren. Was versteht man aber eigentlich unter dem enargeia-Prinzip und der
Ekphrasis, und wie hingt all das mit der Poetik der Fontaneschen Texte zusammen?

In den Texten von Fontane kann die zentrale Position der Bilder nicht in Frage gestellt
werden, in mehreren seiner Werke befinden sich Bildbeschreibungen, Beschreibungen
von Gemilden oder anderer Werke der bildenden Kunst, also Ekphrasen im engeren Sinne
des Wortes.” Die Wirklichkeitserfahrung, das Wahmehmen basiert auf einer "Mimesis in
zweiter Potenz”, die duBere Wirklichkeit Fontanes ist auch immer isthetisch-poetisch
vorgeformt. Man hat aber das Gefiihl — und das wire meine eigentliche These —, daf} es in
seinem Fall nicht nur um ein Mittel der Narration geht: Mittels der Ekphrasis-Ketten
beginnt die Narration im Ganzen als eine Ekphrasis, nach dem Prinzip der enargeia zu
funktionieren: als Zeigen, Sich-Offnen, Sich-Enthiillen, statt der Fest-stellung als Dar-
stellung, also “als irgendein angestrebtes verbales Aquivalent eines beliebigen visuellen
Bildes™”. Riidiger Campe thematisierte neulich die miteinander eng verkniipfte Oppo-
sition der energeia vs. enargeia und damit im Zusammenhang das merkwiirdige Paar der
Evidenz und der Hypotypose. Laut seiner These sind energeia und enargeia zwei Pole
“einer poststrukturalen Metafigur der Rhetorik”, wobei die energeiaecher der Metaphern-
theorie, die enargeia der Erzihltheorie angehort. Letztere sei die Reprisentation der
personenbezogenen Anschaulichkeit, eine kategoriale Transposition des Redens, also im
Sinne des Bezeichnens zum Zeigen.” Evidenz und Hypotypose sind demgemiB zwei
einander zugekehrte Spiegel, wo die evidentia eher eine deskriptive Qualitit der Narration
ist, die Hypotypose jedoch die figurative Narrativierung der Deskription, also eine Figur
ist, die die narrativen Momente, die scheinbare Moglichkeit der Erzdhlung, der sprach-
lichen Beschreibung, immer wieder enthiillt.”” Wenn man nachdenkt, kann es alsofest-
gestellt werden, daB die meisten Fontaneschen Texte, aber insbesondere Schach von
Wuthenow als metapoetische, metarhetorische Schriften gelesen werden konnen, in denen
Fontane die Hypotypose/Ekphrasis-Problematik thematisiert. In den priméren litera-
rischen Texten Fontanes hat man zuerst den Eindruck, daB man es mit einer klassischen
Deskription, Fest-stellung oder Abbildung zu tun hat. Im Laufe des (Wieder)lesens
bemerkt man, daB der Text (dhnlich wie die kunsttheoretischen Schriften Fontanes) eher

% Siche dazu u.a.: Marion Doebeling: Eine Gemdldekopie in Theodor Fontanes L’Adultera: Zur
Destabilisierung traditioneller Erwartungs- und Sinngebungsraster. In: Germanic Review 68, 1993,
S.2-10.

7 Murray Krieger: Das Problem der Ekphrasis. In: Gottfried Bochm, Helmut Pfotenhauer (Hgg.):
Beschreibungskunst-Kunstbeschreibung. (Bild und Text). Miinchen: Wilhelm Fink Verlag 1995.
S. 43.

# Vgl. Riidiger Campe: Vor Augen stellen: Uber den Rahmen rhetorischer Bildgebung. In:
Gerhard Neumann (Hg.): Poststrukturalismus: Herausforderungen an die Literaturwissenschaft.
Stuttgart, Weimar: Metzler 1997, S. 208-226.

¥ vgl,, ebd. S. 219.



28 EDINA SANDORFI

eine Metaebene ist, wo auf den von Fontane mehrmals betonten Begriff “des poetischen
Schweigens” reflektiert wird. Die Beschreibung, die 6fters mit der Literatur, mit der Kunst
selbst identifiziert wird, enthiillt sich selbst, man kann nur stumm und schweigend staunen
vor einem Bild (der Kunst oder der Wirklichkeit) oder hochstens darauf zeigen, aber auf
keinen Fall etwas mithilfe des arbitriaren Zeichensystems der Sprache aussprechen. Die
Texte Fontanes beginnen zwar eine Geschichte zu erzihlen, aber immer wieder stellt sich
heraus, daB man hochstens ‘erzdhlen’ kann, daB keine Geschichten zu erzihlen sind, da
sie sich verbergen. Fiir Fontanesche Texte und vor allem fiir die Erzdahlung Schach von
Wuthenow gilt anstatt des sog. wiedererkennenden Sehens des Zeichens, also der im
traditionellen Sinne genommenen ars memoriae viel mehr das sehende Sehen des Bildes,
die (postymoderne Mnemonik, wo es sich um offene Signalstrukturen handelt.”® Die
Gedanken von Gottfried Boehm iiber das Bild, die Bildlichkeit und Bildbeschreibung,
iiber das wahre Sehen-Lassen scheinen auch zahlreiche problematische Punkte der Rea-
lismus-Frage bei Fontane, die sich zugleich auch als Wahrehmungs- und Sprachkrise
konstituiert, zu l6sen. Nach Boehm fillt Bildlichkeit ”vor die metaphysische Unter-
scheidung von Zeichen und Bezeichnetem, Innen und AufBen, Sinnlichkeit und Begriff,
Form und Inhalt”*. Boehm spricht iiber eine eigene Ontologie des Bildes, wo Sein und
Erscheinung nicht voneinander zu trennen sind. Er nennt den permanenten Ubergang
zwischen den beiden das ‘Tkonische’ (oder ‘ikonische Dichte’), das ‘Urbild’, die ‘Bild-
lichkeit’, spéter auch die ‘Grenze’ und die ‘Spur’, die der Sprachlichkeit, besser gesagt
der metaphysischen-metaphorischen Begrifflichkeit, gegeniibersteht. Zwischen Bild-
(lichkeit) und Sprache gibt es also einen gemeinsamen (bildlichen) Grund, ”in dem sich
die eigene Logik des Bildes im Kontrast zur Metaphorik der Sprache zu behaupten vermag.
{...]” Bleibt dieser Grund verdeckt, befordert die Auslegung ein endloses Aufeinander-
verweisen von Zeichen auf Dinge, von Topoi auf Realititen, von Formen auf Inhalte, nach
dem Modell des Spiegels [...17"* Dem Spiegel-Modell, das auch die Maxime des
eigentlichen Realismus ist, schlie8t Boehm eine Endnote an,'dort, wo er auf den Mythos
von NarziB und auf eine sonderbare, magische Raumlichkeit und Zeitlichkeit, auf eine
Ausléschung des Subjekts hinweist. In Bezug auf die Fontaneschen Texte ist fiir uns
besonders wichtig, was er hier in dieser Endnote feststellt: ”Das Bild ist in einem radikalen
(nicht gattungsbezogenen) Sinne memorial, d.h. es bezeugt den Tod”. Laut Boehm
verdecken die Begriffe des Spiegels, des Abbildes und der Illustration die Matrix der
kryptischen Bildlichkeit als die eines gemeinsamen Grundes, obwohl das Wesentliche

* Vgl. dazu: Stefan Greif: Die Malerei kann ein sehr beredtes Schweigen haben:

Beschreibungskunst und Bilddsthetik der Dichter. Miinchen: Wilhelm Fink Verlag 1998.
*! Gottfried Boehm: Zu einer Hermeneutik des Bildes. In: H.-G. Gadamer, G. Boehm (Hgg.): Die
Hermeneutik und die Wissenschaften. Frankfurt a.M.: Suhrkamp Verlag 1978, S. 449.
32
Ebd., S. 456.
* Ebd., S. 470.



MEMORIA UND EKPHRASIS 29

daran die Sichtbarmachung wire. Dieses Sehen-Lassen richtet sich eben darauf, was (von
der verbalen Sprache aus gesehen) das Leerste am Bilde ist: das ikonisch Dichte sei
paradoxerweise das Nichts, ein Fehlen. Meiner Ansicht nach sind die Texte von Fontane,
vor allem Schach von Wuthenow nichts anderes, als eine Riickkehr zu diesem Grund, zur
Konvergenz von Wort und Bild. Die verbale-bildliche Urform, die auf der Ebene der
rhetorischen Figuren ein anagrammatisches Spiel, eine Namen-Verhiillung ist, kann
mittels der Ekphrasis in Bewegung gesetzt werden. Indem Boehm den Ursprung der
Deskription und der Ekphrasis untersucht, gibt er eine besonders wichtige Erkldrung™.
Demnach meint description “weder ein rhetorisches Sprachbild noch die sprachliche
Darlegung eines Gemildes, sondern das bildbezogene Tun [...]. Es bezieht sich auf die
vorgédngige Erzeugung eines geometrischen Gebildes, nicht auf seine nachtrigliche
Betrachtung und Erfassung.”*’ Das Wort der Ekphrasis ist das In-Bewegung-Setzen der
Linie, der Spur, des Ur-Bildes. Die Intention der Ekphrasis ist aber die enargeia. Die
enargeia bedeutet eine Beschreibungsweise, durch die vor dem inneren Auge des Lesers
das Ding buchstdblich erscheint. Das kann erreicht werden, wenn die Sprache in Rhetorik,
in die Materialitit des Anagramms gekehrt wird. Murray Krieger bezeichnet die Ekphrasis
als Imitation des natiirtichen Zeichens, wo die Worter danach streben, sich zur riumlichen
Figur zu verwandeln. Statt und anstelle der Arbitraritédt streben sie “die Vision des
eingefrorenen Moments” an. Die Ekphrasis ist also urspriinglich die Entdeckung des
gemeinsamen Grundes, das Zusammen-Wirken von Wort und Bild. Sie ist ein sehendes
Sehen, das das vollstindige Selbst des Dinges vorgibt. Noch eine wichtige These von
Boehm soll zitiert werden, und zwar die Frage des Zeigens, der Deixis. Die Deixis tragt
die Ubereinstimmung von Bild und Wort in sich: die Geste des Zeigens schafft eine Art
Distanz als Erkenntnisraum, und eben in dieser Distanz lisst sich das Unsehbare sehen.
“Der gezeigte Gegenstand zeigt sich selbst. Er wird ‘als solcher’ (als er selbst) erkennbar.””*
Die Ekphrasis, die Deixis, ist also gleichzeitig Ereignis und Erzeugnis.”’

Schach von Wuthenow ist meines Erachtens die Fontanesche (Meta)poetik des enargeia-
Prinzips (das Murray iibrigens fiir das Mittel der visuellen Epistemologie hilt). In dieser
letzter Einheit meines Vortrags mochte ich fiir die textuelle Erscheinung des Prinzips

3 Vgl. Gottfried Boehm: Bildbeschreibung. Uber die Grenzenvon Bild und Sprache. In: Gottfried
Boehm, Helmut Pfotenhauer (Hgg.): Beschreibungskunst-Kunstbeschreibung. Miinchen: Wilhelm
Fink Verlag 1995. ’

* Ebd,, S. 24.

* Ebd., S. 39.

3 Vgl. Heller Agnes: A hiilomorfizmus kétértelmii hagyatéka. In: Gond 18-19. 1999. In der
Problematik des Sich-Zeigens kommt auch Agnes Heller auf dhnliche Schlussfolgerungen. Ihres
Erachtens sei die Form/Formlosigkeit (also das Schone und das Wahre) sprachlich nicht
beschreibbar, nicht erzihlbar: sie sei eine Art Ahnlichkeit, das und das Selbst, und so sei sie
unaussagbar, etwas, worauf man nur zeigen konne. Sie offenbart ihre Wahrheit, aber dariiber kann
man nicht reden, das ist eben die Verborgenheit, das Riitsel, das Geheimnis selbst.



30 EDINA SANDORFI

einige Beispiele geben. Im Text sind nicht die konkreten, historisch-geschichtlichen
Bezugnahmen grundlegend und bedeutend, sondern das in Namen und Bildern verbor-
gene/verhiillte kryptische Gedenken. Der Fontanesche Text ist eine Art Aussage, eine
Wort-Kette, die — Gadamer paraphrasierend — keinen Aussagesatz bildet, er hilt gleich-
zeitig zurtick, aber auch bereit, was er zu sagen hat. Er ist also eine Art Mythos oder nach
Murray Krieger als ekphrastische Dichtung eine Art magische Transformation. Obwohl
die Salongespriche, die Plaudereien und die sich aus den Gesprichen scheinbar zu einer
Erzdhlung ausbildenden Einheiten des Textes auf eine konkrete, politisch-historische
Realitét reflektieren, verbirgt sich dahinter eine wahre, mythisch-kryptische Wirklichkeit,
die aber stumm ist. Es ist charakteristisch, daB die Sprache stottert, Tante Marguerite
immer durcheinander redet. Die Tante, die eine verborgene Rolle im Ins-Leben-Rufen des
Liebesverhiltnisses von Schach und Victoire spielt, “verwechselte bestindig die Namen”
(32), verkorpert also eine Art falsche Namengebung, also Katachrese der Prosopoiia®,
indem sie z.B. wihrend des Ausfluges nach Tempelhof Victoire immer etwas zeigt und
gleichzeitig mithilfe-einer Deixis benennt, als wolle sie eine neue Sprache einfiihren, die
auBlerhalb des gewohnten Zeichensystems existiert. “‘Das ist die Kiirche’, sagte das
Tantchen und zeigte mit ihrem Parasol auf ein neugedecktes Turmdach [...],, Victoire
bestitigte, was sich ohnehin nicht bestreiten liel (38), oder ein bisschen spiter: * ‘Sieh,
Victoire, das sind Binsen’ ”” (38). Gerade durch diese Formlosigkeit, wo etwas und zwar
das Wesentliche immer fehit, enthiillt, entdeckt sich das Wahre. Die Tante ahnt immer
alles voraus. Das wichtigste (und vielleicht das einzige) Geschehen im Text ist das
kryptisch-mythische Vergehen, das Nichts, das Aufzeigen der ewigen Verborgenheit in
Bildern. Auf das Universum des Zeigens, des Dar-stellens gibt es sogar auf der Ebene der
verbalen Narration einen Hinweis, der den ganzen Kontext mit dem Prinzip des
Verbergens und Verschweigens gleichsetzt. “Das Theater ist die Stadt.” (57)

Victoire ist selbst die Geste des Zeigens, das verkorperte Gedichtnis, ein. Ort des
Andenkens des Schonen und des Wahren. Die Spuren ihrer Krankheit, die Blatternarben
sind das Verbergende ihrer ehemaligen Schonheit, mindestens eines Schonen, das in den
logischen, verbalen Alltagen als schon betrachtet wird. Aber der Prinz bemerkt das Wahre
an ihr: “Ich bitte Sie, was ist Schonheit? Einer der allervagesten Begriffe. [...] Alles ist
schon und nichts. Ich personlich wiirde der Beauté du diable jederzeit den Vorzug geben
[...] Diese hat etwas Weltumfassendes, das iiber eine bloBe Teint- und Rassenfrage weit
hinausgeht [...][ist] auf ein Innerliches gestellt.” (62-63) Victoire ist eine der Positionen
der Verhiillung-Enthiillung, des Zeigens, eine Art ikonische Dichte des ekphrastischen
Textes. Der Charakteristikum dieser ikonischen Dichte ist ja, daB die wesentlichen
Momente fiir die Sprache unerzihlbar bleiben, sie sind blind und stumm. Wenn man sich

3 Vgl. Bettina Menke: Allegorie, Personifikation, Prosopopdie. Steine und Gespenster. In: Eva
Hormn/Manfred Weinberg (Hgg.): Allegorie: Konfigurationen von Text, Bild und Lektiire. Opladen,
Wiesbaden: Westdt. Verl. 1998, S. 59-74.



MEMORIA UND EKPHRASIS 31

jetzt ins Gedéchtnis ruft, was am Anfang des Vortrags iiber das Modell von Szili erwédhnt
wurde, kann man sehen, daB das Ikon, als eine Gattung der Narration, aus Reihen von
Beschreibungen, aus Namen-Spielen, eine sukzessive Geschichte aufbaut. Auch in diesem
Fall geschieht etwas Ahnliches. Das Attribut von Victoire ist Wunderhold, was teils die
Bedeutung des Namens Mirabelle, teils die des Namens von Melusine ist. Im Namen der
Ahnen Victoires, der Lusignans, steckt anagrammatisch der Name der geheimnisvollen
Wasserfee, die eine Ahnfrau der Familie war. Der Melusinen-Mythos begleitet Fontane
wihrend seines kiinstlerischen Tuns. In mehreren Fragmenten und ‘fertigen’ Werken
kommt die Figur der Wasserfee zum Vorschein, beinahe als ein wesentlicher Teil der
eigenen Philosophie und Asthetik Fontanes. Irmgard Roebling weist in ihrer Abhandlung
darauf hin: “die Imagination der Melusine scheint fiir Fontane ein besonderer Ausloser
fiir seine kiinstlerische Wahrheitssuche gewesen zu sein””. Fontane erwihnt mehrmals,
daB Melusine und das Bild, die Bildlichkeit eng miteinander verkniipft sind: “alles' was
geschieht wird ihr zum Bild [kursiviert von Fontane - S. E.]”"O oder “fiir sie hiefe es, ‘die
dunklen und heitren gleichmiBig als Bilder nehmen. Auch der Tod ist nur ein Bild [...]
ein ruhiges Schauen und Betrachten sei vielleicht eine hohere Lebensform™*'. Der
Familienname Victoires hingt aber nicht nur mit dem Bild, der Bildgebung, sondern auch
mit dem Schreiben, der Schrift eng zusammen. Der Name Carayon féngt an, “bedeu-
tungsméBig zu oszillieren”, indem er in einer onomatopoetischen, materiell-buchstib-
lichen Klang-N#he zum franzisischen crayon (Bleistift, Stift, Skizze u.a.) steht. In
Victoires Name verkniipfen sich also Bild und Schrift, beide Elemente der Hypotypose
oder der Ekphrasis. Victoires gewihlter Name Mirabelle, der ebenfalls geheimnisvoll ist,
weil er Wunderhold bedeutet, ist eine anagrammbafte Variante des Namens des Schrift-
stellers Mirabeau, dessen Gesicht auch von Blatternarben bedeckt war. In dem Fall hat
man eigentlich mit einer katachretischen Namengebung zu tun, wo der Name der Person
gerade das ‘bedeutendste’ Moment verbirgt. Es ist charakteristisch, daB Victoire ihren
geheimen/verschwiegenen und geheimnisvollen Namen allein Schach verrit. Die Wahr-
heit des Seins von Victoire, sein ikonisches Wesen lisst sich in der Sprache ausschlieBlich
durch eine anagrammatische Namen-Verhiillung und durch ein ekphrastisches Zeigen
‘erzihlen’: “ich ... bin ich” (71).

Schach wird durch Victoire zu einem “Seher”, durch sie wird er der Besitzer des Wahren
und des Schénen. ”War ich denn blind? In dem bittren Wort, in dem Sie sich demiitigen

» Irmgard Roebling: Nixe als Sohnphantasie. In: Irmgard Roebling (Hg.): Sehnsucht und Sirene.
Vierzehn Abhandlungen zu Wasserphantasien. Pfaffenweiler: Centaurus-Verl.-Ges. 1991, S.
145-205. '

0 Theodor Fontane: Oceane von Parceval (Fragment). Ders. Samtliche Werke. Bd. XXIV.
Miinchen: Nymphenburger Verl. 1975, S. 285. Zitiert von Irmgard Roebling, a.a.0. S.168.

*! Theodor Fontane: Oceane von Parceval. a.a.0. S.289. Zitiert von Irmgard Roebling, a.a.0.
S.172.

@ Irmgard Roebling a.a.0. S.180.



32 EDINA SANDORFI

wollten, in eben diesem Worte haben Sie’s getroffen, ein fiir allemal. Alles ist Mirchen
und Wunder an Thnen; ja Mirabelle, ja Wunderhold!” (73) Das Liebesverhiltnis von
Schach und Victoire, das zugleich als Ereignis und als Ergebnis dieser Erkennung
zustandekommt, wird nicht erzihlt, es lisst sich “bloB” in der Typographie sehen. Die
Namen-Spiele variieren, wiederholen sich im Text auch in Bezug auf Schach. Die Bilder,
die Karikaturen iiber ihn, der das Fehlen, das Nichts selbst ist, basieren jeweils auf einer
Prosopopéei, auf einem Namengebungsversuch, auf einem Vor-Augen-Stellen im Sinne
der Hypotyposis, die durch eine Art Selbstreferenz sogar die Enthiillung der Unmég-
lichkeit des Versuchs in sich trigt.: “Le choix du Schach” (Der persische Schach), "La
gazzaladra” (Der diebische Schach-Elster) und ”Schach-matt”. Die Konvergenz von Wort
und Bild kann vielleicht anhand dieser letzten am adidquatesten ergriffen werden. Die
Karikatur namens Schach-matt trigt als Sprache (als Name) und als Bild sowohl den
Anfang als auch das Ende, also den ganzen Ablauf eines Prozesses in sich: den Tod
Schachs und das Andenken des Sterbens.

Tod, memoria, Bild und Wort /(In)schrift konnen am besten, also als ein gemeinsamer
Grund in der Szene von Tempelhof betrachtet werden. Carayons, Schach und die Tante
Marguerite machen einen Ausflug, der in einer Kirche ( buchstéblich ‘Kiirche’) ein Ende
nimmt. Sie finden dort einen Grabstein, ein Steinbild eines Tempelritters, namens Ritter
von Tempelhof. Der Mythos und die Wirklichkeit verschmelzen aber bereits in seinem
Namen, und es schwebt um ihn alles geheimnisvoll im Nebel. In der Tat bekommt man
nicht die Geschichte des Ritters erzihit, der in Wahrheit — wie es in der Inschrift seines
Grabsteins zu lesen ist — den Namen Achim von Haake trug, sondern die description des
Steipbildes, des (Ge)denkbildes. Es handelt sich hier um zwei Ekphrasen in einer: einmal
um die Epigramme, die als Name und inscription nach Murray Krieger auch eine
Verwirklichung der Hypotyposis wire und zweitens um die Beschreibung des Grabsteins
und der Kiirche selbst. Diese komplexe Ekphrase steht eigentlich fiir den ganzen Text “in
nuce”. Sie ist eine Maske, ein Nichts und das Leere an sich, die die (visuell-materiellen)
Sprachspiele der Gesichts- und der Namengebung in Bewegung setzt. All das spielt in der
Position des Gedenkens des Todes. Schach und der Tempelritter werden im Namen oder
besser in der Namenverbergung, im ‘abgeschurrten ‘Gesicht identifiziert. Beide bleiben
unbekannt, verborgen, ohne Gesicht. Darauf wird in den Worten, in der Schrift Victoires
auch explizit hingewiesen: “Ich hasse das Wort ‘ritterlich’ und habe doch kein anderes fiir
ihn” (47). Der Tempelritter lieB den Grabstein laut der Legende “bei Lebzeiten machen,
weil er wollte, daB er ihm #hnlich werden sollte”(40), aber die wahre Ahnlichkeit ist nur
durch das ‘abgeschurrte’ Gesicht moglich. Dadurch enthiillt sich das Wahre, in einer
ewigen Verborgenheit, im Gelilgt-Sein des Subjekts im (Stein)bild, das (worauf auch
Boehm aufmerksam macht) memorial ist: “Du sollst deinen Toten in Ehren halten und ihn
nicht schédigen in seinem Antlitz” (41) — liest sich die Paraphrase der ewigen Schrift als
eine Art stumme inscription, die statt einer festen Interpretation ein ununterbrochenes
Verbergen in den Text einschreibt. Die Hypotypose des Steinbildes macht den Ritter zur



MEMORIA UND EKPHRASIS 33

buchstiblichen Verkorperung des kryptisch-mythischen Seins. Nach dieser Ekphrase sind
die folgenden Teile des Textes auch als eine Art metarhetorischer und metapoetischer
Hypotyposen zu lesen. Der Aufzug in den Masken, Schachs Besuch in der Galerie der
schénen Ahnen und letztendlich die Figur Schachs selbst 16sen sich in der Bildhaftigkeit,
in der Lebendigkeit des Vor-Augen-Stellens und zugleich in der Verborgenheit des Stumm-
Seins, im mythisch-kryptischen Prinzip der Fata Morgana, auf. Am Tag vor der Hochzeit
nimmt Schach mit den folgenden geheimnisvollen Worten von Victoire Abschied:

Und dann wollten sie nach Malta. Nicht um Maltas willen, o nein. Aber auf dem Wege dahin
sei die Stelle, wo der geheimnisvolle schwarze Weltteil in Luftbildern und Spiegelungen ein
allererstes mal zu dem Nebel und Schnee geborenen Hyperboreer spriche. Das sei die Stelle,
wo die bilderreiche Fee wohne, die stumme Sirene, die mit dem Zauber ihrer Farbe fast noch
verfiihrerischer locke als die singende. Bestindig wechselnd seien die Szenen und Gestalten
ihrer Laterna magika [...] Und mitunter sei’s, als lach es. Und dann schwieg es und schwind
es wieder. Und diese Spiegelung aus der geheimnisvollen Ferne, das sei das Ziel! (132-133)

Die Fata Morgana, deren Stimme in der Seele Victoires rief und deren Schilderung sie
lebhaft bezeichnet, als das Attribut des rhetorischen Vor-Augen-Stellens der sich enthiil-
lenden Hypotypose, kann als eine Beschreibung des Todes Schachs betrachtet werden. Es
gibt aber keine endgiiltige Interpretation, nur das Sterben, der Tod, der ein Auge, die Stelle
des sehenden Sehens ist. Es ist bemerkenswert, wie die zwei Briefe am Ende des Textes
kontrastieren. Biilow, der ewige Kommentator, versucht die tragischen Geschehnisse
zusammenzufassen, kann dies aber nur die Momente die sprachlich, in einem logisch-
logozentrisch-rationalen Diskurs zu erzéhlen sind. Nach Biilow ging Schach an der Welt
des Scheins zugrunde. Die Opposition von ‘Schein’ und ‘wahres Sehen’ ist auch im Brief
von Victoire von zentraler Bedeutung, aber sie sieht alles “in einem andemn Licht” (142).
Sie schreibt von Riitseln, die nie gelost werden konnen. Solche Ritsel sind die Wahrheit
Schachs und die beauté du diable Victoires selbst. Schach war immer selbst, worauf es
neben dem Brief Victoires auch an einem frilheren Punkt des Textes Hinweise gibt.
Sich-Halten und Sich-Aufgeben, Sich-Verbergen und Sich-Enthiillen sind aber allein im
Tod, in Bildern und im Anschein des Sterbens moglich. Das wahre Sehen, das Staunen,
um den Begriff Fontanes zu verwenden, kann sich nurim Umstand des Fehlens, des Nichts
bzw. in der Ununterbrochenheit des Gedenkens des Todes, in diesem ewigen Wunder, der
uninterpretierbaren Epiphanie verwirklichen. Es gibt also anstelle der endgiiltigen Inter-
pretation und Sinngebung allein die Inschrift, das Einschreiben ins Bild, die Bild(be)-
schreibung und die geschriebene Bildlichkeit. Diese wird im Endpunkt des Textes leiblich,
die sinnliche Anschauung wird plétzlich zum materiell-korperlichen: in den Korper des
kleinen Sohnes schreibt sich das ewige Wunder ein und weiter, seine Augen werden die
Stelle des sehenden Sehens. Kryptische Verborgenheit und stindige Enthiillung. “Da liegt
das Kind und schlégt eben die blauen Augen auf. Seine Augen.” (144)



Christine Hehle

Berlin, Borsig, Bismarck.
Zur Konstitution von Rdumen in Theodor Fontanes Stine

Fontane hatte die Erzahlung Stine, mit der er plante, die Reihe seiner “Berliner Novellen”
abzuschlieBen' — ein Vorsatz, dem er bekanntlich nicht treu blieb? —, 1881 verfafit. Nach
mannigfachen Verzogerungen und Schwierigkeiten bei der Suche nach einem Publi-
kationsort — mitverursacht durch den Skandal, den das thematische Pendant Irrungen,
Wirrungen, die Geschichte einer unstandesgemiBen Liebe, 1887 ausloste — erschien sie
erst 1890.

Im folgenden untersuche ich unter den Stichworten “Berlin, Borsig, Bismarck”
Merkmale der Konstitution von Riumen in Stine und die Verlagerung psychischer und
sozialer Strukturen auf die Darstellung des Raumes, ein wichtiges Erzihlprinzip Fontanes.
Zunichst befasse ich mich mit dem Stadt-Raum von Berlin, dann mit den geschilderten
Wohnungen und Interieurs, zuletzt wende ich mich den Wahmehmungsweisen zu, in
denen die Figuren Stadt-Raum und Interieur erfahren.

1. Der Stadt-Raum von Berlin

Zur Konstruktion des fiktiven Berlin, in dem Fontane diese Liebesgeschichte ansiedelt
und dessen Elementen er wesentliche strukturelle Funktionen zuweist, bedient er sich des
Assoziationspotentials, das die Nennung von StraBennamen Parkanlagen und Bauwerken
be1m zeitgendssischen Leser hervorrief.

! Vgl. Fontane an Friedrich Stephany, 1.8.1887: “AuBerdem denke ich gar nicht daran, die
Berliner Novellenschreiberei — von der die Leute in ihrer Damlichkeit glauben, ich wire nun ein fiir
allemal darauf eingeschworen —noch fortzusetzen. Eine erscheint freilich noch, weil sie bereits fertig
im Kasten liegt.” In: Otto Drude v.a. (Hgg.), Theodor Fontane, Briefe. Dritter Band. 1879—1889.
Miinchen: dtv 1998, S. 556. Vgl. auch Fontane an Georg Friedlaender, 2.5.1890. In: Otto Drude u.a.
(Hgg.), Theodor Fontane, Briefe. Vierter Band. 1890-1898. Miinchen 1998, S. 43 f.

Frau Jenny Treibel (1892), Effi Briest (1894/95), Die Poggenpuhls (1895/96), Der Stechlin
(1897/98) und der unvollendet gebliebene Roman Mathilde Mohring (Erstdruck 1906) spielen ganz
oder zu groBen Teilen in Berlin.



BERLIN, BORSIG, BISMARCK 35

Er teilt das Berlin seiner Erzdhlung in zwei Bereiche, die durch den FluBlauf der Spree
voneinander getrennt werden: einerseits die Umgebung der InvalidenstraBe, in der Pauline
Pittelkow und Stine wohnen, nordlich der Spree, andererseits die Friedrichstadt, siidlich
der Spree, in der Papageno und Haldern zu Hause sind. Diese beiden Bereiche entsprechen
zwei gegensitzlichen, aber komplementédren Konstituenten des expandierenden und sich
rasant verandernden Berlin der 1870er Jahre.’

Die Invalidenstrafe verbindet Moabit mit der Oranienburger und Rosenthaler Vorstadt,
Stadtteile, die von der Industrialisierung, von ausgreifender Bautdtigkeit und von der
Prisenz des Militdrs gepragt waren. In unmittelbarer Nihe befanden sich die Keimzellen
dreier wichtiger Industriebetriebe: die Borsigsche Maschinenbau-Anstalt,* die Berliner
Maschinen-Bau-AG (ehemals Louis Schwartzkopff)’ und die Wohlertsche Maschinen-
Bau-Anstalt.® Der Lehrter Bahnhof, der Hamburger Bahnhof und der Stettiner Bahnhof,
die allesamt an der InvalidenstraBe lagen, sorgten fiir die notige Verkehrsanbindung.
Kasernen und Exerzierplitze mehrerer Regimenter lagen an der InvalidenstraB8e und ihren
QuerstraBen; an der Scharnhorststrae, an deren Ecke sich Stines Haus befindet, lagen das
Konigliche Gamisons-Lazarett und das Invalidenhaus, ein Mitte des 18. Jahrhunderts fiir
die Verwundeten der Schlesischen Kriege errichtetes Wohnheim. Weitere Akzente in
diesem Stadtteil setzten die Friedhofe verschiedener Berliner Stadtgemeinden (Behin-
derungen des StraBenverkehrs durch Begribnisziige, wie sie im 3. Kapitel von Stine
geschildert werden, waren anscheinend an der Tagesordnung) und ein Gefingnis.

In diesem Berlin der Industrie und der Kasemen, das sich seit der Mitte des 19.
Jahrhunderts herausbildete, sind die Protagonistinnen der Erzdhlung angesiedelt, die
innerhalb dieses Rahmens zwei verschiedene Lebensmuster verkorpern: Pauline, die
“ausgehaltene” Frau, die bei all ihrem zur Schau getragenen SelbstbewufBtsein eine
traditionelle Existenz in vollkommener Abhingigkeit fiithrt, und Stine, die sich durch ihre
eigene Arbeit ernihrt und mit Stolz an diesem Lebenskonzept festhilt.”

Die Friedrichstadt auf der anderen Seite war die vornehmste Gegend Berlins, in der sich
seit dem 17. Jahrhundert die Stadtpalais der brandenburgischen Adelsfamilien befanden.
Nach 1871 wurde sie durch die Ansiedlung der wichtigsten Regierungsgebdude und

? Zwischen 1861 und 1877 verdoppelte sich die Bevilkerungszahl von knapp 500.000 auf iiber
eine Million (nach Julius Rodenberg, Das Wachsen und Werden unserer Stadt (1884). In: J.R.,
Bilder aus dem Berliner Leben. Berlin: Gebr. Paetel 21886, S. 179-248, hier S. 232).

* Im Geviert zwischen Borsi g-, Elsdsser-, Tieck- und Chausseestrafie; begriindet 1837.

* Chausseestr. 20; begriindet 1852, in AG umgewandelt 1870.

% Chausseestr. 36; begriindet 1843.

! Vgl. Renny Harrigan, The Limits of Female Emancipation. A Study of Theodor Fontane’s Lower
Class Women. In: Monatshefte fiir deutschen Unterricht, deutsche Sprache und Literatur 70, 1978,
Nr. 2, S. 117-128. Zu der fiir das Kleinbiirgertum konstitutiven Idee der “Selbstindigkeit aus dem
personlichen Arbeitseigentum” vgl. Berthold Franke, Die Kleinbiirger. Begriff, Ideologie, Politik.
Frankfurt a. M., New York: Campus 1988.



36 CHRISTINE HEHLE

Ministerien in der WilhelmstraBe zum Zentrum der politischen Macht in PreuBen und im
Deutschen Reich, durch die Niederlassungen bedeutender Banken in der BehrenstraBe
zugleich zum Konzentrationspunkt finanzieller Potenz. Graf Haldern wohnt in der Behren-
straBBe, Baron Papageno am Zietenplatz, auf dem sich die Standbilder von sechs Feldherren
der Schlesischen Kriege unter Friedrich dem GroBen befanden, mit direktem Blick auf die
WilhelmstraBle. Papageno reflektiert die Lage seiner Wohnung:

Sag’ ich zu viel, wenn ich behaupte, daB mir, von meinem Ausguck aus, ganz Berlin, soweit
es mitspricht, zu Fiien liegt? Was ich jeden Morgen zuerst zu begriien in der Lage bin, ist
der alte Zieten auf seinem Postament [...], hinter dem ich (die Menge muB es bringen) an
jedem neuen Tage nach links hin die Gamaschen des alten Dessauers und nach rechts hin die
Fahnenspitze des alten Schwerin blinken sehe. Vielleicht ist es auch sein Degen. Und en arriére
meiner Generile tiirmen sich die Ministerien auf, und PleB und Borsig, und wenn ich mich
noch weiter vorbeuge, seh’ ich sogar das Gitter von Radziwill, jetzt Bismarck, und durchdringe
mich mit dem patriotischen Hochgefiihle: hier PreuBen unter dem alten Fritzen, dort PreuBen
unter dem eisernen Kanzler.®

Papageno zitiert hier den fiir das offizielle preuisch-deutsche Selbstverstindnis kon-
stitutiven Mythos von der Kontinuitit zwischen dem Preulen Friedrichs des Groflen und
dem preuBisch dominierten Deutschen Reich Bismarckscher Fabrikation.” “Radziwill,
jetzt Bismarck” zielt darauf ab, da} das Palais der polnischen Fiirsten Radziwill in der
WilhelmstraBe 77 1875 vom Deutschen Reich erworben und zum Kanzlerpalais, der
Dienstwohnung Bismarcks, umgestaltet wurde, der im Mai 1878 mit seiner Familie dort
einzog. Die Erwihnung von “PleB und Borsig” weist ebenfalls in die Aktualitidt der
siebziger Jahre: Der mit dem spéteren Kaiser Wilhelm II. befreundete Fiirst von Pless'
‘hatte sein Vermdgen durch Kohleforderung auf seinen schlesischen Besitzungen enorm
vermehrt und lieB sich an der Ecke Wilhelm- und VoBstraBe, direkt neben dem Kanzler-
palais, ein Palais im Stil des franzdsischen Barock bauen; auf dem Nachbargrundstiick in

¥ Stine wird nach der folgenden Ausgabe zitiert: Theodor Fontane, Stine. Hg. von Christine Hehle.
(Grofie Brandenburger Ausgabe. Hg. von Gotthard Erler. Das erzihlerische Werk Bd. 11.) Berlin:
Aufbau 2000, hier S. 59. Im folgenden abgekiirzt: Stine, S.

’ Vgl. Wulf Wiilfing, Nationale Denkmdler und Gedenktage bei Theodor Fontane. Zur
Beschreibung, Funktion und Problematik der preufisch-deutschen Mythologie in kunstliterarischen
Texten. In: W.W./Karin Bruns/Rolf Parr, Historische Mythologie der Deutschen 1798-1918.
Miinchen: Fink 1991, S. 210-232; zu Stine bes. S. 213-217. Vgl. auch Susanne Ledanff, Das Bild
der Metropole. Berlin und Paris im Gesellschaftsroman Theodor Fontanes und in der “Education
Sentimentale” Gustav Flauberts. Erscheint in: Theodor Fontane. Am Ende des Jahrhunderts. Im
Auftrag des Theodor-Fontane-Archivs hg. von Hanna Delf von Wolzogen in Zusammenarbeit mit
Helmuth Niirnberger. Bd. 3: Geschichte. Vergessen. Grofstadt. Moderne. Wiirzburg: Konigshausen
& Neumann 2000.

' Hans Heinrich XI. Fiirst von Pless (1833-1907).



BERLIN, BORSIG, BISMARCK 37

der VoBstraBe lieB August von Borsig,'' der Sohn des Fabrikgriinders, ein der italienischen
Renaissance nachempfundenes Stadtpalais errichten.

Mit “PleB und Borsig” sind verbindende Elemente zwischen den beiden Bereichen
benannt: Blicken die Bewohner der Invalidenstrale auf die Fabrikgebidude Borsigs und
anderer Industrieller, so betrachtet der Baron von seinem Fenster aus die Wohnhiuser
derer, die durch die Industrialisierung reich geworden sind, damit ins topographische und
soziale Zentrum des alten PreuBen vordringen und mit der Architektur ihrer neuen Hauser
aristokratische Formensprache zitieren. Pauline sieht von Stines Zimmer aus den Mond
iiber “Sieboldten seinen Schornstein”, wohl einen Fabrikschornstein, “wegkucken”,12
Papageno hat das wegen seiner vielen Kamine im Volksmund “Schornsteinburg” oder
“Schornsteinfegerakademie”” genannte Palais des Grubenmagnaten Pless vor Augen,
eines Vertreters des alten Adels, der sich neuen Entwicklungen anpaft und sie sich zunutze
macht. Im Zeichen der verinderten staatlichen Wirklichkeit des zweiten deutschen
Reiches, der modernen GroBstadtentwicklung Berlins und des gesellschaftlichen Struk-
turwandels in PreuBBen beginnen die Bereiche diesseits und jenseits der Spree faktisch
zusammenzuwachsen. Exemplarisch reprisentiert wird diese neue Realitit des Kaiser-
reiches durch Bismarck, in dessen Mythisierung als “eiserner Kanzler” und “Schmied des
Deutschen Reiches” die beiden Bereiche eine Synthese erfahren.'

Eine zweite Gemeinsamkeit zwischen beiden Bereichen, auf die der Text immer wieder
referiert, ist fiir das Selbstverstindnis des neuen Deutschen Reiches ebenfalls zentral: die
Erinnerung an die drei sogenannten “Einigungskriege” von 1864, 1866 und vor allem
1870/71. An diesem Krieg, der die Reichsgriindung unmittelbar zur Folge hatte, waren
alle gesellschaftlichen Klassen beteiligt, es war ebenso der Krieg der Kleinbiirger und
Arbeiter wie der des Adels und des Biirgertums; das macht Pauline Pittelkow dem Grafen
Haldern unmiBverstindlich deutlich, als dieser die militdrischen Verdienste seines Neffen
riihmt."” Der Sedantag, ein Hohepunkt der nationalen Identititsstiftung, hat seinen Ur-
sprung sogar in Volksfesten, die erst nachtréglich obrigkeitliche Sanktionierung erfuhren,

N August von Borsig jun. (1829-1878).

2 yvgl. Stine, S. 54.

» Vgl. Berlin und seine Bauten. Hg. vom Architekten-Verein zu Berlin. Berlin: Ernst und Korn
1877, Theil I, S. 417 f.; Annemarie Lange, Berlin zur Zeit Bebels und Bismarcks. Zwischen
Reichsgriindung und Jahrhundertwende. Berlin: Dietz 1972, S. 241.

" Vgl. Rolf Parr, “Zwei Seelen wohnen, ach! in meiner Brust.” Strukturen und Funktionen der
Mythisierung Bismarcks 1860—1918. Miinchen: Fink 1992.

1 Vgl. Stine, S. 85 f. - Ein Zeugnis fiir die Identifikation mit dem Sieg und seinem Denkmal
bietet z.B. Julius Rodenberg in seinem Essay Ir den Zelten (1882): “die Siegessdule — von allen
Siegesdenkmalen Berlins, wenn nicht das kiinstlerisch untadelhafteste, so doch dasjenige, welches
am Meisten uns gehort — uns, den Lebenden, unsere Siule [...] Leben von unserm Leben, Blut von
unserm Blut” (J.R., Bilder aus dem Berliner Leben. Berlin: Gebr. Pactel 21886, S. 72 f.)



38 CHRISTINE HEHLE

niamlich mit der Einweihung der Siegessdule auf dem Berliner Konigsplatz am 2.
September 1873.'

Die “Einigungskriege” als Teil der nationalen Mythologie, in einer teleologischen Linie
mit den Kriegen Friedrichs des GroBen und den “Befreiungskriegen” gegen Napoleon,
beherrschen den von Fontane konstruierten Raum Berlins in der Erwidhnung von Stra-
Bennamen und Denkmailern. Auf einen Teil dieser bedeutungstragenden Elemente nimmt
der Text nur implizit Bezug, das heiBt, der Leser, der die Topographie kennt (oder mit
Hilfe eines historischen Stadtplans rekonstruieren kann), muf sie hinzudenken.

Betrachtet man die durch den Text aufgebaute Isotopie “Militdr, Krieg, Sieg”, so werden
zwei gegenliufige Tendenzen sichtbar: Der Zietenplatz mit seinen Feldherrndenkmilern
und seinem Ausblick auf das Zentrum des Bismarckschen Machtgefiiges, die Alsenstrae,
die Koniggritzer StraBe, die Siegesséule (die nicht explizit erwihnt wird, aber préasent ist,
wenn Waldemar sich auf einer Bank am Konigsplatz ausruht),'” die Generile Moltke und
Herwarth (der letztere ist wiederum nur implizit in der Lage von Waldemars Wohnung an
der Ecke der HerwarthstraBe gegenwirtig) schaffen eine affirmative Szenerie. Doch schon
durch die Scharnhorststrae (General von Scharnhorst, der Reorganisator der preu8ischen
Armee nach dem Debakel der Schlacht bei Jena, fiel 1813 in der Schlacht bei Grof3-
gorschen) und durch das “National-Krieger-Denkmal” im Invalidenpark fiir die in den
Revolutionsjahren 1848/49 gefallenen Soldaten wird diese Szenerie zumindest zwei-
deutig. Vollends transparent auf die Kehrseite der Siege, die Opfer von Riistung und Krieg,
‘wird die Topographie, wenn Waldemar und Stine liber das Denkmal fiir die beim
Untergang eines Schulschiffes der preuBischen Marine umgekommenen jungen Soldaten
sprechen, und vor allem in der geradezu iiberdeutlichen Wiederholung der Namen

_ In&alidenhaus, InvalidenstraBe, Invalidenpark, Invalidenhausgarten.

Die Topographie von Fontanes Berlin der 1870er Jahre zeigt zweierlei: das Berlin der
Siege, die prosperierende, sich rasch entwickelnde Reichshauptstadt der Zeit nach den
Siegen, und den Preis, den diese Siege gekostet'haben.]8 Auf Figurenebene entspricht
diesem Bild die Quintessenz von Waldemars Lebensgeschichte; dieselbe Dekonstruktion
der offiziellen Ideologie ist an der dreimaligen Erzéhlung von seiner Verwundung zu

16 Vgl. Fritz Schellack, Sedan- und Kaisergeburtstagsfeste. In: Dieter Diiding/Peter

Friedemann/Paul Miinch (Hg.), Offentliche Festkultur. Politische Feste in Deutschland von der
Aufklirung bis zum Ersten Weltkrieg. Reinbek: Rowohlt 1988, S. 278-297.

' Die Siegessdule stand von 1873 bis 1938 auf dem Konigsplatz (heute: Platz der Republik), ehe

sie unter dem nationalsozialistischen Regime erh6ht und auf den Gro8en Stern im Tiergarten versetzt
wurde. :
'8 Vgl. Hugo Aust, Theodor Fontane: “Verkldarung”. Eine Untersuchung zum Ideengehalt seiner
Werke. Bonn: Bouvier 1974 (Bonner Arbeiten zur deutschen Literatur 26), der Stine das
“Psychogramm eines Abstandes zwischen Sieg und Niederlage, Offiziellem und Privatem sowie
zwischen Wirklichkeit und Individuum” nenat (S. 180).



BERLIN, BORSIG, BISMARCK 39

beobachten. Der Leser erfdhrt die Geschichte zum ersten Mal, wiedergegeben in indirekter
Rede, als Waldemar sie Stine recht lakonisch erzihlt:

Und da miteinem Male hab’ es geheiflen “Krieg”; ein Jubel wire losgebrochen, und drei Tage
spater hab’ er schon eingepfercht in einem Waggon gesessen, iibergliicklich, auch seinerseits,
aus dem Garnisons-Einerlei heraus zu sein. Ubergliicklich. Aber freilich nicht auf lange. Denn
wieder drei Tage spiter, und er habe, aus dem Sattel geschossen, dagelegen, und als einen
Halbtoten hitten sie ihn weggetragen. Und wihrend seine Kameraden von Sieg zu Sieg
gezogen seien, hitt’ er sich in einem Nest an der Grenze hingequilt und nicht gewuf}t, ob er
leben oder sterben solle."

Das zweite Mal erzihlt sein Onkel, provoziert durch die vermeintlich unehrerbietige
Haltung Paulines, ihr die Geschichte. Hier ist Waldemar zwar “ein schmichtiger diinner
Fahnrich”, aber — als Reprisentant seiner Familie — ein Held:

Aber ein Haldern war er. Und weil er einer war, war er der erste von der Schwadron, der an
den Feind kam, und vor dem Karree, das sie sprengen soliten, ist er zusammengesunken, zwei
Kugeln und ein Bajonettstich und das Pferd iiber ihn.”

Was von diesem Heldentum aus der Perspektive des Betroffenen zu halten ist, spricht
Waldemar aus, als er Stine von ihrer Weigerung, ihn zu heiraten, abzubringen und ihr zu
klarzumachen sucht, da Riicksicht auf seine Familie nicht angebracht sei:

Und so ging’s, bis ich mit neunzehn eintrat und mit zu Felde zog und die Kugel kriegte oder
zwei, wovon ich Dir erzéhlt habe. Da wurd’ es freilich einen Augenblick besser und ich war
ein Vierteljahr lang der Held und Mittelpunkt der Familie, besonders als auch prinzliche
Telegramme kamen, die sich nach mir erkundigten. Ja, Stine, das war meine groBe Zeit. Aber
ich hitte sterben oder mich rasch wieder zu Gesundheit und guter Carriere herausmausern
missen, und weil ich weder das eine noch das andre that und nur so hinlebte, manchem zur
Last und keinem zur Lust, da war es mit meinem Ruhme bald vo_rbei.zl

Waldemars Leben, daran 148t der Text keinen Zweifel, ist durch den siegreichen Krieg
zerstort. So trifft er nicht zuféllig auf einer Bank am Konigsplatz, im Angesicht der
Siegessdule, die Entscheidung, einen SchluBstrich unter sein Leben zu ziehen, das er als
halb und unvollendet empfindet.

Fontanes Stadt-Raum ist die Momentaufnahme einer Gesellschaft im historischen Wandel.
Das im Werden befindliche Berlin zeigt eine glanzvolle, selbstgewisse Fassade; doch die nicht

19 o
Stine, S. 53. ) )
%0 Stine, S. 85. Diese Perspektive wird von Pauline durch die Erzéhlung von den Kriegserlebnissen
kleinbiirgerlicher junger Soldaten konterkariert; vgl. oben Anm. 15.
?! Stine, S. 94.



40 CHRISTINE HEHLE

gelosten Probleme und nicht verheilten Wunden der Vergangenheit schimmern ebenso durch
wie die Verdnderungen der Gegenwart, die nur zum Teil in den nationalen Mythos integriert
werden konnen. Der nicht integrierbare und daher bedngstigende Teil wird zunehmend groBer,
eine Realitit, die Fontanes Figuren meist noch, wenn auch mit spiirbarer Anstrengung, zu
verdridngen suchen.

2. Wohnungen und Interieurs

Zu diesen Verdringungs- und Abwehrmechanismen gehért der fiir die spitbiirgerliche
Epoche charakteristische Riickzug ins Interieur, als Selbstvergewisserung angesichts einer
sich rasant verindernden, bedrohlich empfundenen Stadtumgebung.”

Bis auf wenige Szenen werden die Figuren in Stine stets in geschlossenen Riumen,
genauer in Wohnungen, gezeigt. Ausnahmen sind Olgas Besorgungsgang im 3. Kapitel,
auf dem sie durch einen Begribniszug aufgehalten wird, der Begribniszug Waldemars
vom Bahnhof Klein-Haldern zur Kirche im 16. Kapitel, der diesen ersten Beerdigungszug
wieder aufnimmt, und Stines Riickweg zum Bahnhof, sowie Waldemars Wege durch
Berlin am letzten Tag seines Lebens.

Die Wohnungen in Stine sind zunidchst Soziogramme: Stets wird das Stockwerk
angegeben: “Wie viele Treppen hoch” man wohnt, erlaubt Riickschliisse auf die soziale
Position, die familidre und vor allem die finanzielle Situation. Papageno, dessen “Fi-
nanzlage [...] nicht die beste” ist,”” glaubt, wie manch andere Figur in Fontanes Er-
zdhlwerk, die Wahl des wenig prestigetrachtigen obersten Stockwerks mit seinem Luft-
bediirfnis, mit der schonen Aussicht und seiner Empfindlichkeit gegeniiber Geriuschen
von oben erkldren zu miissen. Auch der alte Graf Haldern wohnt im dritten Stockwerk,
dafiir befindet sich aber die Wohnung, die er fiir Pauline gemietet hat, in der repri-
sentativen Beletage oder “Eine Treppe hoch”, wie man in der InvalidenstraBe stattdessen
sagt. Darin duBert sich, ebenso wie in der von Haldern ausgesuchten Wohnungsausstattung
und in der Gestaltung der “Soirée”, sein Vergniigen daran, aristokratische und biirgerliche
Gepflogenheiten zu ironisieren — auf Kosten Paulines, die sich dagegen nicht wehren, ja
die Situation kaum durchschauen kann. Thre Wohnung wird als einzige ausfiihrlich
geschildert: Sie ist vollgestopft mit nicht zueinander passenden Versatzstiicken biir-
gerlicher Wohnkultur. Neben Buffet, Pianino und Sofa wie “bei ‘Geheimrats’* stehen
ein wackliger Rokokoschreibtisch mit ledergepreBter, aber leerer Schreibmappe und ein

* Vgl. dazu z.B. Walter Benjamin, Paris, die Hauptstadt des XIX. Jahrhunderts. In: W.B.,
Hlluminationen. Ausgewdhlte Schriften 1. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1977, S. 170-184, hier S. 177
f.; Alexandre Métraux, Lichtbesessenheit. Zur Archéiologie der Wahrnehmung im urbanen Milieu.
In: Manfred Smuda (Hg.), Die Grofistadt als “Text”. Miinchen: Fink 1992, S. 13-35, hier S. 31 f.

2 Stine, S. 62.

* Vgl. Stine, S. 20.



BERLIN, BORSIG, BISMARCK 41

mit goldenen Sphingen geschmiickter Trumeau. Der halbleere Biicherschrank enthilt
neben ganzen Jahrgingen des “Berliner Pfennigmagazins” Humes History of England und
die Oeuvres posthumes Friedrichs des GroBen. Dieses Sammelsurium verdankt sich einer
bewuBten Inszenierung Halderns:

All dies Einrichtungsmaterial, Kleines und GroBes, Kunst und Wissenschaft war an ein und
demselben Vormittage gekauft und mittels Handwagen, der ein paarmal fahren muBte, von
einem Trédler in der MauerstraBe nach der InvalidenstraBe geschafft worden. Auf die vor
allem verwunderlichen franzosischen und englischen Prachtbiande hatte der, aus dessen

" Mitteln dies alles kam, eigens und mit besonderem Nachdruck bestanden, “auf daB,” wie er
sich in seiner spottisch huldigenden Weise auszudriicken liebte, “die Welt erfahre, wer Pauline
Pittelkow eigentlich sei.”?

Selbst das aristokratische Bediirfnis, sich mit Ahnenbildern zu umgeben,” persifliert
er, indem zwischen billige modische Lithografien ein altes Olportrit gehéngt wird, das
“einen polnischen oder litauischen Bischof verewigte, hinsichtlich dessen Sarastro
schwor, daB die schwarze Pittelkow in direkter Linie von ihm abstamme.””’

Paulines Wohnung bildet ihre abhéngige, fremdbestimmte Lebenssituation ab,”* iiber
die ihre an der Oberfliache so souverin erscheinende Haltung dem Grafen gegeniiber nicht
hinwegtiuschen kann.

Stines Zimmer bietet dazu den groBtmoglichen Kontrast. Schon daB sie aus eigenen
Mitteln ein Untermietzimmer, noch dazu das hellste und beste der Wohnung, finanziert,
spricht fiir ihre Selbstindigkeit. Die Einrichtung, soweit sie im Text Erwéhnung findet,
scheint auf das Notige beschrinkt zu sein, und vermittelt den Eindruck des in sich
Stimmigen. Weit mehr als durch das Mobiliar ist das Zimmer durch die Lichtverhéltnisse
und die Position des Fensters, an dem Stines Arbeitsplatz sich befindet, mit seiner Aussicht
auf den Invalidenpark und den Hamburger Bahnhof gepragt.

Aussicht und Lage sind auch die hauptsédchlich mitgeteilten Charakteristika der drei
Junggesellenwohnungen: Das wichtigste an Papagenos Wohnung ist ihm die schon zitierte
Aussicht auf Zietenplatz und WilhelmstraBe sowie auf den in der MohrenstraB3e gegen-
iiberliegenden Dachfirst, auf dem er die Spatzen beobachtet. Halderns Wohnung wird als
behaglich und durch einfallende Lichter angenehm beleuchtet geschildert, als Waldemar
ihn besucht. Sie ist einerseits gepréigt durch die Sammel- und Kunstleidenschaft ihres
Besitzers (seine Kleidung wird als >eklektizistisch< beschrieben und das einzige Mébel-

% Stine, S. 21.
B Vgl. Jirgen Reulecke (Hg.), Geschichte des Wohnens. Bd. 3: 1800-1918. Das biirgerliche
Zeitalter. Stuttgart: Deutsche Verlags-Anstalt 1997, S. 314.
27 o,
Stine, S. 20.
% Vgl. Norbert Mecklenburg, Theodor Fontane. Romankunst der Vielstimmigkeit. Frankfurt a.
M.: Suhrkamp 1998, der von “kultureller Enteignung” spricht (S. 256).



42 CHRISTINE HEHLE

stiick, das auBer einem neutralen Stuhl genannt wird, ist ein Mahagonistinder fiir die
Betrachtung von Grafiken und Kupferstichen), andererseits durch die feudal-militirische
Nachbarschaft (von der StraBe Unter den Linden her dringt Militirmusik ins Zimmer).
Alles von auBen Kommende aber, Licht und Musik, scheint ganz in Halderns Interieur
aufzugehen.

Waldemars eigene Wohnung, im zweiten Stock eines Hauses zwischen Konigsplatz und
Tiergarten, hinter dem Generalstabsgebédude gelegen — Erinnerung an die fatale, aber
unausweichliche Offiziersvergangenheit —, ist hauptséchlich durch die Opposition zwi-
schen den beiden Zimmern gekennzeichnet, die mit den beiden Bereichen des Stadt-
Raums von Berlin korrespondieren. Das représentative Front-Zimmer, das auf den Ko-
nigsplatz hinausgeht,” vernachlissigt Waldemar zugunsten des hinteren Zimmers, von
dessen Fenster aus man eine Baustelle, dahinter die Spree und jenseits das Berlin der
Industrie, Stines und Paulines Berlin, erblickt. Waldemars Wohnung, nahe an der Spree
gelegen, befindet sich auf der Schwelle zwischen den beiden Bereichen.

Mit Ausnahme dieser Wohnung, die nach beiden Bereichen hin offen ist und in der
Waldemar allein, augenscheinlich ohne festangestellten Bediensteten lebt, sind sdmtliche
geschilderten Interieurs mit mannigfachen Sicherungen nach aufien versehen. Der Text
thematisiert auffallend deutlich die Vielzahl raumlicher und sozialer Hindernisse, die man
iiberwinden muf}, um zu einer der Figuren zu gelangen.

Am schwierigsten ist der Zugang zu Graf Haldern, dessen Treppenhaus von Stockwerk
zu Stockwerk durch “ein ganzes System von Gitterthiiren™ gesichert ist, die erst nach
peinlichem “Examinationsverfahren” von “eulenartigen alten Kochinnen” gedffnet wer-
den.* Zwischen sich und jeden von auen Kommenden hat Haldern obendrein noch einen
“alten Muffel von Diener' eingeschaltet, der die Gespriiche seines Herrn durch die Tiir
belauscht.

Papageno wird durch Waldemars Besuch iiberrascht, weil die Sicherungssysteme
versagt haben: Seine Wirtin ist zu uniiblicher Zeit ausgegangen, so da er sich dem
Besucher unvermittelt gegeniibersieht. :

Pauline setzt anstelle eines Distanz schaffenden Dienstmédchens ihre Tochter Olga ein,
die ihrerseits Gesprache der Mutter belauscht; als Haldern sie aufsucht, ignoriert er diese
“lacherlichen Anmeldeformlichkeiten” und dringt gewissermaBen mit Gewalt in Paulines
Wohnung, sein eigenstes Territorium, wie es im Text heiBt,32 ein. Paulines Wohnung, wie
sie nicht von ihr selbst gestaltet ist, ist infolge ihrer Lebenssituation auch mehr oder
weniger schutzlos dem Zugang und Blick von drauBen ausgesetzt, ihre Versuche,

% Das Fenster geht “auf die Parkbidume des Krollschen Gartens” hinaus (S. 157), der an den
Konigsplatz angrenzte.

* Vgl. Stine, S. 70.

*''vgl. Stine, S. 71.

2 vgl. Stine, S. 83.



BERLIN, BORSIG, BISMARCK 43

Sicherungen einzubauen, indem sie Olga “vorschaltet” oder, wenn sie das Haus verliBt,
Tiirdriicker und Schliissel bei Stine abgeben 14B8t, miBlingen. Das zeigt schon die erste
Szene: Pauline, die auf dem Fensterbrett stehend die Fenster putzt, kontrolliert Olga unten
auf der Strale, gleichzeitig wird sie selbst von der Nachbarin kontrolliert und in ihrem
Verhalten abfillig kommentiert.

Schwierig ist auch der Zugang zu Wanda: Als Olga sie aufsucht, scheitert sie fast an
der neugierigen Tochter des Vermieters, die ihr den zu iiberbringenden Brief abnehmen
will — aber auch diese Szene wird wiederum von Wanda bemerkt, die plotzlich, “wie aus
der Erde gewachsen”, da ist,”® obwohl sie eigentlich nichts gehort haben kann.

Den Hohepunkt sozialer Kontrolle und miBgiinstiger Neugier aber stellen die Polzins
dar, Stines Vermieter, die veritable “Horcherscenc[n]”“ zelebrieren und den gesamten
Verlauf von Stines Beziehung mit Waldemar lauschend und kommentierend begleiten.
Die gewinntrichtigste Investition in das an Stine vermietete Zimmer sehen sie in dem am
Fenster angebrachten “Dreh- und StraBenspiegel”,” der die StraBe sozusagen in das
Interieur hereinholt — eine im 19. Jahrhundert sehr beliebte Einrichtung, die bezeich-
nenderweise auch “Spion” genannt wurde.*

Die Wohnung, das Interieur, der aufwendig gesicherte Riickzugsort des Individuums,
wird gleichzeitig zum Geféngnis, aus dem die Figuren nicht entkommen konnen und in
dem sie sich stindiger Beobachtung ausgesetzt sehen, sei es infolge der in Anpassung an
gesellschaftliche Konventionen selbstaufgebauten Sicherungssysteme oder bedingt durch
die bedringte Wohnsituation.

3. Fensterblicke, Spiegel, Wege: Urbane Wahrnehmungsweisen

Diesem Gefangensein im sozial definierten Interieur entspricht der Blick aus dem Fenster
als die vorherrschende Attitiide der Figuren. Von den beiden typischen urbanen Wahrneh-
mungskonstellationen, die sich in der Literatur des 19. Jahrhunderts herausbilden, dem
Flanieren und dem Blick aus dem Fenster, in der Haltung des reglosen Beobachters,37 ist
die zweite in Stine auffallend dominant.

% Stine, S. 18.

* Stine, S. 41.

¥ Stine, S.12. -

36 Vgl. Theodor W. Adomo, Kierkegaard. Konstruktion des Asthetischen (1933). In: TR W.A.,
Gesammelte Schriften 2, hg. von Rolf Tiedemann. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1979, S. 62 f.; Rainer
Kolk, Beschidigte Individualitdir. Untersuchungen zu den Romanen Theodor Fontanes. Heidelberg:
Winter 1986, S. 127.

¥ Vgl. Heinz Briiggemann, Das andere Fenster: Einblicke in Hduser und Menschen. Zur
Literaturgeschichte einer urbanen Wahrnehmungsform. Frankfurt a. M.: Fischer 1989, S. 143-145.



44 CHRISTINE HEHLE

Von der Eingangsszene an ist die Erzéhlung dicht durchzogen von Situationen, in denen
eine Figur am Fenster steht und hinausblickt.” Der Stadt-Raum wird von den Figuren —
mit den beiden Ausnahmen Olgas und Waldemars — nicht in Bewegung erfahren, sondern
durch den Blick aus dem Fenster. Der vermittelte Blick, durch das Fenster, durch die
Fensterscheibe, wird zum Substitut fiir den direkten Kontakt mit der Stadt. Die roman-
tische Schwellensituation, Haltung der Sehnsucht, Melancholie und Selbstversunkenheit
oder auch der aktiven Konstitution der AuB8enwelt und Produktion von Geschichten durch
den geiibten Beobachterblick” wird fiir das in seinem Interieur gefangene und im-
mobilisierte Individuum zur letzten Moglichkeit der Wendung nach auBen. Dieses Motiv
erfahrt eine Steigerung im Motiv des Spiegelblicks, am deutlichsten in dem schon
erwihnten StraBenspiegel, der die AuBenwelt ins Interieur hereinholt, wihrend nicht nur

. der Betrachter, sondern sogar der betrachtende Blick im Inneren bleibt.*’ Der Blick in den
Spiegel, auch die Selbstbetrachtung in “gewohnlichen” Spiegeln (wiewohl Fontane auch
hier die Tradition, das Motiv der Selbsterkenntnis durch den Spiegelblick, ironisch
zitiert)*' signalisiert das Zuriickgeworfensein, Gefangensein in sich selbst, die Unmég-
lichkeit oder Verweigerung der Extroversion.

Und wie die Figuren in ihrem sozial bestimmten Interieur gefangen sind, so sind sie es
im Stadt-Raum von Berlin bzw. in dem ihnen zugeschriebenen Bereich des Stadt-Raums.
Réume und Orte aufierhalb Berlins kommen mit der Ausnahme von Klein-Haldern, dem

** Die Situation des Fensterblicks kommt in Stine nicht weniger als zwolfmal explizit vor: Kap.
1: Pauline putzt Fenster (S. 5 f.); Kap. 8: Waldemar blickt aus Stines Fenster (S. 43); Stine blickt
aus ihrem Fenster (48); Kap. 9: Waldemar und Stine blicken aus Stines Fenster (S. 49 f.); Stine blickt
Waldemar nach (S. 50); Kap. 10: Pauline blickt aus Stines Fenster (S. 54); Kap. 11: Papageno
beobachtet die Spatzen auf dem gegeniiberliegenden Dachfirst (S. 59 f.); Kap. 12: Waldemar blickt
von der StraBe zu den Fenstern des Konigsmarckschen Palais hinauf (S. 70); Kap. 13: Pauline sieht
Haldern kommen (S. 83); Kap. 14: Stine sicht Waldemar kommen (S. 91); Kap. 15: Waldemar blickt
aus semem Fenster (S. 100; S. 103). Erwihnungen von Ausblicken sind nicht mitgezihlt.

Vgl z.B. E.T.A. Hoffmanns Erzihlung Des Vetters Eckfenster (1822).

“ Die Faszination durch den Drehspiegel wird zweimal erwiahnt: Kap. 2: Pauline (S. 12 f.); Kap.
8: Waldemar (S. 48). Auch auf metaphorischer Ebene sind Fenster, Spiegel, optische Instrumente
présent: So spricht Haldern z.B. vom “Trug- und Zauberglas der erhitzten Phantasie” im Gegensatz
zur “Fensterscheibe der Alltiglichkeit” (Kap. 12, S. 78).

*! Uber Paulines Spiegelbild im Trumeau spricht man beim Abendessen (Kap. 4, S. 24). Stine
braucht laut Pauline den verhiibschenden Effekt des Spiegels nicht (Kap. 2, S. 13). Haldern
betrachtet sich im Toilettenspiegel, was seine “Selbsterkenntnis™ beférdert (Kap. 13, S. 82). — Zum
Motiv des Spiegelblicks vgl. Claudia Liebrand, Das Ich und die andern. Fontanes Figuren und ihre
Selbstbilder. Freiburg: Rombach 1990, S. 55-91; zu Stine bes. S. 77-81. Eine Literaturgeschichte
des Spiegels liefert Johannes Krogoll, Der Spiegel in der neueren deutschen Literatur und Poetik.
Beobachtungen und Bemerkungen zur Semantik des Irrationalen. In: J. K./Ulrich Fiilleborn (Hgg.),
Studien zur deutschen Literatur. Fs. fiir Adolf Beck zum siebzigsten Geburtstag. Heidelberg: Winter
1979 (Probleme der Dichtung. Studien zur deutschen Literaturgeschichte 16), S. 41-85.



BERLIN, BORSIG, BISMARCK 45

Ort des Todes, nur als imaginierte Orte vor: als Erinnerungsorte, Ortsstereotype® oder
utopische Orte wie das von Waldemar als agrarische Idylle imaginierte Amerika.”

Keine der kleinbiirgerlichen weiblichen Figuren sieht man je die durch die Spree
markierte Grenze tiberschreiten (auch Pauline stellt sich einen Gang in den Dom oder in
die Matthiikirche, die beide auf der jenseitigen Spreeseite gelegen sind, nur vor).* Die
Wege Halderns und Papagenos zu Pauline werden nicht geschildert. Wenn Haldern sich
bei Pauline “auf seinem eigensten Territorium” befindet, so in der Art eines Gutsherrn
oder Kolonialherrn, der seinen Landbesitz, auf dem er nicht lebt, nur hie und da besucht
und “ausbeutet”.

Die einzige Figur, deren Wege durch Berlin fiir den Leser nachvollziehbar werden, die
die Stadt nicht nur unbeweglich vom Interieur aus, durch eine Fensterscheibe, sondern
direkt, im Flanieren, wahrnimmt, ist Waldemar. Er, der nahe der Spree wohnt und am
liebsten auf das nordliche Ufer hiniiberblickt, iiberschreitet sie tiglich, um zu Stine zu
gelangen. Noch sein letzter, ausfiihrlich geschilderter Spaziergang durch die Stadt fiihrt
ihn mehrfach lange an der Spree entlang und zweimal iiber die Briicken.

Nur Waldemar reflektiert die Grenze als iiberfliissig, die alle anderen Figuren, auch
Stine und Pauline, als gegeben hinnehmen und akzeptieren; nur er nimmt bewuBt Zeichen
der Zukunft, des Werdenden, nicht nur des Vergehenden, Gefidhrdeten, wahr.* Doch mit
seinem Versuch, die beiden Bereiche nicht in imperialistischer Geste wie sein Onkel oder
als Eroberer eines frither verschlossenen sozialen und topographischen Terrains wie
Borsig, sondern in gleichwertiger Partnerschaft zu verbinden, scheitert er — als individuelle
Figur an den in der Gegenwart weiterwirkenden Spuren der Vergangenheit, die in seiner

“? Stines Erinnerungsorte in der Umgebung Berlins waren Ziele von Betriebsausfliigen, von denen
sie Waldemar erzihlt (S. 51 f.). Ort der Erinnerung fiir Onkel und Neffen Haldern ist Italien. Italien
steht gleichzeitig fiir die aristokratische Hochzeitsreise, wenn Pauline Stine vor dem unver-
meidlichen Ende ihrer Beziehung zu Waldemar warnt (S. 57). Alt-Landsberg, Bernau, Fiirstenwalde
und Teupitz sind mirkische Provinznester, mogliche “Verbannungsorte” fiir Stine, als Haldern und
Pauline planen, das Liebespaar zu trennen (S. 88).

4 Vgl. Renate Boschenstein, Idyllischer Todesraum und agrarische Utopie: zwei
Gestaltungsformen des Idyllischen in der erzihlenden Literatur des 19. Jahrhunderts. In: Hans
Ulrich Seeber/Paul Gerhard Klussmann (Hgg.), Idylle und Modernisierung in der europdischen
Literatur des 19. Jahrhunderts. Bonn: Bouvier Verlag Herbert Grundmann 1986 (Abhandlungen
zur Kunst-, Musik- und Literaturwissenschaft 372), S. 25-40.

“ Vgl. Stine, S. 85.

4 Stine, S. 98: Hier [bezeichnenderweise auf der Unterbaumbriicke iiber die Spree, als er vom
nordlichen aufs siidliche Ufer zuriickkehrt] hielt er wieder und betrachtete die bronzenen
Kandelaber, die, weil sie noch keine Patina hatten, in der schrig stehenden Sonne prichtig blitzten
und flimmerten. “Wie hiibsch das alles ist. Ja, es kommen bessere Tage. Nur ... wer’s erlebt. Qui
vivra, verra ...”.



46 CHRISTINE HEHLE

Verwundung Gestalt annehmen, und an den Begrenzungen und Verschlossenheiten der
Figuren und der Welt um ihn.

Fontane zeichnet in Stine das Psychogramm einer Gesellschaft im Spannungsfeld von
Sieg und Opfer, konservativer Verfestigung und rasantem Strukturwandel, Mythos und
“Realitdt”, indem er wesentliche Elemente aus dem Inneren der Figuren und aus ihren
Beziehungen untereinander nach auBen verlagert, auf Stadt- und Innenrdume projiziert —
gemessen an der historischen Realitit der 1870er Jahre allerdings ein deutlich selektives
und sehr bewuBt organisiertes Psychogramm.*

“ Prigende Aspekte der historischen Realitit der 1870er Jahre, die durchaus nahegelegen hiitten,
sind ausgespart: etwa die 6konomischen Folgen des Griinderkrachs von 1873, der Kulturkampf, die
Frauenbewegung oder die Auseinandersetzung Bismarcks mit der Sozialdemokratie. Die von
zeitgendssischen Quellen als duBerst bedringt geschilderte Situation der Heimarbeiterinnen in der
Berliner Textilfabrikation wird nicht nur von der Figur Stine selbst verklart und mythisiert, sondern
auch vom Erzihler idyllisierend dargestellt.



Erzsébet Szabd

In Geschichten verstrickt. Zu Fontanes Effi Briest
und Goethes Die Wahlverwandtschaften

1. In Geschichten verstrickt

”Wir Menschen sind immer in Geschichten verstrickt. Zu jeder Geschichte gehort ein darin
Verstrickter. Geschichte und In-Geschichte-verstrickt-Sein gehdren so eng zusammen,
daB man beide vielleicht nicht einmal in Gedanken trennen kann.”' Mit diesen einleitenden
Worten beginnt der Husserl-Schiiler Wilhelm Schapp seine wenig systematischen Aus-
fiihrungen zum Sein von Mensch und Ding und kommt schlieBlich zu der in jiingerer Zeit
von P. Ricceur wieder aufgenommenen These2, daB jedes Gebilde, so auch der Mensch,
seine Identitit erst in und mit Geschichten erhilt, in die er verstrickt ist: "Wir sind der
Meinung, daB sich das Menschsein erschopft im Verstricktsein in Geschichten, daf der
Mensch der in Geschichten Verstrickte ist.”® Verstrickung bezeichnet nach Schapp jeden,
”dem die Geschichte passiert, der in ihrem Mittelpunkt steht oder zu ihr gehort.” Sie
bezieht sich, in Abgrenzung zum Handeln oder zum Tétigsein, die immer nur Momente
in einer Geschichte betreffen, auf die ganze Geschichte und dadurch auch auf die
Gesamtheit aller Geschichten.” Das Gebilde Geschichte wird ja von Schapp als “der letzte
in sich verstindliche Teil eines mit ihm auftauchenden ungeschlossenen Ganzen™, d.h.
der Gesamtheit aller Geschichten definiert, in das sie durch ihre sich im Dunklen
verlierende Vor- und ihre nicht abgeschlossene und niemals abgeschlossen werden
konnende Nachgeschichte, sowie durch ihren, sich ebenfalls im Halbdunklen verlierenden
Horizont (wo alle gegenwirtigen und vergangenen Geschichten vorhanden und auch die
zukiinftigen angelegt sind) untrennbar eingebunden ist. Eine gewisse Abgeschlossenheit
wird den Geschichten lediglich durch ihr notwendiges Auftauchen im Erzihlen zugefiihrt”:

' Wilhelm Schapp, In Geschichten verstrickt. Zum Sein von Mensch und Ding, Hamburg: Richard
Meiner 1953 S. 1.

? Vgl. Paul Riceeur, Zeit und Erzihlung, Bd. 3., Die erzihlte Zeit, iibersetzt v. Andreas Kopp,
Miinchen: Wilhelm Fink 1991.

* Wilhelm Schapp, In Geschichten verstrickt. Zum Sein von Mensch und Ding, Hamburg: Richard
Meiner 1953. S. 123. [Hervorhebung von mir. E. Sz.]

*Ebd., S. 120f.

’Vgl. ebd., S. 158-160.

°Ebd., S. 146.

7 Geschichten sind bei Schapp geradezu darauf angelegt, (weiter)erzihlt zu werden.



48 ERZSEBET SZABO

aufgetauchte, d.h. erzdhlte oder “sich selbst erzihlende” Geschichten® sind "mehr oder
weniger selbstdndig”, da sie ’sinnvoll [in der Ordnung des Vorhers und Nachhers] fiir sich
erzihlt werden” konnen’, folglich eine narrative Einheit bilden. Thnen 148t Schapp auBer
einem ontologischen auch einen epistemologischen Status zukommen: erzihlte wie sich
selbst erzdhlende Geschichten sind das gfundlegende Medium, in dem den Menschen die
Welt (eine Teilwelt) iiberhaupt zugénglich ist. Die Wesensbestimmung des Menschen als
eines in Geschichten-Verstrickten bezeichnet somit nicht nur ein In-den-durch-diese-
Geschichten-erschlieBbaren-Welten-Sein, sondern gleichzeitig auch das Wissen-von-
diesen-durch-die-Geschichten-erschlieBbaren-Welten.' Denn “so wie man in die Ge-
schichte verstrickt ist, so existiert die Geschichte.”"'

In Fontanes Werken kommt den Geschichten meines Erachtens der gleiche Status zu.
Die Figuren, sowie andere Elemente der Welt seiner Textgeschichten erhalten ihre
Identitit in und mit den Geschichten, in die sie verstrickt sind. Genauer gesagt, die Identitit
der Figuren und anderer Elemente der Textwelt wird als narrative Identitdt, als eine auf
einer Temporalstruktur beruhende Einheit einer erzihlten oder erzdhlbaren (Lebens)-
Geschichte begriindet, oder zumindest zu begriinden versucht. Die Spezifitit von Fontanes
Textgeschichten besteht ja gerade darin, daB ausgezeichnete Elemente der Textwelt
infolge der Pluralitit der Erzdhlfunktion in mehrere, miteinander unvereinbare Ge-
schichten von differentem ontologischem Status verstrickt erscheinen. Die Gesamtge-
schichte — bei Fontane immer eine Fremdgeschichte'? — kann einem Primaterzéihler
zugeschrieben werden, durch den der Autor mal selbst redet, und dabei unterschiedlich
groBe Sequenzen der Gesamtgeschichte selbst erzihlt, mal Zweiterzihler mit kleinerem
Wirkungsbereich reden 14B8t, die auf einer zweiten, intradiegetischen Erzihlebene (1)
entweder unterschiedlich groe Sequenzen ihrer realen Eigengeschichten erzihlen (echte
Zweiterzdhler), (2) oder unterschiedlich groe Sequenzen von realen und/oder fiktiven
Fremdgeschichten — d. h. der Fremdgeschichte des Primaterzihlers'" und/oder der realen
Eigengeschichte eines echten Zweiterzahlers, und/oder einer fiktiven Textgeschichte eines
Autors — vor- und/oder nacherzdhlen und dadurch einzelne Sequenzen der vom

¥ Sich selbst erzihlen” kann ausschlieBlich eine bereits erzihlte, in einen vorhandenen Horizont
emgebaute und somit auch auf ein Stichwort aus diesem Horizont auftauchen kénnende Geschichte.

Wllhelm Schapp, Philosophie der Geschichten, Leer: Gerhard Rautenberg 1959. S. 3.

Vg] etwa “Dann meinen wir, daf8 dies Verstricktsein in Geschichten der letzte Ort und die
letzte Grundlage fiir die Rede von Wirklichkeit ist [...]. Jeder ist selbst in solche Wirklichkeiten
hingestellt und hat Zugang zu den Wirklichkeiten des anderen.” Ebd., S. 182.

'"Ebd., S. 148.

? Erzahlte Fremdgeschichte wird im Sinne von Schapp als Eigengeschichte eines anderen
definiert; sie 4Bt sich auf ein mit dem Verstrickten nicht identisches Ich zuriickfithren. Im
Mittelpunkt der erzahlten Ei gengeschlchte steht demgegeniiber als Verstrickter ein Ich, das mit der
Erzahlerﬁgur identisch ist.

* Die vom Primaterzihler selbst erzihlten Sequenzen.



IN GESCHICHTEN VERSTRICKT 49

Primaterzihler erzihlten Fremd- und/oder der jeweiligen Eigen-, und/oder einer litera-
rischen Geschichte transformieren oder schlicht verdoppeln (Konkurrenterzdihler ver-
scheidenen Grades'). Da8 die dadurch etablierte koprésenz von eventuell inkonsistenten,
erzihlten und erzihlbaren, fiktiven und realen Geschichten wie ihrer Varianten die
Bestimmbarkeit der Identitit lediglich relativiert, aber nicht in Frage stellt, erklart sich
dadurch, daB alle Geschichten in der durch die Teleologie der Narration des Prima-
terzihlers etablierten integrativen Einheit der Gesamtgeschichte aufgehen. Der geschich-
tegenerierende Narrationsakt, dessen sich der Primaterzihler zur Sicherung seiner
Position meist schon im ersten Kapitel bedient, und der, auch Fontanes Intention gemﬁB,15
die Gesamtgeschichte hervorbringen soll, 146t alles Erzéhlte von vornherein als not-
wendiger Bestandteil eines konsistenten und abgeschlossenen Ganzen, der Gesamt-
geschichte erscheinen.'® Fragt man nach der Motivierung des Erzihlens, so kommt man
auf ein anderes, fiir die Fragestellung dieser Arbeit ebenfalls wichtiges und meiner Ansicht
nach gleichfalls signifikantes Charakteristikum von Fontanes in der Kategorie der Ge-
schichte erzihlten Erzihlwelten, auf die Hermetik der erzihlten Geschichte. Der Akt der
Narration setzt mehr oder weniger transparente Zeichen (Verrdtselung), die seitens der
Figuren eines, in ihrer — durch diese Nicht-Transparenz ausgeldsten — epistemologischen
Unsicherheit begriindeten, auf zwei Figurengruppen verteilten Deutungs- bzw. Um- und
Neudeutungsprozesses (Entrdtselung) unterzogen werden."” (Auf einer anderen Ebene
wird auch der jeweilige Leser mit der Nicht-Transparenz der Schriftzeichen von Fontanes
Textgeschichten (etwa durch Kursivdruck) konfrontiert.)'®

" In einem weiteren Kontext kann auch der Primaterzihler als Konkurrenterzihler bezeichnet
werden, der — motiviert durch Individuation — mit den Primaterzihlern anderer literarischer
Geschichten konkurriert. )

1 Vgl. u.a. Fontanes Brief an Gustav Karpeles vom 18. August 1880: Das erste Kapitel istimmer
die Hauptsache und in dem ersten Kapitel die erste Seite, beinah die erste Zeile. [...] Bei richtigem
Aufbau muB in der ersten Seite der Keim des Ganzen stecken. In: Theodor Fontane. Briefe in zwei
Biinden, Bd. 2. Berlin und Weimar: Aufbau 1980 S. 26.

' Auch bei Schapp liegt es im Wesen jeder Geschichte, daB ”im Anfang schon der Entwurf einer
ganzen Geschichte” (94) enthalten ist. Wihrend jedoch Schapp eine Verinderug der ”Wach-
stumsrichtung” der Geschichte erlaubt, ist bei Fontane alles von vornherein festgelegt.

17 Vgl. Erzsébet Szab6, Zur Bedeutungskonstitution in Fontanes Ehebruchromanen, In: Kéroly
Cstiri — Géza Horvith (Hgg.), Erzéhistrukturen. Studien zur Literatur der Jahrhundertwende, Acta
Germanica 7 (1998) S. 23-35.

'® Dabei ist R. Zeller zu prézisieren, die unter den poetischen Verfahren, durch die realistische
Literatur Referenzillusion erzeugt, auch das Prinzip der Transparenz nennt, das dazu diene, die
isthetische Seite des Kunstwerks zu vertuschen. (Vgl. Rosmarie Zeller: Realismusprobleme in
semiotischer Sicht. In: Jahrbuch fiir internationale Germanistik 12, 1980. H. 1. S. 84-101.) Foucault
folgend glaube ich jedoch, daB diese Behauptung fiir die Literatur der zweiten Hilfte des 19.
Jahrhunderts nur begrenzt haltbar ist. In Les mots et les choses [dt. Die Ordnung der Dinge]
beschreibt er die in der Geschichte des abendlidndischen Denkens sich abldsenden epistemolo-



50 ’ ERZSEBET SZABO

Die These dieser Studie ist, daB Fontanes 1895 erschienener Roman Effi Briest eine
komplexe Welt, die Geschichte Effi Briests entwirft, die aus drei verschiedenen Subwelten
(reprisentiert durch die topographischen Teilrdume von Hohen-Cremmen, Kessin und
Berlin), genauer gesagt aus dem Geflecht der in diesen wirksamen und sie erst erkennbar
machenden Geschichten zu konstruieren ist: Effis Geschichte ist die Geschichte ihrer
Doppelverstrickung, ihres gleichzeitigen Mitverstricktseins in den alternierenden Ge-
schichten ihres Gatten und ihres Liebhabers — in zwei Geschichten, die, innerhalb der
Fiktion, sowohl als real, als auch als fiktiv, als transformative Weiterfiihrungen ein und
derselben Geschichte, der Geschichte der Wahlverwandtschaften, gesetzt und interpretiert
werden, folglich einen ontologischen Doppelcharakter (eine ontologische Sowohl-als
auch-Struktur) aufweisen. Die Wiederbelebung des narrativen Schemas der Wahlver-
wandtschaften in den Geschichten Innstettens und Crampas sowie in den Geschichten der
in diese Mitverstrickten dient zum einen dazu, eine zentrale Frage der Goethe-Zeit, die
Beziehung von Handlungsfreiheit und Notwendigkeit in der ”verséhnten Nachmoderne”
neu zu stellen und neu zu beantworten. Andererseits steht sie aber auch in einem anderen
"Zusammenhang, ndmlich im Kontext einer Reihe transformativer Wiederholungen von
narrativen Mustern in der 2. Hilfte des 19. Jahrhunderts und hangt meines Erachtens mit
einer inhdrenten Tendenz der Zeit und Fontanes Poetik, der Verkldrung “alter” Ge-
schichten zusammen. In diesem Kontext ist der Roman als Fontanes Antwort auf die
hypothetische Frage, wie ein verwickelter Modellfall der Wahlverwandtschaften (”denn
eigentlich sind die verwickelten Fille die interessantesten™") in der zweiten Hilfte des 19.
Jahrhunderts erzihlt werden sollte, zu lesen.

2. Hohen-Cremmen oder “Liebesgeschichte mit Held und Heldin
und zuletzt mit Entsagung”

Das erste. Kapitel von Fontanes Effi Briest™ enthilt drei Geschichten: den Anfang der
Geschichte des Primaterzihlers, in die zwei von Effi erzéhlte Vorgeschichten, eine

gischen Ordnungen durch eine jeweils spezifische Konzeption des sprachlichen Zeichens und meint,
daB das Zeichenkonzept des 19. Jahrhunderts durch eine grundlegende Zweiteilung, durch einen
Transparenzverlust an der Oberfldche, und einen Zuwachs an Metaphysik in der Tiefe zu charak-
terisieren ist. Vgl. Michel Foucault, Die Ordnung der Dinge, aus dem Franzésischen von Ulrich
Kﬁgpen, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1999.

Johann Wolfgang von Goethe, Die Wahlverwandtschaften, In: Johann Wolfgang von Goethe.
Werke, Hamburger Ausgabe in 14 Binden. Bd. 6. Miinchen: Deutscher Taschenbuch Verlag 1998
S. 273.

Im folgenden wird unter Angabe der Seitenzahlen jeweils folgende Ausgabe zitiert: Theodor
Fontane, Effi Briest, In: Theodor Fontane. Grofie Brandenburger Ausgabe, hg. v. Gotthard Erler.
Bd. 15. Berlin: Aufbau 1998.



IN GESCHICHTEN VERSTRICKT 51

Eigengeschichte (Effis Erinnerung an den Holzapfelschen Geographieunterricht) und eine
Fremdgeschichte (eine von Luise von Briest oft erzihite Eigengeschichte aus ihren
Midchentagen) eingeschoben sind. Die Funktion der Einfiigung dieser Geschichten in die
Geschichte von Effi Briest besteht zuerst nur darin, daB ihre Narration zwei, der Haupt-
erzihlung gegeniiber friihere Erzihlebenen heraufbeschwort.

Die Erinnerung Effis an die Geographiestunde wird durch Analogie motiviert: Die
Versenkung der mit Kieseln beschwerten Tiite in den Teich ruft in ihr Holzapfels
Geschichte iiber die Versenkung von Frauen wegen Untreue in Konstantinopel wach. Die
Funktion dieser durch analogische Beziehung motivierten Erinnerung besteht darin, da
sie als Interpretationsmuster fiir eine der signifikantesten Leitmotive im Werk dient: Sie
leitet die Zuordnung des Exotischen und des Versinkens ins Wasser mit dem Refe-
renzbereich ’eheliche Untreue’ und ’unerlaubte Erotik’ ein. Andererseits macht sie auch
— ebenfalls durch Analogiebeziehung — auf ein” Attribut von Effi aufmerksam. Die
Tatsache, da Effi im Gegensatz zu Hulda die Geschichte von Holzapfel in Erinnerung
behielt, zeichnet sie als fiir Verfiihrung empfinglich, als Eva aus.” Die erzihlte Geschichte
wird also ergdinzend, als (mit Limmert) "aufbauende Riickwendung” in die Geschichte
von Effi Briest eingefiigt, sie beschreibt einen fritheren Zustand von Effis Welt.

Das Erzihlen der zweiten Geschichte, eigentlich nur ein Nacherzihlen, wird durch den
fiir ein Uhr angekiindigten Besuch von Innstetten, einem alten Freund aus den Médchen-
tagen von Frau von Briest, motiviert. Die Geschichte, die Effi von ihrer Mutter kennt, dient
zu Innstettens Identifizierung:

’

... Also Baron Innstetten! Als er noch keine Zwanzig war, stand er driiben bei den
Rathenowern und verkehrte viel auf den Giitern hier herum, und am liebsten war er in
Swantikow driiben bei meinem Grof3vater Belling. Natiirlich war es nicht des GroBvaters
wegen, daB er so oft driitben war, und wenn die Mama davon erzihlt, so kann jeder leicht sehen,
um wen es eigentlich war. Und ich glaube, es war auch gegenseitig.’

’Und wie kam es nachher?’

’Nun, es kam, wie’s kommen mubfite, wie’s immer kommt. Er war ja noch viel zu jung, und
als mein Papa sich einfand, der schon Ritterschaftsrat war und Hohen-Cremmen hatte, da war
kein langes Besinnen mehr und sie nahm ihn und wurde Frau von Briest.” (11f)

Dem Leser, der mit der Vorgeschichte von Goethes Wahlverwandtschaften (1809)
vertraut ist, wird die Ahnlichkeit der Handlungsschemata auffallen. Innstettens Ge-
schichte, die Effi mit "Liebesgeschichte mit Held und Heldin, und zuletzt mit Entsagung”
(9) betitelt, steht in einem, durch das Stichwort “Entsagung” begriindeten Ahnlich-
keitsverhiltnis zur Vorgeschichte der Wahlverwandtschaften, zu Eduards und Charlottens
Entsagungsgeschichte: ein wahrhaft pradestiniertes Paar, das durch die ”Zugesellung eines

*!' Mehr zur christlichen Symbolik in Effi Briest vgl. Peter-Klaus Schuster, Theodor Fontane " Effi
Briest”, ein Leben nach christlichen Bildern, Tiibingen 1978.



52 ERZSEBET SZABO

Dritten” getrennt wird und einander entsagen muB.” Nur die Annahme des gemeinsamen
Erzihlschemas kann die in der Fontane-Forschung bis heute ritselhaft anmutende Gleich-
altrigkeit von Innstetten und Luise oder die komische Tatsache erklédren, daB Baron von
Innstetten, unser reicher Baron im besten Mannesalter, der iiberhaupt keine Verwandten
mehr hat, in Hohen-Cremmen alte Freundschaft und Verwandtschaft” (12) wiedersehen
will. Die Abweichungen im Handlungsverlauf — Innstetten heiratet nicht und Luise wird
nicht frei — sind notwendige Voraussetzungen fiir den Fontaneschen Neuansatz der
Geschichte: Im Gegensatz zu Eduard, der auf die ihm durch Charlotte absichtlich vor-
gefiihrte Pflegetochter nicht aufmerksam wird und auf eine Verbindung mit Charlotte
driangt, hilt Innstetten (“innstett” um die Hand der Mutterzz) um die Hand der ihm
vorgefiihrten Tochter an. Effi irrt also, wenn sie die “Liebesgeschichte mit Held und
Heldin, und zulerzt mit Entsagung™ (9) fiir abgeschlossen hilt. Der Held der alten
Geschichte will nicht entsagen. Nach fast 18 Jahren kehrt er an den Ort seiner Entsagung
zuriick — nicht nur um alte Freundschaft und Verwandtschaft wiederzusehen, sondern um
die letzte Sequenz seiner “Entsagungsgeschichte” riickgingig zu machen. Entsprechend
erfiillt Innstettens Heiratsantrag mehrere Funktionen: Er markiert das Ansetzen eines
alternativen Handlungsverlaufes in der SchluBsequenz der Geschichte Innstettens, den
Anfang der Geschichte seines Nicht-Entsagen-Konnens; Er verstrickt Effis Geschichte in
die von Innstetten und kennzeichnet den Beginn der Geschichte Effi Briests als Effis
Mitverstrickung in die Geschichte ihres Ehemannes. Und schlieBlich erzeugt er — wie
bereits gezeigt wurde — eine alternative Grundkonstellation zum Anfangszustand von
Goethes Wahlverwandtschaften.

Die Fragen, die sich an diesem Punkt im Zusammenhang mit unserer Problematik
stellen lassen, ergeben sich aus den obenstehenden Feststellungen. Wie und warum
transformiert Fontane die &ltere Geschichte, und iiberhaupt, in welcher Bedeutung ver-
wendet er das tertium comparationis des Vergleichs, den Begriff der Entsagung? Der
Goethesche Entsagungsbegriff, zu dem Goethe nach Zeugnis der Dichtung und Wahrheit
(Buch 16.) in Auseinandersetzung mit Spinozas Philosophie gekommen ist, verweist auf
Entsagung als die einzig mogliche Antwort auf die Erkenntnis der Bedingtheit des
menschlichen Lebens, als ein schmerzliches Erfordernis, um tragischen Verstrickungen
zu entgehen. Der Mensch muf entsagen, um seine Bestimmung als Subjekt aufrecht-

2 In der Fontane-Forschung wird die ”Geschichte mit Held und Heldin” nur von B. Holbeche
besprochen. Er interpretiert sie als Narrationsmuster von Unterhaltungsliteratur. Vgl. Brian Hol-
beche, Innstettens ”Geschichte mit Entsagung” und its significance in Fontanes " Effi Briest”, In:
German Life and Letters 41:1 (1987) S. 21-32.

 Mehr zur Bedeutun g der Namensgebung bei Fontane vgl. Renate Boschenstein, Caecilia Hexel
und Adam Krippenstapel. Beobachtungen zu Fontanes Namensgebung, In: Fontane Blitter 62
(1996) S. 31-57. Boschenstein meint hier, daB in Innstettens Namen die englische Préposition
“instead of” anklingt.

# Hervorhebung von mir. E. Sz.



IN GESCHICHTEN VERSTRICKT 53

zuerhalten.”” In diesem Sinne wird der Begriff auch zum konstitutiven Element der
Wahlverwandtschaften. Welche Bedeutung wird ihm jedoch bei Fontane zugesprochen?
Schlagen wir nun den Weg der Antwortsuche ein und betrachten zunichst wo und im
AnschluB daran wie die Geschichte von Innstettens Nicht-Entsagen-Konnen weitergefiihrt
wird.

3. Kessin, ...
3.1. ... oder "eine ganz neue Welt”

Erst nach einer sechswochigen, dem Programm der klassischen Italienreise folgenden
Hochzeitsreise, deren Funktion in Effis Vorbereitung auf das Eheleben mit Innstetten
besteht, wird die topographische Grenze zwischen den komplementiren Subwelten Ho-
hen-Cremmen und Kessin fiir Effi iiberschreitbar. Die Signifikanz der Grenziiber-
schreitungssequenz, die die Kutschfahrt der Eheleute Innstetten von der Bahnstation
Klein-Tantow nach Kessin und ihr dabei gefiihrtes Gesprich darstellt, wird zum einen
durch die Verlangsamung der Erzdhlung, den Tempowechsel zwischen summarischem
und zeitdeckendem Erzihlen, zum anderen durch die verhdltnisméBig lange Erzihlzeit der
Sequenz (S. 48-54., d.i. der lingste Dialog des Ehepaares im Roman) signalisiert. In
diesem Gesprich erhélt Effi von ihrem Ehemann Einweihung in die Beschaffenheit
Kessins sowie dessen Grenzbereichs ("Denn Stadt und Land hier sind sehr verschieden”
(50)) und wird somit mit seinem, fiir sie von nun an verbindlichem Modell ihrer seman-
tischen Organisation vertraut gemacht. Der “gespenstige”, “unheimliche” (54) Grenz-
bereich wird von Innstetten durch die Aufhebung der Giiltigkeit des Aquivalenzschemas
der Bergpredikt ("Euer Ja sei ein Ja, euer Nein ein Nein; alles andere stammt vom Bosen.”
(Matt. 5,37)26 vs. "Eure mirkischen Leute sehen unscheinbarer aus, und verdrieflicher,
[...] aber ihr Ja ist Ja und Nein ist Nein, und man kann sich auf sie verlassen. Hier ist alles
unsicher.” (50)) als Raum des Bisen bestimmt, wobei das Phdnomen des Bosen aufs
Engste mit dem Unheimlichen, sowie mit einem, von Innstetten der schonen slawischen
Landbevolkerung”’ zugeordneten Spezifikum der Sprachverwendung, der Ambiguitiit (der
intendierten logischen Unordnung) der Rede, in Korrelation gebracht wird. Die Handels-
stadt Kessin bestimmt Innstetten indes durch die Charakterisierung seiner Einwohner und

» Hans-Jochen Gamm, Entsagung, in: Goethe-Handbuch in vier Binden. Band 4/1. Personen,
Sachen, Begriffe A-K. hg. v. Bernd Witte u. a., Stuttgart und Weimar: Metzler 1998 S. 268-270.

* Zit. n. d. Einheitsiibersetzung der heiligen Schrift, Stuttgart u.a. 1990 S. 1084,

% Das Land, das ausschlieBlich von gut aussehenden Slawen bewohnt ist, steht unter der Kontrolle
des schonen halb Polen Golchowski. Auch Crampas wird spiter als schoner halb Pole charakterisiert.
(Vgl. S. 172)



54 ERZSEBET SZABO

deren Beziehungsnetze ("Die ganze Stadt besteht aus [...] Fremden”, aus Menschen “aus
aller Welt Ecken und Enden” (51), die “mit aller Welt in Verbindung stehen” (50f)) als
eine das Weltganze und somit die Gesamtheit aller Geschichten reprisentierende kleine
Welf®. Zu erkennen ist allerdings, daB Innstetten im Grenziiberschreitungsgesprich (wie
auch in spiteren) selbst gegen die Prinzipien eindeutiger Bedeutungszuweisung verstoBt
und durch Verwendung der Buch-Welt- bzw. der Biihnen-Welt- Metaphorik® Stadt und
Land wie deren Elementen — darunter auch dem Chinesen — einen ambigen ontologischen
Status zuweist und sie nicht nur als real, sondern gleichzeitig auch als fiktiv interpretierbar
setzt.** Somit konnen seine Deutungsmodelle nicht einfach nur, wie anfangs nahegelegt,
als Praskriptionen, als Mittel zur Bestimmung von Effis Wirklichkeitsverstdndnis begriffen
werden — geradezu diese Funktion konnen sie ja infolge ihrer Ambiguitit nicht voll
erfiillen. Vielmehr kommt ihnen eine operative und eine sowohl epistemologische als auch
existentielle Funktion zu: Indem sie ihre Referenzbereiche verdoppelnd eine ontologische
”Sowohl-als auch-Struktur” etablieren und zugleich auf eine “wirkliche” und auf eine
“unwirkliche”, ndmlich fiktiv-inszenierte Welt referieren, schaffen sie Raum fiir mogliche
Wechselwirkungen zwischen dem Realen und dem Fiktiven, zwischen realen und fiktiven
Geschichten®; Zudem bewirken sie Effis epistemologische und infolgedessen ihre exis-
tentielle Unsicherheit (Angst).

DaB das Spukhaus und der Chinese in diesem “bosen Sprachspiel” eine Sonderstellung
zugewiesen bekommen, braucht hier nicht erst betont zu werden.*

*® Nicht zu iibersehen sind die motivischen Ubereinstimmungen mit dem Stechlin-See.

% Innstetten fithrt seine Rede iiber die Einwohner der Stadt fol gendermalien ein:”Und damit Du
sichst, daB ich Dir nichts vorgemacht habe, will ich Dir nur so eine kleine Probe geben, so eine Art
‘Register oder Personenverzeichnis.” (52) [Hervorhebung von mir. E. Sz.] Vgl. meine Studie
Theodor Fontane: Effi Briest, In: Huszonét fontos német regény [Fiinfundzwanzig bedeutende
deutsche Romane], Budapest: Lord 1996. S. 96-107.

% Vgl.” ’ Auch einen Chinesen. Wie gut Du raten kannst. Es ist méglich, daB wir wirklich noch
einen haben, aber jedenfalls haben wir einen gehabt. Jetzt ist er tot’. (51) Vgl. auch spiiter: ” *Du
hast ganz recht, Effi, wir wollen die langen Gardinen oben kiirzer machen. Aber es eilt nicht damit,
um so weniger, als es nicht sicher ist, ob es hilft.” (S. 66.) oder ” *Ja, Geert, bist Du denn so sicher,
daB es so *was nicht gibt?’ *Will ich nicht behaupten. Es ist eine Sache, die man glauben und noch
besser nicht glauben kann. Aber angenommen, es gabe dergleichen, was schadet es?” ” (S. 92)

*' Fontane baut durch diese Wechselwirkungen die Moglichkeitsstruktur seiner Werke auf. Vgl.
Erzsébet Szabd, Zur Bedeutungskonstitution in Fontanes Ehebruchromanen, In: Karoly Csiri —
Géza Horvath (Hgg.), Erzdhistrukturen. Studien zur Literatur der Jahrhundertwende, Acta
Germanica 7 (1998) S. 23-35.

*2 Mit Nachdruck verwies bereits Fontane selbst in einem Brief vom 19. November 1895 an
Joseph Viktor Widmann auf die Signifikanz des Spukes, namlich des Spukhauses und des spukenden
Chinesen fiir den Gang der Geschichte: ”’Sie sind der erste, der auf das Spukhaus und den Chinesen
hinweist; ich begreife nicht, wie man daran vorbeisehen kann, denn erstlich ist dieser Spuk, so bilde
ich mir wenigstens ein, an und fiir sich interessant, und zweitens, wie Sie hervorgehoben haben,



IN GESCHICHTEN VERSTRICKT 55
3.2. ... oder ”das Haus, das wir bewohnen”

Die Sonderstellung des verwunschenen, altmodischen Landratshauses ist in seinem her-
metischen Signifikanzcharakter begriindet: seine exotischen Requisiten (ein Schiff mit
vollen Segeln und Kanonenluken, ein riesiger Haifisch und ein junges Krokodil), sowie
das durch Leerstellen markierte Fehlen solcher Uberbleibsel in seinen Raumlichkeiten
(wie etwa im fast leeren oberen Stockwerk), sind Spuren der sonderbaren Geschichté von
den fritheren Hausbewohnern (des Kapitins Thomsen, seiner Nichte oder Enkelin Nina
und des jungen Chinesen), Zeichen fiir ihre zugleich verschwundene (geléschte), in ihren
Spuren jedoch bewahrte und — durch den vermittelnden, unterschiedliche Zeitperspektiven
vereinigenden Charakter der Spur” — in die Geschichte der gegenwdrtigen Hausbewohner
als ein durch den spukenden Chinesen versinnbildlichtes Riitsel eingeschriebene alte
Geschichte™ - ein Stiick Vergangenheit, die, obgleich permanent gedeutet, sich jedem
Rekonstruktionsversuch entzieht und teils durch ihre Undeutbarkeit, teils durch ihre
Unheimlichkeit allen, so auch Effi, Furcht einfl68t.

Die einzige Ausnahme davon scheint lediglich Innstetten zu bilden, der bereits seit drei
Jahren, seit seiner Ernennung zum Landrat im Kessiner Kreise, mit dieser spukenden
Vergangenheit unter einem Dach lebt, und alle diese gefihrdenden, d.h. ihre Spuren
l1oschen wollenden Verdnderungsvorhaben im Haus, selbst seiner Frau gegeniiber,
abwehrt ("Und das mit dem Saal oben wollen wir noch iiberlegen; es wird aber wohl am
besten sein, wir lassen es beim Alten.” (67) "Er ist in diesem Punkte, so giitig er sonst ist,
nicht giitig und nachsichtig genug gegen mich.” (117)). Der Grund seines Widerstandes
wird von Fontane durch ein Bild und eine Grabstitte (Spuren des Chinesen im Landrats-
haus bzw. auf dem Land) anschaulich gemacht: Das kleine, aus einer Fibel heraus-
geschnittene Bildchen eines die Werther-Farben Blau und Gelb tragenden Chinesen
begriindet die Kommensurabilitit von drei Liebesgeschichten, der Geschichte des jungen
Chinesen, der Geschichte des jungen Werther und der Geschichte des jungen Innstetten,
den Geschichten dreier, der Liebe Nicht-Entsagen-Kénnenden,; Die etwa “ein Gartenbeet
grof3e”, einsame Grabstitte mit einem weiBen Grabstein in ihrer Mitte vermittelt hingegen
zwischen drei Entsagungsgeschichten, namlich den Geschichten drei dem Leben Entsa-
gender, der Geschichte des jungen Werther, der des jungen Chinesen und der jungen Effi

steht die Sache nicht zum SpaB da, sondern ist ein Drehpunkt fiir die ganze Geschichte.” Zit. n.
Theodor Fontane. Briefe in zwei Bdnden, Bd. 2. Berlin und Weimar: Aufbau 1980, S. 377.

B Vgl. P. Riceeurs Ausfithrungen iiber die Mischstruktur der Spur in Paul Ricceur, Zeit und
Erzdhlung, Bd. 3., Die erzdhite Zeit, iibersetzt v. Andreas Kopp, Miinchen: Wilhelm Fink 1991. S.
296-300.

* Fontane setzt gern zeitliche Vermittlungsinstanzen ein, Zeichen, die eine alte, vergangene
Geschichte, meist eine Lebensgeschichte, reprisentieren: Monumente, Skulpturen, Ruinen, Portriits,
Gemilde oder Grabsteine.



56 ERZSEBET SZABO

Briest. Kein Wunder also, daB Baron von Innstetten keine Anderungen in der landritlichen
Wohnung vorzunehmen gewillt ist. Sein Widerstand erklért sich aus dem die zwei
“Entsagungs-Reihen” synthetisierenden Charakter des Chinesenspukes: Der spukende
Chinese vergegenwirtigt ja nicht nur die kaum rekonstruierbare Vergangenheit der alten
Hausbesitzer, sondern zugleich auch Innstettens unerfiillte, in seiner Ehe als Effi weiter-
spukende® Jugendliebe fiir Luise von Belling, der er nicht entsagen kann.

Gehen wir hier nun zu unserer anderen Frage, zum Problem des Wie der Weiterfithrung
der Geschichte von Innstettens Nicht-Entsagen-Konnen iiber, zuerst allerdings im Bereich
des Moglichen.

3.3. ... oder ”die Dazwischenkunft eines Dritten”

Sie hat nach meinem und auch nach ihrem eigenen Zeugnis zweierlei: Vergniigungssucht und
Ehrgeiz. {...] Innstetten ist ein Carrieremacher — vom Streber will ich nicht sprechen, das ist
er auch nicht, dazu ist er zu wirklich vornehm — also Carrieremacher, und das wird Effi’s
Ehrgeiz befriedigen. [...] Aber es ist erst die Hilfte. Ihr Ehrgeiz wird befriedigt werden, aber
ob auch ihr Hang nach Spiel und Abenteuer? Ich bezweifle. {...] {Innstetten] wird sie nicht in
einer geistigen Ode lassen, dazu ist er zu klug und zu weltménnisch, aber er wird sie auch nicht
sonderlich amiisieren. Und was das Schlimmste ist, er wird sich nicht einmal recht mit der
Frage beschiftigen, wie das wohl anzufangen sei. Das wird eine Weile so gehen, ohne viel
Schaden anzurichten, aber zuletzt wird sie’s merken, und dann wird es sie beleidigen. Und
dann weiB ich nicht, was geschieht.” (44)

Die offene Prognose von Frau von Briests, einer mit dem Primaterzidhler konkur-
rierenden Zweiterzahlerin am Folgetag der Hochzeit erweckt eine Lesererwartung hin-
sichtlich des weiteren Handlungsverlaufes und steuert die Neugier des Lesers zum einen
auf das Wie der Auflosung seiner Erwartung, zuam anderen auf die nichtvorhersagbaren
Ereignisse, auf die Auflosung dessen, was “dann” geschehen wird. Die Neugier auf das
Unvorhersagbare, genauer gesagt auf das die Kompetenz von Luise von Briest Uber-
steigende, wird nur lebendiger, wenn der Leser merkt, daB die Auflosung der Prognose
erstaunlicherweise — Luise leidet ja an einer Augenkrankheit — seiner Erwartung ent-
spricht, d.h. daB die Hauptgeschichte in gewissem Sinne bloB das prognostizierte
Geschehen verdoppelt. Trotzdem wird die Handlungseinheit, die mit dem, auf diese Weise
zweifach ausgezeichneten “was-dann-Ereignis” — der Ankunft des Ehepaares von Cram-
pas — ansetzt und die die Anndherung der Innstettenschen und Crampasschen Paare erzihlt,
in der Hauptgeschichte ausgespart und erst retrospektiv, in einem Brief Effis an die Mutter,
als bereits abgeschlossene und fiir die Handlungsgegenwart irrelevante Episode dar-

» Vgl.: ”Am anderen Tage erschien Geheimrat Rummschiittel. Frau von Briest empfing ihn, und
als er Effi sah, war sein erstes Wort: ’Ganz die Mama.” ” (235)



IN GESCHICHTEN VERSTRICKT 57

gestellt36 —und das aus gutem Grund. Fontane schlieft dadurch mit Nachdruck eine, durch
die Ankunft des Crampasschen Paares erdffnete und in Innstettens Geschichte quasi
eingeschriebene Handlungsalternative, die Weiterfiithrung der Hauptgeschichte als Auf-
16sung und Umordnung der Verhéltnisse aus und gibt der Geschichte eine entscheidende
Wende, indem er sich durch Ausschalten der menschenscheuen Frau von Crampas fiir eine
Dreierkonstellation entscheidet und Effi, ohne ihre Verstrickung in Innstettens Geschichte
aufzuheben, auch in die Geschichte von Crampas verstrickt.

Nun, man sollte bereits seit Goethe wissen, dafl der zufillige wie der gewihlte Hinzutritt
eines Dritten auch die innigste, unaufloslich scheinende Verbindung zweier Personen
aufhebe. Dieses Wissen ist hier um so wertvoller, als sich Major von Crampas, der in
Fontanes erstem Entwurf zu Effi Briest, im sogenannten ~Betty-Komplex”, noch schlicht
”der Hauptmann” genannt wird”’, immer mehr als ”der Hauptmann, spiter{er] Major™*
der Wahlverwandtschaften erkennen 1aBt. Obwohl bereits sein erster Auftritt von der
Identitét einiger, fiir die Konstitution der zwei Figuren wesentlicher Attribute zeugt — er
kommt bekanntlich vom Baden im 9 Grad kalten Wasser und behauptet die Unwahr-
scheinlichkeit seines Todes durch Ertrinken —, macht er sich nach Effis Verfithrung auch
expliziter erkennbar:

Zugleich entschuldigte er sich, den Herrschaften jenseits der Kessine noch immer nicht seinen
Besuch gemacht [...] zu haben; "aber es sei sonderbar, welche trennende Macht das Wasser
habe. Es sei dasselbe wie mit dem Canal La Manche ...”

”"Wie?” fragte die alte Titzewitz.

Crampas seinerseits hielt es fiir unangebracht, Aufklidrungen zu geben, die doch zu nichts
gefiihrt haben wiirden, und fuhr fort: ”Auf zwanzig Deutsche, die nach Frankreich gehen,
kommt noch nicht einer, der nach England geht. Das macht das Wasser; ich wiederhole, das
Wasser hat eine scheidende Kraft.”

Frau von Padden, die darin mit feinem Instinkt etwas Anziigliches witterte, wollte fiir das
Wasser eintreten, Crampas aber sprach mit immer wachsendem Redeflu8 weiter ... ( 195)39

/

36 Vgl. ”Etwas, meine liebe Mama, hitte ich beinah’ vergessen: den neuen Landwehrbezirks-
kommandeur, den wir nun schon seit beinah’ vier Wochen hier haben. Ja, haben wir ihn wirklich?”
(S. 121); "Ja, liebe Mama, das wire nun also etwas gewesen, um in Kessin ein neues Leben beginnen
zu konnen.” (123); ”Effi hatte ganz recht gehabt, und es kam wirklich zu keiner weiteren Anniherung
mit dem Crampas’schen Paare.” (123)

7 Vgl. Nachwort der Herausgeberin Christine Hehle zu Theodor Fontane, Effi Briest, in: Theodor
Fontane. Grofle Brandenburger Ausgabe. hg. v. Gotthard Erler. Bd. 15. Berlin: Aufbau 1998.

% Das Ori ginalmanuskript der Fontaneschen Wahlverwandtschaften-Aufzeichnung enthilt auch
eine Personenaufzihlung, wo Fontane mit groBer Sorgfalt u. a. vermerkt: ”Der Hauptmann, spater
Major”. Vgl. Theodor Fontane, Literarische Essays und Studien. Zweiter Teil, Miinchen: Nymphen-
bur§er 1963. S. 800.

; Hervorhebungen von mir. E. Sz.



58 ERZSEBET SZABO

Der feine Instinkt von Frau von Padden, der einzigen, die im Roman Effis Komodie
durchschaut, triigt auch diesmal nicht. Das hermetische Argument beansprucht namlich
nicht nur im Hinblick auf Crampas’ Versdumnis erkldrende Funktion; als gemeinsamer
Bestandteil sowohl von Crampas’, wie des Hauptmanns Rede*” wird es auch fiir die
Erklarung der, die “anziigliche” Schlittenfahrt einfithrenden Schloonszene dienstbar ge-
macht: der Major unterstellt ihr dadurch das metaphorische Erklarungsmodell der Wahi-
verwandtschaften und interpretiert sie nachtréglich als das Ansetzen von einer, durch die
Chemie der Leidenschaften bewirkten Umordnung der Verhiltnisse. Es ist jedoch zu
erkennen, daB die Giiltigkeit von Crampas’ Aussage durch ihr Eingebettetsein in eine, fiir
die Kessiner Sequenz der Geschichte iiberhaupt konstitutive, und auch Effis Verfithrung
zugrundeliegende duale Struktur von Innstettenschen Deutungen und Crampasschen Um-
bzw. Neudeutungen in ihren beiden Funktionen, also sowohl als Interpretant der Schloon-
szene, wie auch als Identifikationszeichen relativiert wird.

Zum einen muf} wohl erkannt werden, da8 Crampas’ Erklarungsmodell auf eine bereits
vorhandene Deutung der Szene durch Innstettens Traum folgt: “Ich triumte, daB Du mit
dem Schlitten im Schloon verungliickt seist, und Crampas miihte sich, Dich zu retten; ich
mulB es so nennen, aber er versank mit Dir.” (190) Das dreiphasige Verlaufsschema der
Traumgeschichte (Ungliick-Rettungsversuch-gemeinsamer Tod) stellt eine tragische Al-
ternative zur Mittelsequenz der Novelle der wunderlichen Nachbarskinder (Ungliick-
Rettungsversuch-Rettung), der Vorgeschichte des Hauptmanns Otto, dar und versieht
dadurch Crampas Teilidentitit mit dem Hauptmann, ergo auch die Giiltigkeit des il-
lusorischen Wahlverwandtschaften-Modells fiir das Geschehene mit einem Fragezeichen.

Zum anderen ist zu bemerken, daB die Giiltigkeit von Crampas’ Identifikation mit dem
Hauptmann auch innerhalb des Kontextes der Crampasschen Um-bzw. Neudeutungen
eingeschriankt wird. Die Figur des Hauptmanns ist ja nur eine unter den vielen Identi-
fikationsfiguren, deren sich der Major zu Effis Verfithrung bedient und die lediglich fiir
Innstetten bedeutsam ist. Der Major von Crampas zeichnet sich ja im Grunde geradezu
dadurch aus, daB er in einem gewissen Sinne keine Identitit, sondern nur differente
"Teilidentitéten” hat: dhnlich unserem Beispiel iibernimmt er Attribute von den Figuren
der durch seine Narration aktualisierten, und mit der Hauptgeschichte in Beziehung
gesetzten fiktiven (literarischen) Geschichten und erscheint mal als Gensichens alter
Goethe, mal als Heines Kalatravaritter, mal als Goethes Konig Thule oder eben als sein
Hauptmann. Nicht zufillig wird er also im Text den Dichter genannt. Als solcher verfiigt
er ja iiber literarische Schemata und kann diese — Innstetten dhnlich — mit seiner realen
Eigengeschichte in eine Austauschbeziehung setzen: die reale Geschichte fiktionalisieren
und deren Teleologie in die der aktualisierten fiktiven Geschichte iiberfiihren, sowie die,
auf diese Weise fiktionalisierte Realgeschichte, ebenfalls durch die Vermittlungsintanz

“ Der Anspielungscharakter des Satzes fillt bereits J. Kolbe auf. Vgl. Jiirgen Kolbe, Goethes
Wahlverwandtschaften und der Roman des 19. Jahrhunderts, Stuttgart u. a.: W. Kohlhammer 1968.



IN GESCHICHTEN VERSTRICKT 59

seiner Narration, in die Gegenwart der Romanhandlung wiedereinschreiben, d. h. defik-
tionalisieren. '

Ob sich also Effis Verfiihrung durch den neuen Landwehrbezirkskommandeur aus der
Chemie der Leidenschaften erkldren 148t, ist durchaus fraglich. Vielmehr erweist sie sich
als eine Verfiihrung durch Sinnangebote: Crampas verfiihrt Effi, indem er aus der durch
Innstetten etablierten, und Effi Furcht einfloBenden ontologischen Sowohi-als auch-
Struktur von Stadt und Land Gebraucht macht und diese, durch Innstettens ambige Rede
konstituierte epistemologische Ordnung durch Funktionalisierung von erotischen, poe-
tischen Mustern umcodiert und ihr dadurch eine neue, aber ebenfalls ambige Ordnung
entgegensetzt.

SchlieBlich bleibt nur noch eine Frage, die Frage nach der Handlungsfreiheit zu kléren..
Dadurch, daB Fontane in die Eigengeschichten von Innstetten wie Crampas fiktive
(literarische) Geschichten einschreibt, stellt sich fiir ihn die zentrale Frage der Goethe-Zeit
auf einer anderen, nimlich narrativen Ebene: Was ndmlich bei Goethe die “den noth-
wendigen Gang des Ganzen™' zugrundelegende Ablehnung der Willensfreiheit leistet,
wird bei Fontane, ohne jede Metaphysik, durch die sich aus dem notwendigen Gang des
Erzihlens resultierende Ablehnung der Willensfreiheit ersetzt.

4. ”’Dem Guten folgt eben das Bessere”

Wenn man es recht bedenkt, scheint die Verwendung von Handlungsschemata in der
zweiten Halfte des 19. Jahrhunderts — denken wir nur an Hebbels Agnes Bernauer, Kellers
Griinen Heinrich oder Romeo und Julia auf dem Dorfe — durchaus gebrauchlich zu sein.
R. Zeller beschreibt diesen Kunstgriff als allgemeines Charakteristikum der realistischen
Erzdhlweise iiberhaupt und bringt ihn mit der Frage der Wahrscheinlichkeit in Zusam-
menhang: um Referenzillusion zu erzeugen und die Glaubwiirdigkeit zu steigern miisse
der realistische Schriftsteller das Erzidhlte vorfabrizierten, bereits bekannten Schemata
anpassen.42 Fragt man aber nach dem Wesen dieses Bezuges, ist es sinnvoll, die Frage
nicht auf die Funktion zu beschrinken, sondern das Phinomen genauer zu untersuchen.
Wenden wir uns hier als Einstieg Kellers Einleitung zu Romeo und Julia auf dem Dorfe
zu, wo der Autor seine Sujetwahl folgendermaflen begriindet:

“! Johann Wolfgang Goethe, Zum Shakespeares Tag, In: Johann Wolfgang von Goethe. Werke,
Bd. 12. Schriften zur Kunst und Literatur, Hamburger Ausgabe. Miinchen: Deutscher Taschenbuch
Verlag 1998. S. 224-227.

“ Rosmarie Zeller, Realismusprobleme in semiotischer Sicht, In: Begriffsbestimmungen des
literarischen Realismus, Hg. v. Richard Brinkmann, 3. erw. Auflage, Darmstadt: Wissenschaftliche
Buchgesellschaft 1987 S. 575.



60 ERZSEBET SZABO

Diese Geschichte zu erzihlen wiirde eine miiBige Nachahmung sein, wenn sie nicht auf einem
wirklichen Vorfall beruhte, zum Beweise, wie tief im Menschenleben jede jener Fabeln
wurzelt, auf welche die groBen alten Werke gebaut sind. Die Zahl solcher Fabeln ist maBig;
aber stets treten sie in neuem Gewande wieder in die Erscheinung und zwingen alsdann die
Hand, sie festzuhalten.”

Keller distanziert sich also von dem zu seiner Zeit ziemlich fragwiirdigen Begriff der
Mimesis dadurch, daB er zwischen seinem und Shakespeares Text ein Zwischenglied, die
gleiche, jedoch im Laufe der Zeit in unterschiedlicher Gestalt in Erscheinung tretende,
folglich auf verschiedene Weise erzdhlbare Fabel annimmt und — um den Vorrang des
Realen zu sichern — einen direkten intertextuellen Bezug ausklammert. Die Vergleich-
barkeit der Texte wird zeittypisch durch ihre Riickfiihrbarkeit auf eine im Realen sich
different zeigende, aber gemeinsame Fabel gewihrleistet, wobei der Modus des Wirklich-
keitsbezuges der Literatur, so Kellers Hintergrundsannahme, als “Verkliarung” (bzw.
”Reinigung”, “Liuterung” oder “Idealisierung”) spezifiziert werden kann. Verkldrung,
eine zentrale Kategorie der realistischen Asthetik der zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts,
bezeichnet “jene selektive Operation, die aus ’Realschonem’ Kunstschones werden
[1iBt]"*; sie beseitigt das Prosaische, das Unschone, das Amoralische und steigert das
Bedeutende, hat also einen reinigenden und verstirkenden Charakter. Es ist leicht ein-
zusehen, daB die Formel auch die bescheidene Literaturtradition auszuweisen vermag, in
deren Nachfolge sich die Realisten als echte, weil realistische Klassiker®, die sich
*intellectuell, dsthetisch und sittlich’ auf héherer Stufe wihnte[n]™, sahen. Thre Selek-
tion bedeutet jedoch nicht unbedingt AusschluB und Kritik. In einigen Féllen — und
beschrinken wir uns im weiteren auf den Spezialfall Theodor Fontane — impliziert sie auch
Anspruch und Anrecht auf Korrektion “alter” Literatur, vor allem der Literatur der
deutschen Klassik. In seinem 1853 verfaBten Essay Unsere lyrische und epische Poesie
seit 1848, das in der Forschung als das Werk betrachtet wird, in dem der Autor seine
grundlegenden Postulate und Thesen in Bezug auf den Realismus aufstellt, formuliert
Fontane das so:

s Gottfried Keller. Simtliche Werke, Bd. 7. Hg. v. J. Frinkel u. C. Helbing. Ziirich/Miinchen
1926-1949 S. 85.

** Gerhard Plumpe, Einleitung, In: Hansers Sozialgeschichte der deutschen Literatur vom 16.
Jahrhundert bis zur Gegenwart, Bd. 6. Biirgerlicher Realismus der Griinderzeit 1848-1890, hg. v.
Eduard MclInnes und Gerhard Plumpe. Miinchen: Carl Hanser 1996 S. 54.

* Gerhard Plumpe, Einleitung, In: Hansers Sozialgeschichte der deutschen Literatur vom 16.
Jahrhundert bis zur Gegenwart, Bd. 6. Biirgerlicher Realismus der Griinderzeit 1848-1890, hg. v.
Eduard MclInnes und Gerhard Plumpe. Miinchen: Carl Hanser 1996 S. 77.

6 Max Buchner, Voraussetzungen der realistischen Literaturkritik, In: Realismus und Griin-
derzeit. Manifeste und Dokumente zur deutschen Literatur 1848-1880, Bd. 1. Hg. v. Max Buchner
u. a., Stuttgart: Reclam 1981 S. 34.



IN GESCHICHTEN VERSTRICKT 61

Aber, gesetzt auch, daB die poetische Kraft und Fiille derer, die wir fiir berufen erachten, das
angefangene und wieder unterbrochene Werk der hervorragenden Geister des vorigen
Jahrhunderts fortzusetzen, sich als zu schwach fiir solche Aufgabe erweisen sollte, so sind wir
doch entschieden der Meinung, daB [...] sich Talente entwickeln miissen, die bei gleicher
dichterischer Begabung den Géttinger Dichterbund und selbst die Heroen der Sturm- und
Drangperiode um soweit iiberfliigeln werden, als sie ihnen an klarer Erkenntnis dessen, worauf
es ankommt, voraus sind. Es ist toricht, Autorititen im Glanze unfehlbarer Gotter zu erblicken.
Dem Guten folgt eben das Bessere. Unsere Zeit weiB mehr von Shakespeare, als man vor
hundert Jahren von ihm wuBlte, und selbst Tieck und Schlegel werden sich nichstens
Verbesserungen gefallen lassen miissen. [...] Man weiB mehr von den Sachen, und mit dem
Wissen ist auch groBere Klarheit und Erkenntnis gekommen; [...] Das ist der Unterschied
zwischen dem Realismus unserer Zeit und dem des vorigen Jahrhunderts, daB der letztere ein
bloBer Versuch (wir sprechen von der Periode nach Lessing), ein Zufall, im giinstigsten Falle
ein unbestimmter Drang war, wihrend dem unsrigen ein fester Glaube an seine ausschlieBliche
Berechtigung zur Seite steht. a

Fontane hat bekanntlich keine systematische Literaturtheorie entwickelt und seine
theoretischen Ansitze enthalten oft Belege fiir wie auch gegen die gleiche Aussage — den
Weiterfiihrungs- und Korrektionsansatz dieses Essays hat er aber nie revidiert.” In seiner
einzigen, iiber den Charakter Ottiliens verfaBten und zeitlebens nichtversffentlichten
Wahlverwandtschaften-Notiz kommt dieser Anspruch auch zum Ausdruck: ”Aber es will
mir scheinen, daB dies nur eingeschliferte, aber von Anfang an vorhandene Gewissen,
dies Stehen in der heiligen Uberlieferung, dies sich eins Wissen damit, in der ersten Hilfte
des Romans mehr betont werden miiBte.”* Aus dem Gesagten resultiert, da3 der Begriff
”Verkldrung” bei Fontane um ein spezielles Bedeutungsmerkmal zu erweitern ist: das
Reale ausklammernd referiert er direkt auf die durch eine gemeinsame Fabel etablierte
Bezichung von zwei Texten. Das heit dann fiir den konkreten Fall, und das behaupte ich
nur leise, daB hinter dem Fontaneschen Neuansatz der Wahlverwandtschaften die
Verklidrung der Fabel von Goethes Roman, also Fontanes moderner (weil realistischer)
Korrektionsanspruch liegt.

* Theodor Fontane, Unsere lyrische und epische Poesie seit 1848, In: Theodor Fontane.
therarzsche Essays und Studien. Erster Teil, Miinchen:Nymphenburger 1963 S. 10.

8 Verbrieft wurde nur MiBerfolg eines Korrektionsversuches: ”Ich hab es [Edward)], als ich ganz
jung war, iibersetzt und wollte damals dem alten Herder zeigen, was "ne Harke sei. Vor vier Jahren
aber ... war mir doch die Erkenntnis gekommen, daB meine Tamtamiibersetzung neben der
groBartigen Schlichtheit des alten Generalsuperintendenten (oder was er sonst war) nicht bestehen
konne ...”. Vgl. Brief an Erich Schmidt vom 07. Oktober 1896. Zit. n.: Theodor Fontane.
therarzsche Essays und Studien, Zweiter Teil, Miinchen: Nymphenburger 1963 S. 517.

“ Ebd,, S. 99.



Magdolna Orosz

‘Gegenwelten’: Richard Beer-Hofmanns und Leopold
Andrians Text-Konstrukte und Textkonstruktionen

1. Person, Individualitiit, Selbst- und Welterfahrung

1.1. Die als ,,Jahrhundertwende* bezeichnete Zeit bringt in verschiedensten Bereichen
weitreichende Veridnderungen mit sich, die sich theoretisch-kiinstlerisch-literarisch nie-
derschlagen: der philosophische, édsthetische, literarische, aber zugleich auch der psycho-
logische oder der naturwissenschaftliche Diskurs formulieren Probleme, die sich sehr stark
auf die Moglichkeiten/Unmoglichkeiten von Welt- und Selbsterkenntnis konzentrieren'.
Nach einer bedeutenden Umakzentuierung dieser Problematik in der Goethezeit und durch
den ,,Wandel eines Wahrnehmungsparadigmas™, der die Grenzen zwischen Innen und
AuBen, zwischen Mensch und Welt bzw. innerhalb des Menschen als unsicher empfinden
148t und bei den meisten Autoren zu (verschiedenartig ausgeprigten) mehrdeutigen
literarischen Textstrukturen fiihrt’, kann eine Weiterfithrung und erneute Umakzentuie-
rung dieses Paradigmenwechsels an der Jahrhundertwende beobachtet werden. Dies
duBert sich m.E. darin, daB nicht nur eine Aufhebung der Grenzen zwischen Innen und
AuBen, zwischen Subjekt und Objekt vor sich geht, sondern beide Pole grundlegend weiter
ausdifferenziert werden, so daB einerseits die Konzeption des Realititsbegriffs proble-
matisch wird, andererseits sich aber auch Probleme der Person (Individuum) und der
Identitit erkennen lassen®. Eine gewisse Atomisierung der Wahrnehmung vollzieht sich,
indem die Realitdt (die Welt) fiir den Wahmehmenden in eine Vielzahl von unzu-

' Diese Fragen standen immer schon im Mittelpunkt philosophisch-isthetischen und auch
(natur)wissenschaftlichen Interesses, es gibt aber bestimmte historische Abschnitte, in denen sie
besonders konzentriert hervortreten (vgl. dazu Sommerhage 1993), wie z.B. die Zeit der deutschen
Romantik, die sog. , Jahrhundertwende”, d.h. die ganze sog. ,Moderne” ist gekennzeichnet von
solchen Problemen, es konnte sogar behauptet werden, daB die Konzentration auf solche Fragen
und bestimmte Modalititen ihrer Beantwortung eben das Wesen der ,,Modernitit” ausmachen (iiber
die Frage der ,Moderne” vgl. z.B. Koselleck 1973).

? Lehnert 1995: 722

* Lehnerts Meinung nach entwickle sich ,der Verlust der Unterscheidungsfihigkeit zwischen
Innen und AuBlen, zwischen Wahrnehmung und Wahrgenommenem, zwischen dem Eigenen und
dem Fremden” in der romantischen Periode ,,zum zentralen literarischen Thema” (Lehnert 1995:
723).

*Vgl. Wiinsch 1991: 169



‘GEGENWELTEN’: RICHARD BEER-HOFMANNS UND LEOPOLD ANDRIANS... 63

sammenhingenden heterogenen Elementen zerfillt, wie die vielzitierte Stelle in Hof-
mannsthals Chandos-Brief feststellt: , Es zerfiel mir alles in Teile, die Teile wieder in Teile,
und nichts mehr lieB sich mit einem Begriff umspannen™. Hier wird zugleich auch die
beriihmte Krise des Ich formuliert, das keine inneren wie dufieren Zusammenhznge mehr
wahrzunehmen und zu benennen (d.h. zu interpretieren) vermag. Das Individuum 148t sich
auch als ein Konglomerat verschiedener Teile/Teilbereiche (bewuBt und nicht-bewuft,
unbewuBt, natur- bzw. sozial bedingt usw.ﬁ) auffassen, dem es eben deshalb schwierig und
sogar unmoglich wird, eine konsistente Interpretation dieses Konglomerats bzw. der
ebenfalls als ein Konglomerat unzusammenhéngender Elemente empfundenen Welt zu
erstellen. Statt dessen lassen sich eine Offenheit und eine Unabgeschlossenheit bzw.
UnabschlieBbarkeit der Selbst- und Weltinterpretation feststellen, die Interpretation wird
zum Prozef, der auBerdem einer radikalen und umgreifenden Modah’sierung unterliegt,
indem verschiedene ,,modale Gehalte” wie Traume, Erinnerungen, Reflexionen und
Visionen’, also die unterschiedlichen Komponenten des ,,Ich”, die seit langem nicht
unbekannt, theoretisch aber erst durch Freuds Werk erfaflt werden, den Interpretations-
prozeB beeinfluBen und modifizieren.

1.2. Die Problematik von Selbst- und Weltinterpretation und die damit verbundene Frage
der Moglichkeit und/oder Unmoglichkeit von ,Identitdt” der Person/des Individuums
werden auch im literarischen Diskurs dominierend. Die ,,Frage nach den Grenzen und der
Einheit der Person™ ist eine zentrale Frage der Literatur der Jahrhundertwende, die auch
die Konstitution der (fiktiven) Textwelten literarischer narrativer Texte wesentlich be-
stimmt. Verschiedene Elemente und Aspekte der Konstruktion textueller moglicher
Welt(en) (Figur und Figurenkonstellation, Handlung, Raum, Zeit sowie ihre ,Prisen-
tation” im Erzihldiskurs) sind von der unsicheren Identitét und Interpretation betroffen,
so daB sich auch einige gemeinsame Charakterziige in einer grofieren Anzahl narrativer
Texte der Epoche erkennen lassen’. _
Diese Gemeinsamkeiten sind in der in den fiktiven Textwelten von den Figuren
angetroffenen Problematik (d.h. in der sog. ,,Geschichte”, im Erzéhlten'’) aufzufinden,

* Hofmannsthal: 1991: 49; vgl. auch Paetzke 1992: 184.

5 Uber die Wandlungen in der Konzeption der Person in der Literatur der Jahrhundertwende vgl.
Michael Titzmann 1989.

7 Vgl. dariiber Pactzke 1992: 170

¥ Alewyn 1967: 149

® Uber einige aligemeine Ziige der Erzéhlliteratur der Jahrhundertwende vgl. u.a. Paetzke 1992,
Orosz 1997 und Orosz (im Druck).

" Fiir die Einteilung der narrativen Struktur von Texten in ,,Geschichte” (,,histoire””) und Diskurs
(., discours”), d.h. ,Erzihltes” und ,Erzidhlen” vgl. Todorov 1966. Ich schlieBe mich dieser
Zweiteilung an, indem ich aber narrative Strukturen als ,,Weltstrukturen” interpretiere (vgl. dazu
Orosz 1996).



64 MAGDOLNA OROSZ

indem die Motive von ,,Selbsterkenntnis”, ,,Welterkenntnis”, d.h. die Beziechungen zwi-
schen , Individuum” und ,,Welt”, ,Individuum” und ,,anderen Individuen”, ,,Individuum”
und ,,Selbst” (Selbstbezug) — unabhingig von der jeweiligen konkreten Ausgestaltung der
einzelnen Texte/Textwelten (durch Themen/thematische Motive wie ,,Liebe”, ,,Schon-
heit”, , Krankheit”, ,,Tod”, , Verstindnis”, , Titigkeit” usw.) — in einer groBeren Anzahl
von Texten im Mittelpunkt stehen, wobei meistens eine negative Ausprigung zu ver-
zeichnen ist''. Fiir das , Erzéhlen’” also die Prisentation vieler Textwelten der Erzahlungen
der Jahrhundertwende sind — neben traditioneller Erzihlformen, die aber weitgehend
umfunktioniert werden — mehr oder weniger ,.experimentelle” Formen wie innerer Mo-
nolog, erlebte Rede, subjektive Perspektive/subjektiviertes Erzihlen, Innensicht usw.
charakteristisch, durch ihre (vermehrte Anwendung) entstehen ungewdhnliche Texte,
deren Interpretation den Interpreten/den Leser vor eine komplizierte Aufgabe stellt.

Im folgenden mochte ich die Analyse von zwei Texten, Leopold Andrians Der Garten
der Erkenntnis und Richard Beer-Hofmanns Der Tod Georgs untemehmenlz, die beide als
repriasentative Werke der Epoche angesehen werden konnen. Aus der Analyse soll auch
eine Erkldrung fiir diese Reprisentativitithervorgehen, d.h. es sollte die Frage beantwortet
werden, durch welche Elemente ihrer Struktur und auf welche Weise die beiden Text-
welten die allgemeine Problematik ihrer Zeit reflektieren. AuBerdem versuche ich einige
grundlegende Unterschiede und tieferliegende Gemeinsamkeiten der beiden Texte auf-
zuzeigen.

2. Der ,,Garten der Erkenntnis” als Ort unerreichter
und unerreichbarer Erkenntnis

2.1. Die kurze Erzihlung von Andrian erscheint 1895 im chronologischen Umfeld
bekannter und bedeutender Texte anderer Autoren (z.B. Schnitzler oder Hofmannsthal*)
und thematisiert eben die Hauptproblematik der Kultur der Jahrhundertwende, indem sie
schon im Titel das Schliisselwort ,Erkenntnis” einfiihrt', das als Hauptmotiv die ganze

"' vgl. Paetzke 1992: 135ff.

"2 Der Einfachheit halber werde ich die Titel beim Zitieren als GE (=.,.Der Garten der Erkenntnis™)
und als TG (= ,,Der Tod Georgs™) abkiirzen.

" Eine gewisse — auch motivische — Verwandtschaft mit Hofmannsthals Das Mdrchen der 672.
Nacht wird z.B. mehrfach erwihnt (vgl. z.B. Schumacher 1967: 52f., Paetzke 1990: 67, Pactzke
1992: 48).

" Daran 4ndert die Tatsache wenig, daB die Erzdhlung 1919 unter dem (m.E. weniger treffenden
und bedeutungstrichtigen) Titel Das Fest der Jugend. Des Gartens der Erkenntnis erster Teil und
die Jugendgedichte als Buchausgabe erschien (vgl. dazu Schumacher 1967: 43 sowie Paetzke
1990: 68).



‘GEGENWELTEN’: RICHARD BEER-HOFMANNS UND LEOPOLD ANDRIANS... 65

Textstruktur, die ganze Textkonstruktion' dominiert. Es ist ein Einzelwerk in mehrfachem
Sinne: als einzigartiges Werk und als vereinzeltes, alleinstehendes Werk des Autors, der
nach dem aufsehenerregenden Anfang seiner literarischen Karriere kein umfassendes
Erzdhlwerk (und kaum noch wirklich Literarisches) hinterlieB. Es wire vielleicht nicht
verfehlt zu behaupten, daB3 hier eine grundlegende, vom Text selbst bedingte Unfort-
setzbarkeit am Werk ist. Der negative Ausgang ist sozusagen schon im symbolisch-
intertextuell angelegten Titel vorprogrammiert, diese Tatsache wird aber erst in Kenntnis
der vielfaltigen textuellen Beziehungen deutlich. '

2.2. Die Textkonstruktion baut auf einem grundlegenden Strukturprinzip linearer Ver-
kettung und zeitlichen Nacheinanders auf, obwohl diese einfache Struktur durch eine Art
. Verdopplung” komplizierter wird: neben den Geschehnissen in der fiktiven ,realen” Welt
der (Haupt)figur Erwin (Wr) gibt es eine ,,Parallelgeschichte” in seiner ,,inneren”, ,,vir-
tuellen” Welt (Wv), die durch seine Triume, Eindriicke, Gedanken, Wiinsche, d.h. seine
subjektiven Empfindungen/Wahrnehmungen zustandekommt und fiir die Figur wichtiger
(oder sogar ausschlieBlich erlebt) wird als seine ,,reale” Wellt.

Das Prinzip der linearen Verkettung verbindet die Erzihlung auch mit alten Er-
zdhlmustern, die teils wiederaufgenommen, teils ins Negative gewendet werden. Die
Erzéhlung nimmt einerseits das Modell der Reise- und Abenteuerromane'® auf, jedoch so,
daB vor allem das (richtige) Abenteuer fehlt und der Text vielmehr ein Beispiel ,,der
Zielverfehlung und des Scheiterns” darstellt, was fiir moderne Literatur so charakteristisch
sein soll'’. Andererseits ist auch das Bildungsroman-Modell in der Erzihlung (zumindest
in Spuren) erkennbar'®, ein bestimmtes Bildungsziel wird thematisiert, das eben in der
Erkenntnis bestiinde, die aber bis zum Ende durch den Tod der Hauptfigur nicht erreicht

'* Unter ,, Textkonstruktion” verstehe ich hier den Aufbau, die Struktur eines Textes, als ,, Text-
konstrukt” bezeichne ich hingegen ein durch die Textstruktur (Textkonstruktion) entworfenes, (im
gegebenen Falle mehr oder weniger kiinstlich) konstruiertes, ideologisch geféarbtes und auf den Text
projiziertes Gebilde, eine Idee, die als ,,Aussage” des Textes dem Leser suggeriert werden soll (bei
Beer-Hoffmann entfaltet sich eindeutig ein solches Gebilde, wirend es bei Andrian eher nur ein
trotz wiederholter Anstrengungen mifigliickter Versuch zu verzeichnen ist).

16 Sorg verbindet das Erzdhlmuster der Reise- und Abenteuerromane mitdem Motiv der ,,Suche”
(,,queste™) und d¢r »Suche-Dichtung” und dadurch mit der mittelalterlichen Epik, d.h. dem Parzival-
Stoff (Sorg 1996: 247).

7 Vgl. Manfred Frank: ,,Tatsdchich kennt die neuzeitliche Literatur viele Weisen der Ziel-
verfehlung und des Scheiterns — mir will sogar scheinen, daf} sie sich insgesamt, in ihrem Wesen,
dadurch charakterisieren 148t.” (Frank 1989: 50). Ich halte es auch fiir sehr bezeichnend, daB Frank
selbst diese These mit der Sage vom Fliegenden Hollénder illustriert, die wiederum eine solche
,~Abenteuer-Struktur” aufweist.

18 Vgl. dariiber Rieckmann, der den Text ,.einen Miniatur-Bildungsroman” und Erwin einen
..,Nachkomme[n]”” Wilhelm Meisters nennt (Rieckmann 1983: 68), dessen Bildungsweg aber ohne
Erfolg abbricht.



66 MAGDOLNA OROSZ

und damit als Ziel endgiiltig aufgegeben wird. Es erfolgt letzen Endes nicht nur eine
Wiederaufnahme traditioneller Erzdhlmuster, sondern auch ihre gleichzeitige Aushoh-
lung, ihre Entleerung, die die thematisch artikulierte Problematik des Textes strukturell
auch begriindet und vertieft.

Die erzihlte ‘Geschichte’ im Garten der Erkenntnis widerspricht eigentlich den mini-
malen Anforderungen an eine narrative Struktur, denn dazu miiBite eine ,,Verinderung”
stattfinden, die den Anfangszustand vom Endzustand der Handlung unterscheiden lieBe.
Im Garten der Erkenntnis beginnt aber die ,,Geschichte” mit der Suche nach ,,Erkenntnis”,
die hier zuerst der Mutter von Erwin nicht zuteil wird: ,,[...] sie [die Mutter] liebte seine
[ihres Mannes] Verschiedenheit als ein lockendes und verheiBungsvolles Geheimnis, von
dem sie glaubte, es werde sich eines Tages wundervoll enthiillen.” (GE, 7). Die ,.Ent-
hiillung” wire gleichbedeutend mit einer ,,Erkenntnis”, die ihr bis zum Tode des Fiirsten,
ihres Mannes nicht zuteil wird, die sie auch spiter weitersucht, ohne sie zu finden: ,,Aber
beide [Mutter und Sohn] fanden das Geheimnis des Lebens nicht.” (GE, 48). Die Ge-
schichte der Mutter wiederholt sich in ihrem Sohn: er stirbt am Ende, ohne zur gesuchten
Erkenntnis zu gelangen: ,,So starb der Fiirst [= Erwin], ohne erkannt zu haben.” (GE, 58);
das Ende der ,,Geschichte” ist durch das Fehlen von ,.Erkenntnis” gekennzeichnet, so
spannt sich iiber die Linearitit der einzelnen dazwischenliegenden Episoden ein Zu-
sammenhang zirkuldren Charakters, der Anfang und Ende verbindet und die Unmog-
lichkeit von Erkenntnis suggeriert.

Die Parallelitit von Mutter und Sohn legt einen wichtigen Zug des Textes offen, ndmlich
daB zwischen den Figuren bzw. verschiedenen Elementen der Textwelt tiefere Bezie-
hungen existieren (die entweder die Figuren selbst wahrnehmen oder die durch den
Erzihldiskurs erschaffen werden'), wodurch die Hauptfigur Erwin mit zwei anderen
Figuren identifiziert wird: einerseits mit der Mutter: ,,[...] Erwin hatte ihre Hiande und ihre
Stimme; [...]” (GE, 7f.) und er sucht ebenfalls die Erkenntnis, obwohl auf andere Weise:
[...] sie waren wirklich eins, und was in ihm war, war in ihr; {...]; er war von der Zeit, sie
war von der Ewigkeit; oder er war ihr Leben, und sie war sein Tod, und dieser Tod und
dieses Leben waren tief und geheimnisvoll verkniipft. (GE, 48)

Andererseits gibt es eine Identitdt mit dem, indem Erwins Vater als ,,der Fiirst”
bezeichnet wird, und Erwin selbst wird im Erzihldiskurs im Moment seines Todes die
Bezeichnung ,.Fiirst” zuteil, obwohl er friiher nie so genannt wurde: ,,So starb der Fiirst,
ohne erkannt zu haben.” (GE, 58). Die Dreierbeziehung von Vater-Mutter-Sohn ist

LEIRE]

bestimmt durch die Motivpaare ,,Geheimnis”-"Erkenntnis” und ,,Verschiedenheit”-”Iden-

' Der Erzihldiskurs 148t im GE - trotz einer grundlegenden Subjektivierung der Erzihl-
perspektive — doch einen auktorialen Erzihler erkennen; vgl. auch Paetzkes Behauptung, grund-
sitzlich ,,[...] bestitigt in Andrians Text ein auktorialer Erzihler das FigurenbewuBtsein”; Paetzke
1992: 34), doch kann es auch festgestellt werden, ,,[...] die Perspektive des Erzahlers deckt sich,
zumindest weitgehend, mit der des Protagonisten, [...]” (Rieckmann 1983: 67).



‘GEGENWELTEN’: RICHARD BEER-HOFMANNS UND LEOPOLD ANDRIANS... 67

titdt”, wobei die Erkenntnis auch' eine Erkenntnis des Anderen, d.h. Selbst- und Welt-
erkenntnis zugleich sein sollte, was am Ende jedoch selbst als Zielsetzung nicht mehr
existiert: wihrend der Fiirst [= Erwins Vater] stirbt, ohne daB seine Frau sein Geheimnis
[=seine wahre Identit4t] enthiillt [=erkannt] hitte (vgl. GE, 7), stirbt ,,der Fiirst [=Erwin],
ohne erkannt zu haben” (GE, 58); im AbschluBsatz verschwindet das Objekt der Er-
kenntnis, das am Anfang noch als Erkenntnis des Anderen postuliert/gegeben (wenn auch
nicht erreicht) war.

Die einzelnen Episoden der ,,Geschichte” sind wiederum durch die erwihnten Mo-
tivpaare dominiert und verbunden, indem sie verschiedenartige Versuche der Figur
(Erwin) zeigen, jemanden oder etwas kennenzulernen, zu erkennen (die Mitschiiler im
Konvikt, Freunde, Frauen bzw. Gegenden, Stiddte usw.). In all diesen Versuchen dominiert
ein weiteres Motiv der Textwelt, namlich daB fiir die Figur alle Entitdten (Lebewesen und
Gegenstiande ebenfalls) durch die Eigenschaft ,,Schonheit” wahrgenommen werden (wozu

- auch solche wiederkehrenden Motive wie ,Fest”, ,,Zeremonie”, ,,Eleganz” hingehoren),
was auch zu einer gewissen Ununterscheidbarkeit der verschiedenen Entitdten (Menschen
und Gegenstinde) der Welt fiihrt. Auf diese Weise erscheinen die einzelnen Episoden und
die in ihnen auftretenden Figuren (z.B. Lato, Clemens, der Offizier) als Wiederholungen,
was dadurch verstirkt wird, daf} in Erwins Wahrnehmungswelt virtuelle Modalitéten der
Wahrnehmung — Erinnerungen, Eindriicke, Gedanken, Triume — dominieren” und die
Hreale” Welt der Figur unterdriicken, so dafl zwischen den Weltsegmenten Wv und Wr
der Textwelt eine Dominanzrelation feststellbar ist: Rdom (Wv, Wr). Die Festlegung der
Wahrnehmung der Figur auf die (vorhandene oder nicht vorhandene) Eigenschaft der
,.Schonheit”, d.h. die #sthetizistische Weltsicht®' fiihrt dazu, daBB die verschiedenen
Entitdten der Weltwelt als miteinander identisch wahrgenommen werden und dadurch eine
richtige Erkenntnis unmoglich machen (sie sollte — wie es auch der Anfangszustand der
Handlung in Bezug auf den Fiirsten und seine Frau suggeriert — in der Erkenntnis der
Verschiedenheit des/der Anderen und damit seiner/ihrer wahren Identitit bestehen). Die
Wahrnehmungswelt der Figur drangt sich sozusagen der fiktiven Realitit auf, sie wird das
MaB aller Elemente dieser Welt, das Ich wird dann das einzige Erkenntnissubjekt und
zugleich auch Erkenntnisobjekt, Innen und Aufien flieBen ineinander: ,,Da wurde ihm klar,
daB er nicht in der Welt seine Stelle suchen miisse, denn er selber war die Welt, gleich
groB und gleich einzig wie sie; [...]” (GE, 54). Das Ich ist auf sich selbst gestelit: »Ego
Narcissus”, wie ein Motto des Textes unverhiillt zugibt”. Das grundlegende Problem der
Textwelt konnte vereinfacht auf folgende Weise dargestellt werden:

0 Vgl. auch Schumacher 1967: 54f.f., Paetzke 1992: 30f.

' Die Frage des Asthetizismus des GE wird bei Pactzke eingehend diskutiert (vgl. Paetzke 1992:
43ff.), wobei der Asthetizismus auch als allgemeiner Charakterzug der Literatur der Jahrhundert-
wende thematisiert wird (Paetzke 1992: 140f.)

2 Uber die Frage der narzifitischen Figur und der narziBtischen Weltwahrnehmung vgl. z.B.
Schumacher 1967: 70ff., Rieckmann 1983: 78, Paetzke 1990: 64, Paetzke 1992: 40f.



68 MAGDOLNA OROSZ

Im Weltsegment der ,,realen” Welt der Figur-(Wr) gibt es unterscheidbare Individuen:
fir We: X1 £ X2, X2 # X3} +... Xm % Xa

Im Weltsegment der ,,virtuellen” Welt der Figur (Wv) gibt es ununterscheidbare Indivi-
duen (durch die reduktion auf die Eigenschaft —Schénheit-):
fiir Wy: X1 = X2, X2 = X3} +... Xm = X

Wegen der Projektion nicht-moglicher Identititen in Wv:
Anfangszustand: [-Erkenntnis]
Endzustand: [-Erkenntnis]

Folge: x1 wird eliminiert

Die narziBtische und &sthetische Weltwahrnehmung der Figur wird durch ambivalente
Ziige von Menschen (z.B. der Séngerin, die die Figur durch ihre widersprechenden Ziige
fasziniert und verstort: ,,Zufdllig horte der Erwin, daB sie im Leben alt und nicht schén
sei; von da an war sie ihm noch merkwiirdiger. [...] sie war wirklich nicht schén und sie
war alt, aber dennoch war sie wie ein Madchen”; GE, 16) oder durch die Ambivalenz von
Erscheinungen gestort, so daB sie sie als Abwehr in einer Art Reduktion/Festlegung auf
»ochonheit”, , Festlichkeit”, ,,Zeremonie” als abstrakte Begriffe (z.B. ,.die Frau”, ,das
Leben”) wahrmimmt, und die durch diese Reduktion/Abstraktion nicht festlegbaren
Elemente als stérend und unbekannt oder sogar bedrohend auffat, dadurch aber den Weg
zur Erkenntnis der Vielfalt der Welt, der Erscheinungen und ihrer wirklichen
Beschaffenheit/Identitdt versperrt. Eben deshalb empfindet er die Begegnungen mit dem
Fremden als besonders beidngstigend (und die Angst steigert sich mit jeder weiteren
Begegnung, weil der Fremde mit seinen Kategorien nicht zu fassen ist; bei der dritten
Begegnung wird er sogar als ,,Feind” apostrophiert™). Die Figur des Fremden wirkt sich
zerstorerisch auf die auf ,,Schonheit” gegriindete Welt Erwins aus, denn als Reprisentant
einer Erwin unbekannten, von ihm eigentlich unterdriickten Welt des HiBlichen, Nicht-
Eleganten und ,,Formlosen”, des Triebhaften und UnbewuBten (das auf Grund intertextuell
identifizierbarer Elemente als solche bezeichnet werden diirfte®) fiihrt er eigentlich das
endgiiltige Scheitern der Hauptfigur herbei, die seine erstarrte Schénheitswelt nicht

” Die Wiederholungsstruktur der drei Begegnungen mit dem Fremden wird bei Rieckmann
eingehend analysiert (und auf ein bestimmtes intertextuelles Muster hin festgelegt, worauf ich noch
zuriickkommen werde); vgl. Rieckmann 1983: 73ff.

* In Rieckmanns Analyse ist der Fremde eindeutig als eine Dionysos-Figur identifizierbar (vgl.
Rieckmann 1983: 74ff.)



‘GEGENWELTEN’: RICHARD BEER-HOFMANNS UND LEOPOLD ANDRIANS... 69

aufzugeben oder zumindest zu Offnen vermag, und dadurch auch das letzte Ziel der
, Erkenntnis” verfehlt™.

2.3. Der Erzdhldiskurs im Garten der Erkenntnis akzentuiert die grundlegende mehrfache
Ausrichtung der ,,Geschichte” und die Spaltung der Textwelt in eine ,,reale” und eine
»virtuelle” Welt, und die ,,virtuelle” Welt wird eigentlich so iibergreifend, daf} die ,,reale”
Welt fiir die Figur kaum mehr als solche wahrgenommen werden kann®® und auch fiir den
Leser erst nach einer aufmerksamen Lektiire rekonstruierbar wird. All dies wird erreicht
durch eine besondere Doppelheit des Erzahlens. Obwohl die ,,virtuetle” Welt der Figur
und ihre Prisentation durch die Subjektivierung des Erzdhlens, durch die Ausrichtung
nach der Perspektive der Figur und durch das Hereinspielen alternativer BewuBtsein-
szustinde dominieren, bleibt doch ein auktoriales Erzéhlen im ganzen Text klar bemerk-
bar. Der (fiktive) Erzihler versteckt sich zwar hinter der Figurenperspektive, er erschafft
aber die verschiedenen Zusammenhiénge zwischen den Figuren und den Elementen der
Textwelt. In Andrians Text entsteht dadurch eine eigenartige Mischung von modernem
und , traditionellem” Erzéhlen, so dafl aber die modernen Formen der Darstellung des
,JInneren” sich sehr stark auf das auktoriale Erzihlen auswirken.

Das wird besonders gut sichtbar an den verschiedenen intertextuellen Bezagnahmen,
die im Garten der Erkenntnis nicht innerhalb der Welt der Figur zustandekommen,
sondern vom (fiktiven) Erzihler iiber die Textwelt projiziert werden. Es handelt sich hier
—ebenso wie auch in der Konstruktion der Textwelt — um zwei miteinander konkurrierende
intertextuelle Bezugsfelder unterschiedlichen Urprungs und Charakters: einerseits gibt es
in der Erzdhlung biblisch-religitse, andererseits aber antik-mythologische Bezugnah-
men”’. Diese unterschiedlichen und einander im Textzusammenhang widersprechenden
intertextuellen Bezugsfelder unterstiitzen und bereichern die in der ,,Geschichte” beo-
bachtbaren Zusammenhinge, denn sie hangen wiederum eng mit der Frage der ,,Erkennt-
nis” und der ,Identitét” zusammen. Die biblisch-religiosen Beziige werden gleich mit dem

% Renner versucht die im Garten der Erkenntnis artikulierte Problematik mit einem »psycho-
soziologischer Interpretationsansatz” anzunidhern, wobei sie die Probleme der Textwelt als Nie-
derschlag der Probleme des Autors deutet und konstatiert, Erwins Weg fiihrt ,,[...] statt zur
befreienden Identititsfindung immer mehr in das Gefangnis narziBhafter Selbstbespiegelung [...1”
(Renner 1981: 116).

% Man kann in dieser Beziehung von einer ,,Wendung nach innen” (Stoupy 1996: 200) sprechen;
Stix versucht diese Erscheinung in einen breiteren Traditionszusammenhang zu stellen, indem ,,[...]
der Kiinstler Andrian — und nicht nur der Kiinstler — die eigentliche Wirklichkeit nicht in den
Erscheinungen der Welt [sieht]; er sieht sie im Mirchen, im Traum. Und damit steht er in bester
osterreichischer Tradition [...]” (Stix 1971: 481).

%’ Rieckmann anal ysiert die mythologischen Beziige im Garten der Erkenntnis sehr eingehend,
indem er die Figur des Fremden als eine — durch Nietzsches Die Geburt der Tragddie vermittelte —
dionysische Erscheinung interpretiert, dabei aber andere mogliche intertextuelle Beziige auBer acht
148t (vgl. Rieckmann 1983: 74ff.)



70 MAGDOLNA OROSZ

Titel (zwar nicht eindeutig markiert, aber aus dem Textzusammenhang herausfiltrierbar)
gesetzt: der Ausdruck ,,Garten der Erkenntnis” spielt versteckt auf den biblischen ,,Garten
Eden” an, wo neben dem ,,Baum des Lebens” auch ein ,,Baum der Erkenntnis des Guten
und Bosen? steht, dessen ,,Erkenntnis” aber fiir den Menschen nicht zugénglich ist: ,,Und
Gott der Herr gebot dem Menschen und sprach: Da darfst du essen von allen Baumen im
Garten, aber von dem Baum der Erkenntnis des Guten und Bosen sollst du nicht essen,;
denn an dem Tage, da du von ihm issest, muB3t du des Todes sterben.”®. Der Garten Eden
ist also mit fehlender Erkenntnis und einem Verbot der Erlangung der Erkenntnis
gekennzeichnet, damit verbunden auch durch eine Art Identitit, die in einem ungeteilten
Wesen des Menschen, in seiner Einheit/Identitit mit sich selbst und seiner Umgebung
besteht. Die Erkenntnis (die in der Bibel eigentlich moralische Erkenntnis, d.h. die
,JErkenntnis des Guten und Bosen”, in Andrians Erzdhlung aber ,.Erkenntis” im
allgemeinen ohne weitere Spezifizierung ist) kann demgemiB nur durch die Ubertretung
des Verbots (also durch den ,Siindenfall”) erreicht werden, womit auch eine Ich-
Erkenntnis des. Menschen und demzufolge eine Spaltung der urpriinglichen Einheit und
Identitit erfolgt. Durch diesen intertextuellen Hintergrund wird das ganze Anliegen der
,,Geschichte” als problematisch projiziert, deshalb wurde behauptet, da3 das Scheitern
gewissermaBen schon im Titel vorprogrammiert aufscheint.

Die biblischen Beziige werden durch andere Elemente des Textes (Kirchengebdude,
kirchliche Feste, Zeremonien, Priester usw.) unterstiitzt, die das Motiv der ,,Kirche” und
»Religion” weiterfiihren, wobei ,,Kirche” im Text im zweifachen Sinne sowohl als
,,Gebidude” als auch als , Institution” verstanden werden kann. Das Motiv ,,Kirche/Re-
ligion” fiihrt auch ein weiteres Motiv ein, ndmlich das der geregelten, festgelegten ,,Form”
und ,,Ordnung”, die die Welt der Hauptfigur weitgehend beeinflufit (er will eine Zeitlang
sogar Priester werden). Das zu diesem Motivkreis gehorende ,,Fest” erhélt aber auch eine
andere Konnotation, wenn im Erzihldiskurs iiber ,,das Fest des Lebens” (GE, 40), das den
,»groB[en] und feierlichfen] ,,Festen des siebzehnten Jahrhunderts” (GE, 40) glich, ,.die
groBen Feste der maBlosen Freude, [...] die Feste Alexanders des GroBen zu Persepolis
und Babylon” (GE, 41) auftauchen und damit das zweite intertextuelle Bezugsfeld
einfiihren. Die Allusion auf die ,,maBlose[n] Freude” verbindet das Motiv des , Festes”
mit einer anderen Konnotation, namlich mit der der ,,Formlosigkeit”3°, und diese neue

% Mose 1.2: 9

* Mose 1. 2: 16-17

* Der aufmerksame und in intertextuellen Sachen argwohnisch gewordene Leser konnte hier an
Thomas Manns Zauberberg denken, wo Naphta den Gegensatz zwischen ,,Uberform” (d.h. strenger
Form) und ,,Unform” (Formlosigkeit), zwischen dem durch Spanien und die Jesuiten reprisentierten
»Westen” und dem ,,Osten” ganz offen artikuliert. Diese Gegeniiberstellung erscheint im Garten
der Erkenntnis zwar nicht so offen, aber sie ist konnotiert durch die prunkhaften Kirchen des 17.
Jahrhunderts (der Zeit der nicht zuletzt den Jesuiten zu verdankenden Neubelebung der — katho-
lischen — Kirche) und die erwahnten Stiidte — Persepolis und Babylon — des alten Ostens.



‘GEGENWELTEN’: RICHARD BEER-HOFMANNS UND LEOPOLD ANDRIANS... 71

Auslegung des selben Motivs wird am stéirksten mit der Figur des Fremden verbunden,
die auch als eine dionysische Figur interpretiert werden kann (aufgrund von Motiven wie
HiBlichkeit, Gegensitzlichkeit, Ambivalenz des Gesichts, das Gesicht als Maske, sein
Leben als Liige und tiefe Wahrheit zugleich, Weintrinken)’'. Die Figur des Fremden und
die damit verbundenen Moglichkeiten (Befreiung von der geregelten, erstarrten Form, den
religios-moralischen Wertvorstellungen, Hinwendung zu dunkel geahnten anderen, ver-
borgenen Seiten der Welt und des Menschen) kbnnten zu einer anderen Art ,,Erkenntnis”
fithren. Das wiirde aber einen ,,Abstieg” in die Tiefen des eigenen Ich, ins UnbewuBte
bedeuten, und erst das konnte auch eine Einsicht in die verborgenen Seiten der Welt
herbeifithren. Die Hauptfigur ist aber nicht dazu fihig, den entscheidenden Schritt zu
wagen und diese Art ,,Erkenntnis” anzunehmen, deshalb erscheint ihr die AuBenwelt und
darin die geheimnisvolle Gestalt des Fremden immer undurchschaubarer und ambi-
valenter. Die Figur bleibt auf sich selbst bezogen, eine Narzififigur: ,[...] er hoffte, daB,
wenn er sie [=die Welt] erkannt hétte, ihm aus ihrem Bildnis sein Bildnis entgegenschauen
wiirde” (GE, 54), deren selbstreflexive Welt zu keiner Erkenntnis (zu keinem richtigen
Objektbezug) fahig ist.

Die Unfidhigkeit der Hauptfigur zum Heraustreten aus dem einen Interpretationsmodell
(strenge Form, Intellektualitit) und zum Eintreten in ein anderes (Formlosigkeit, Un-
bewuBtes) wird also durch die erwzhnten intertextuellen Bezugsfelder vertieft, aber so,
dal der Erzahldiskurs keine Festlegung auf ein (textextern-intertextuell) konzipiertes
mogliches Muster als Losungssuggestion, auf ein potentielles ideologisch-gedankliches
Konstrukt aufzeigt. Das ist auch der wichtigste und wesentlichste Unterschied zwischen
dem Garten der Erkenntnis und Beer-Hofmanns Erzihlung, die auch als ein Schliisseltext
der Jahrhundertwende angesehen werden kann — die Griinde dafiir sollten aus der nach-
folgenden Analyse hervorgehen.

3. Der Tod als Quelle der Erkenntnis

3.1. Beer-Hofmanns Erzihlwerk ist nicht besonders umfangreich. Der 1900 erschienene
Roman Der Tod Georgs konnte wiederum in einem #hnlichen Sinne als ,,Einzelwerk”
bezeichnet werden wie Andrians Der Garten der Erkenntnis: Einerseits folgen diesem
Werk keine bedeutenden Erzihltexte des Autors mehr, andererseits aber erweist sich der
Text, der thematisch-motivisch und die Problemstellung betreffend wichtige Gemein-
samkeiten mit Werken anderer Autoren der Epoche aufweist, auch als nicht fortsetzbar,

*" Ich méchte hier erneut auf Rieckmanns detaillierte Analyse hinweisen, die diese Details zur
Begriindung des dionysischen Charakters des Fremden genau aufzihlt und auch die Verbindungen
zu Nietzsche klar umreiBt; mit dieser Auslegung der Figur und der damit verbundenen Folgen fiir
Erwin kannich im groflen und ganzen einverstanden sein, bei ihm erfolgt aber keine Kenntnisnahme
der anderen moglichen intertextuellen Beziige.



72 MAGDOLNA OROSZ

wenn auch aus anderen Griinden als die Erzihlung Andrians. Beer-Hofmanns Text
suggeriert namlich eine positive Losung™, die aber durch die Motivzusammenhinge nicht
konsequent vorbereitet und der Textwelt eher als ein ideologisch-gedankliches Konstrukt
von auBen auferlegt wird, auf Grund der Zusammenhiinge der Textwelt — nicht fiir die
innerhalb der Textwelt situierte Figur, aber zumindest fiir den Leser - trotzdem als
illusorisch bezeichnet werden diirfte. Die beiden untersuchten Texte kénnten eben im
Lichte der Frage, ob sie auf der Suche nach , Erkenntnis” ,,Fluchtwelten” aufbauen oder
nicht aufbauen, als zwei einander entgegengesetze Varianten betrachtet werden: wiahrend
im Garten der Erkenntnis (wo der Titel scheinbar etwas Positives suggeriert) die Suche
nach einer solchen Welt thematisiert und mit der »Flucht” in den Tod eigentlich auch
aufgegeben wird, entsteht im Tod Georgs (der schon im Titel den ,,Tod”, also etwas
Negatives einfiihrt) eine ,Fluchtwelt”, die durch die Flucht der Figur in eine Ideologie
zustandekommt, deren illusorisch-problematischer Charakter aber der Figur nicht auf-
scheint bzw. nicht aufscheinen kann™.

3.2. Die Konstruktion der ,,Geschichte” im Tod Georgs ist komplizierter als im Garten
der Erkenntnis, indem Beer-Hofmanns Text keine eindeutige Linearitdt als Struktur-
prinzip aufweist; es gibt zwar ein gewisses rekonstruierbares Nacheinander der Ereignisse,
sie sind aber zeitlich und rdumlich episodenhaft, die Episoden sind locker zusammen-
hingende Ausschnitte aus einem potentiell gréBeren Abschnitt, der hingegen nicht einmal
konturhaft aufscheint. Zugleich werden die Zusammenhiinge zwischen den einzelnen
Episoden durch virtuelle Zustinde (Traum, Vision, Gedankenfolge) iiberwuchert, die das
erzihlte duBere Geschehen fast vollig verdecken und im Erzdhldiskurs ein eindeutiges
Ubergewicht der Darstellung dieser virtuellen Zustinde durch inneren Monolog, erlebte
Rede, innere Perspektive zustandebringen“, Das ,,Subjektive”, das ,Innere” dominiert
hier ebenso wie im Garten der Erkenntnis, die Textwelt wird also auch in eine (fiktive)
»reale” Welt (Wr) und eine (fiktive) ,virtuelle” Welt (Wv) der Figur gespalten, deren
Verhiltnis zueinander wiederum durch eine iiberwiegende Dominanz der ,,virtuellen”
Welt gekennzeichnet ist: Rdom (Wv, Wr). Die einzelnen Kapitel, die zugleich je einen

*2 Nickisch stellt auch (obwohl nicht ausgesprochen iiber den Tod Georgs) fest: ,,Den absoluten
Bezugspunkt, den es also in der Wirklichkeit nicht geben kann, findet Beer-Hofmann im Inhalt
seines Glaubens.” (Nickisch 1980: 33); diesbeziiglich vgl. auch Nickischs Uberlegungen iiber diese
Frage bei Autoren des Wiener Kreises, op. cit., S. 34-40.

* In dieser Hinsicht ist es vielleicht nicht entscheidend, was fiir eine 1deologie suggeriert wird,
wichtig ist — zumindest fiir die Analyse der Textkonstruktion —, da hier etwas durch die textuellen
Zusammenhinge nicht entsprechend Vorbereitetes und sich aus ihnen nicht bruchlos Ergebendes
in den Text eingefiihrt wird.

* Pfeiffer spricht in dieser Beziehung von den ,,[...] zum erstenmal konsequent angewandten
Erzéhltechniken der erlebten Rede, des inneren Monologs und des BewuBtseinsstroms” (Pfeiffer
1997: 120).



‘GEGENWELTEN’: RICHARD BEER-HOFMANNS UND LEOPOLD ANDRIANS... 73

Ausschnitt der (auf einer abstrakten Ebene rekonstruierbaren) Textwelt darstellen, bringen
diese Dominanz in mehreren Phasen zustande.

Der Anfangszustand der Textwelt etabliert gleich die beiden Welten der Figur, obwohl
hier zuerst nocht ihre ,;reale” Welt in den Vordergrund gestellt wird: das Gespréch mit
dem Doktor, der erwihnte Besuch von Georg und das Gespriich mit ihm, der Spraziergang
am spiten Abend und die Begegnung mit einer jungen Frau sind ,,reale” Ereignisse in der
(fiktiven) Welt, die aber gleich ,,modalisiert” und verunsichert werden, indem (da im
Erzihldiskurs die subjektive Figurenperspektive iiberwiegt) durch die auffallende Haufig-
keit der Verwendung des Verbs ,,scheinen” oder ,.erscheinen” die fiktive ,,reale” Welt von
Paul zugleich vom Schein(baren) beherrscht wird. Die subjektive Welterfahrung der Figur
verbindet eigentlich ihre ,reale” und ,,virtuelle” Welt, indem durch die Wiederholungs-
struktur von bestimmten, eigentlich in der ,,realen” Welt beobachtbaren Motiven (Natur-
erscheinungen wie Wasser, Wolke, Nebel, Wind, Regen, Sonne, Mond, Berg, Farben wie
weil, schwarz oder kleine Momente der Umgebung wie z.B. ,,der Schatten des Fens-
terkreuzes” usw.) in beiden Welten einander dhnliche Elemente in Erscheinung treten; so
daf} auch die klaren zeitlichen Grenzen aufgehoben werden und eine Vernetzung der
unterschiedlichen Welten zustandekommit. :

Die darauffolgenden Abschnitte der Textwelt lassen sich durch eine klare Dominanz
der ,,virtuellen” Welt kennzeichnen: das zweite Kapitel, d.h. die der ersten Episode
folgende Nacht umfafit den Traum der Hauptfigur Paul von seiner eigentlich nur ima-
ginierten Frau, bzw. die darin eingebettete und im Traum als Kindheitserinnerung/
Leseerlebnis eingeblendete Vision vom rituellen antiken Fest der Fruchbarkeitsgottin
Astarte. Die ,,reale” Welt wird auch von diesen ,,virtuellen” Weltsegmenten iiberschattet,
indem Paul unter dem EinfluB seines Traumes noch gar nicht weil3, daB wihrend seines
Traums iiber den Tod seiner ,,virtuellen” Frau sein Freund tatséchlich gestorben ist. Diese
Tendenz setzt sich auch in der néchsten Episode der Textwelt fort: Paul fahrt mit dem Zug,
um Georgs Leiche zu seinen Verwandten zum Begribnis zu begleiten, wihrend der Fahrt
werden aber alle duBeren Eindriicke der ,,realen”” Welt in Pauls ,,virtuelle” Welt iiberfiihrt,
die reale Personlichkeit Georgs wird zum Gegenstand von Pauls Vorstellungswelt, indem
er—sich Georgs Vergangenheit und seine nicht mehr mogliche Zukunft bzw. sogar Georgs
Phantasien iiber sein Leben ausmalend — die konkrete Person als Individuum virtualisiert,
seinen Tod von seiner personlich-individuellen Bedeutung befreit und ihn auf diese Weise
einer iiberpersonlichen Deutung ausliefert, die er dann in der (in der erzéhlten ,,Ge-
schichte” einige Monate spiter stattfindenden) letzten Episode in seiner ,,virtuellen” Welt
tatsdchlich durchfiihrt, indem er auf einem herbstlichen Spaziergang eine ideologisch-
tiberpersonliche Umdeutung der Vorginge in seinen Welten vornimmt.

Wenn die durch das komplizierte Strukturgewebe der Textwelt suggerierte Problematik
zusammengefafit werden soll, kommt man zu dhnlichen Feststellungen wie im Garten der
Erkenntnis: im Tod Georgs geht es ebenso um Identitit und Erkenntnis wie in Andrians
Erzihlung, wenn auch diese Problematik auf eine ganz andere Weise prisentiert wird. Das



74 MAGDOLNA OROSZ

zentrale Motiv des Todes und seiner Varianten (Schwiche, Verginglichkeit menschlichen
Lebens, Krankheit, Altern)” ist in allen Weltsegmenten und auf allen Ebenen eng mit der
Frage der Identitit und der Erkenntnis, der Welt- und Selbsterfahrung verbunden. Der Tod
erscheint in konkreter Form einerseits als der virtuelle Tod der nur imaginierten, getri-
umten Frau, andererseits als Georgs wirklicher Tod, wobei der virtuelle Tod in der
Textwelt eine viel groBere Stelle einnimmt als der tatsdchliche des Freundes, der in einem
weiteren Schritt der Gedankenexperimente der Hauptfigur seiner personlichen Bedeutung
enthoben wird: ,,[...] er wuBte, was ihn jetzt erschiitterte, war nur der Tod, nicht Georgs
Tod; [...]” (TG, 572). Das Todesmotiv kann auch als eine Erscheinungsform der in der
Textwelt artikulierten Problematik angesehen werden, denn einerseits hiangt der ,,Tod”
mit der Frage der Grenzen der menschlichen Personlichkeit, andererseits mit der der
Erkenntnismoglichkeiten und -formen zusammen. Die Grenzen der menschlichen Person-
lichkeit werden durch den Tod endgiiltig aufgehoben und zugleich gefestigt, und Paul
versucht — angeregt durch den ,,Tod” in beiden Welten — die Grenzen der eigenen
Personlichkeit eigentlich in zwei Richtungen aufzuheben/auszudehnen: einerseits durch
das Untertauchen in seiner ,,virtuellen” Welt (im Traum, im Gedankenflu8, im Inneren),
die eine Offnung ins UnbewuBte bedeutet: ,,Und iiber dem Leben seiner Tage war ein
zweites [...] gewolbt [...] Nicht unterjocht von Zeit und Raum, freier als das Leben der
Tage, lebten Traume; und reicher und siiBer und grausamer und mit prunkenderer Macht
als das Leben, durften sie ihre Herrschaft iiben [...]” (TG, 619).

Andererseits konnte die Ausdehnung der Personlichkeitsgrenzen nach auBen, ins
Uberpersonliche geschehen, indem die Figur mehrfach zur ,,Masse” Zuflucht nimmt,
zuerst in der in den Traum eingebetteten Vision des 2. Kapitels, wo im Sinnesrausch des
Festes der einzelne Mensch als korper- und gesichtsloser, entindividualisierter Teil der
Masse, der Menge empfunden wird: ,,Wissender und ahnender als die einzelnen war die
Menge. Die tiefe einzelner inbriinstige Andacht des Tages hatte sie zusammengeballt und
eins werden lassen; was keiner ahnte, war unbewuf8t im Fiihlen aller.” (TG, 547). Diese
Masse verschlingt den Einzelnen; auf der anderen Seite wendet sich Paul wiederum zur
Masse als Losungsmoglichkeit, wobei diese Menge dann eher als die Gesamtheit der
Menschenals ,,Menschheit” suggeriert wird, die in der Welt ,,seiner Ahnungen” (TG, 619),
d.h. im iiberpersonlich iiberhohten Segment seiner ,,virtuellen” Welt als eine endgiiltige
Erkenntnis férdernde Einheit des Individuums mit seinen Mitmenschen erscheint:¢ ,.Nicht

% Pfeiffer stellt auch fest: .Beer-Hofmanns Roman kreist um die fiir die Jahrhundertwende
zentralen Themen der Schonheit, der Verginglichkeit, des Alterns und des Todes.” (Pfeiffer 1997:
122), er stellt den Roman dadurch in eine groBere Perspektive, wodurch auch seine enge thematische
Verwandtschaft mit' Andrians Text untermauert werden kann.

% Durch die starke ideologische Firbung der suggerierten Losung wird die ,,Masse” wiederum
begrenzt und nur auf eine gut identifizierbare Gemeinscheft festgelegt, auf ,.ein Volk, um Gnaden
nicht bettelnd, im Kampf den Segen seines Gottes sich erringend; [...] ein Volk von Erlosern, zu
Dornen gesalbt und auserwihlt zu Leiden.” (TG, 114).



‘GEGENWELTEN’: RICHARD BEER-HOFMANNS UND LEOPOLD ANDRIANS... 75

wie ein einsamer Ton, ins Leere, verhallte sein Leben. Verschlungen in ein groBes, von
Urbeginn gemessenes, feierliches Kreisen, trieb sein Leben, mitdurchtont von ewigen
Gesetzen, die durch alles klangen. [...] und der Tod schied ihn nicht von allem.” (TG,
619).

Die so gewonnene Erkenntnis scheint eine Losung fiir die Identitédtsproblematik zu
liefern, trotzdem bleibt sie innerhalb der ,,virtuellen” Welt der Figur und sie wird — wie
alles in der Textwelt— durch eben diese Virtualitit auch relativiert und verunsichert: ,,Aber
woran wollte er erkennen, daB3 das Schicksal fritherer Stunden nicht auch dieser Abend-
stunde bereitet war? [...] Welches Zeichen war ihm denn gegeben, daB dies nicht
vergénglich in ihm war, [...], daB es — wie das Blut in seinen Adern — immer ihm, und nur
ihm gehorte?” (TG, 621).

Der letzte Satz hebt die Giiltigkeit der Erkenntnis tatsichlich auf, denn statt der ,,ihn
leitend[en]” ,,starke[n] Hand” bleibt er wieder auf sich selbst belassen: ,,Aber was er fiihlte,
war nur das Schlagen seines eigenen Bluts.” (TG, 624). Dies wird auch dadurch her-
beigefiihrt, daB8 er die Erkenntnis als individuelle, private nur fiir sich selbst reklamiert
(»[...]1 nur ihm gehorte”; Hervorhebung von mir M.O.). Die Figur Pauls verindert sich
doch nicht grundlegend: zwar gibt es hier (im Gegensatz zum Garten der Erkenntnis) eine
,-Erkenntnis”, d.h. es tritt eine Veridnderung zwischen Anfangs- und Endzustand ein:

Anfangszustand: [-Erkenntnis]
Endzustand: [+Erkenntnis],

die die Erkenntnis erlangende Figur veridndert sich aber nicht, in ihren beiden Welten
verfiigt sie sowohl am Anfang als auch am Ende iiber die Eigenschaft ,,Ich-Befangenheit™:

Anfangszustand: Wy: x ist ich-befangen
Wy: x ist ich-befangen
Endzustand: Wr: x ist ich-befangen
Wy: x ist ich-befangen.

Paul ist — ebenso wie Erwin — eine Personlichkeit, die iiber keine richtigen inter-
personlichen Beziehungen verfiigt; er hat zwar einen ,,Freund”, den er aber als einen
anderen Menschen nicht richtig kennt, denn in dieser Beziehung kreisi er auch nur um sich
selbst. Sonst hat er keine Bindungen, seine menschlichen Beziehungen sind entweder nur
projiziert, wie im Falle der getrdumten Frau, oder entindividualisiert wie in der Vision
vom mythischen Massenfest und in der Vision von der die Personlichkeit auflésenden
Gemeinschaft. Paul ist ebenfalls eine narzidische Personlichkeit, sein Ich ist der einzige
Bezugspunkt: ,,[...] hinter allem fand er nur sich wieder; und seine eigenen unruhig
flackernden Gedanken starrten verzerrt ihn an, mit dem vertraulichen Licheln Mitschul-
diger” (TG, 563); er erschafft sich sogar seine ~ wenn auch eventuell nur virtuelle, fiir ihn



76 MAGDOLNA OROSZ

aber einzig existierende — Welt: ,,Jhm hatten alle Dinge ihr Antlitz zugewandt, [...] Aber
aus ihm geboren war die Welt, in der er triumte; von ihm gesteckt waren die Grenzen ihrer
Himmel und ihrer Erden. Allwissend war er in ihr, und alles wufite von ihm.” (TG, 607).
Das ,,.Du”, der/die Andere ist fiir ihn eine Ich-Projektion, so ist seine sowieso nur virtuell
im Traum existierende Frau sein ,,Geschopf”, das ihn widerspiegelt: ,,Und wieder suchte
er in seiner Erinnerung nach Worten von ihr, {...]; aber wie er sie fand, schien es ihm, als
wiren es seine eigenen. [...] nur sich selbst brauchte er zu lieben, dann muBte er auch sie
liebhaben, so sehr war sie erfiillt von ihm.” (TG, 563).

Der Partner in einer solchen narzifitischen Beziehung wird nicht als Individuum,
sondern als personlichkeitsloser Gegenstand wahrgenomen: ,,Da hatte er [...] gewuBt, da
er sie liebhatte, wie man die Dinge liebhat, denen man Sehnsucht und Gliick und Schicksal
zu sein vermag” (TG, 534); es ist kennzeichnend, daB Paul seine getrdumte Frau (aber
auch die wihrend des Abendspaziergangsim ersten Kapitel zufillig getroffene junge Frau)
nicht als Ganzes, sondern durch getrennte Sinneseindriicke als — auBerdem noch mit
Gegenstinden, oft mit Kunstwerken gleichgesetzte — verschiedene Formen wahrnimmt
(Hand, Hals usw.): der ,narziBtische Charakter™’ empfindet seine Welt aus der Pers-
pektive des ,.einsamen, selbstbezogenen Astheten, der die duBere Wirklichkeit auf sein
Bild von ihr reduziert””. Auf diese Weise 10st sich die ,,reale” Welt der Figur in seiner
,virtuellen” Welt auf, das Problem der Identitét bleibt — trotz der virtuellen Losung-
smoglichkeit — weiterhin bestehen.

3.3. Der Erzahldiskurs ist im Tod Georgs viel komplizierter als im Garten der Erkenntnis
und im Gegensatz zu Andrians Erzihlung vollig subjektiviert”. Dieser komplizierte
Erzihldiskurs experimentiert (manchmal sogar schockierend, wie im 2. Kapitel, dessen
mehrfache Virtualitit sich fiir den Leser erst nachtriglich enthiillt) mit ,,modernen” Mitteln
des Erzihlens und verwendet nicht das altbewihrte Muster orientierenden auktorialen
Erzihlens. Das wird durch die Tatsache verstirkt, daB nicht einfach verschiedene Formen
subjektiv(iert)en Erzidhlens verwendet, sondern daB sie zugleich mehrfach miteinander
kombiniert bzw. ineinander gebettet werden und deshalb oft fast desorientierend wirken:
der Traum Pauls iiber seine eigentlich nicht-existierende Frau im 2. Kapitel enthilt

¥ Pactzke 1992: 71

* ibid., S. 75.

* Nickisch stellt fest: ,Es gibt keinen allwissenden Erzihler, der an irgendeiner Stelle reflek-
tierend hervortrite und Figuren und Geschehen ihren Platz in einem fiir objektiv zu erachtenden
Ganzen zuwiese.” (Nickisch 1980: 58). Pfeiffer hebt auch ,,[...] die ‘Entfabelung’ des Erzihlens,
die Auflosung einer kausal-linearen Handlungsstruktur, die ausgeprigte Abbildung von BewuB-
tseinsprozessen und die damit verbundene Reflexionsstruktur des Textes” (Pfeiffer 1997: 120f.)
hervor, und Pactzke betont ebenfalls, der Roman ,,verzichtet vollkommen auf jeden Erzihler-
kommentar, der im ‘Garten der Erkenntnis’ noch an Schliisselstellen eingesetzt ist, {...]” (Paetzke
1992: 74).



‘GEGENWELTEN’: RICHARD BEER-HOFMANNS UND LEOPOLD ANDRIANS... 77

zugleich eine aus einer Kindheitslektiire stammende und in der virtuellen Welt des
Traumes zuriickerinnerte Vision, in der der Darstellung subjektiver BewuBtseinszustiande
ebenfalls eine groBe Bedeutung zukommt, wodurch die bewuBtseinserweiternden und
weltschaffenden Moglichkeiten des Traums und dhnlicher Zustinde potenziert werden:
,,Er kannte ja gar kein Haus, das dem glich, von dem er getrdumt hatte; [...] Er hatte doch
seine GroBeltern gar nicht gekannt! Und er selbst war auch ein anderer gewesen; oder
kannte er sich im Traum besser als im Wachen?” (TG, 568).

Im 3. Kapitel malt sich Paul wihrend der Zugfahrt Georgs mogliche Erinnerungen bzw.
Phantasien iiber seine nicht mehr realisierbare Zukunft aus (in die wiederum Gedanken
eines von Georg nicht mehr heilbaren Sterbenden eingeflochten sind), wodurch in die
Gedanken der Figur wiederum Gedanken/Erinnerungen/Vorstellungen einer anderen ein-
geschoben werden,-indem die Zugehorigkeit dieser Gedanken zu den entsprechenden
Figuren oft schwer feststellbar ist, auBerdem sind hier auch noch einige Erinnerungen
Pauls an sein eigenes Leben zu finden. Im 4. Kapitel endlich versucht sich. Paul zuerst
erfolglos an seinen Traum zu erinnern: ,,{...] plotzlich schreckte ein Erinnern ihn auf, [...].
Sein Empfinden bewahrte noch die Erinnerung, aber seine Gedanken wuBten nichts mehr
davon” (TG, 601). Ein komplizierter ProzeB der Heraufbeschworung von ins UnbewuBte
versunkenen BewuBtseinsinhalten muf8 ablaufen: ,,Unklar fiihite Paul, wie eine Erin-
nerung ihn traf, durch ihn glitt, und ihn wieder verlie. Wo nur hatte er es gesehen [...]?
Er fand es nicht” (TG, 604f); erst am Ende dieses schwierigen und durch andere
Erinnerungen und Eindriicke unterstiitzten Prozesses kann der Traum von der imaginierten
Frau hervorgerufen werden: ,,Und mit einem Schlag war es wieder da: {...]. Er fiihlte sich
verlassen, und litt um eine Frau, die ihm gestorben war; [...] Um eine Frau, die nie gelebt
hatte! Um einen Traum, den er vor Monaten getrdumt [...].” (TG, 606f.). Das Gbergewicht
virtueller BewuBtseinszustéinde wird dadurch in der ,,Geschichte” betont, zugleich aber
im Erzéhldiskurs mehrfach demonstriert. .

Der Erzéhldiskurs offnet die Textwelt nicht nur vor der mehrfachen Virtualitit des
UnbewuBten, sondern auch vor anderen Textwelten, indem in den Tod Georgs auch
verschiedene intertextuelle Beziige hereingespielt werden, die eine Offnung der Textwelt
nach AuBen erméglichen sollten®. Ein wesentlicher Unterschied in der Verwendung
intertextueller Beziige in beiden Texten besteht aber darin, da3 das Hereinspielen inter-
textueller Bezugnahmen im Garten der Erkenntnis nicht innerhalb der Welt der Figur
geschieht, sondern daB sie vom Erzihler oder zumindest in einer gemischten Erzzhler-
und Figurenperspektive auf die Textwelt projiziert werden, im Tod Georgs hingegen
tauchen die intertextuellen Elemente in der Welt der Figur selbst auf, sie werden von der
Figur wahrgenommen und teilweise auch interpretiert bzw. mit ihrer Welt in Verbindung
gebracht.

“© Vgl. dariiber Nickisch 1980: 108 und 115ff., Paetzke 1992: 82ff., sowie Pfeiffer 1997: 135.



78 MAGDOLNA OROSZ

In Beer-Hoffmanns Text konnen die intertextuellen Bezugnahmen wiederum zwei
Bezugsfeldern zugeordnet werden, so daB auch zwei konkrete Werke als Lektiiren der
Figur identifizierbar sind: einerseits die orientalische Marchensammlung Tausend und
eine Nacht, andererseits Lukians*' das mythische Fruchtbarkeitsfest der Géttin Astarte
bescheibende Werk De dea Syriaka, wodurch vielfiltige mythologische Beziehungen des
antiken Mittelmeergebiets*” heraufbeschwort werden®. Die zwei intertextuellen Bezugs-
felder sind mit der Textwelt und auch miteinander durch gemeinsame Motive/Probleme
(Identitit, Liebe, Krankheit, Tod) verbunden, sie unterscheiden sich aber in Hinsicht auf
die auf die Textwelt projizierten Deutungsmuster dieser Probleme wesentlich vonei-
nander.

Die Mirchenwelt von Tausend un eine Nacht suggeriert ein Weltmodell, das dem von
Paul entgegengesetztist und ihn im Traum vielleicht eben deshalb fasziniert: im Gegensatz
zu Pauls Welt, deren Konturen durch die Eigenart seiner Weltwahrnehmung grundsitzlich
verschwommen sind und in der Menschen und Dinge als fliichtige Impressionen gesehen
werden, erscheint die Mérchenwelt mit klaren Konturen, alle Dinge und alle Menschen
haben hier eine eindeutige Stelle und vermitteln daher eine aus dieser Unverdnderlichkeit
(Ewigkeit) und Selbstverstindlichkeit stammende Sicherheit: ,Mit klaren ungequilten
Augen sahen die Menschen dieses Buches. Runde scharfgeprigte Gefiihle von zweifel-
‘loser Geltung bewegten sie. [...] So schien es, als konne keinem dieser Menschen etwas
geschehen, denn jedem ward nur das Schicksal, das ihm bestimmt.” (TG, 532). Das Modell
dieses ,.freude- und trauerlos[en]” (TG, 532) Lebens mit der Hinnahme der Vergéng-
lichkeit scheint fiir Paul kein Identifizierungsmuster zu liefern: [...] er las. Aber es schien,
als weigerten sich die Worte, sich ineinander zu fiigen [...]. Wie gegen Erzwungenes sich
auflehnend, standen sie da und wiesen mit Fingern auf sein eigenes Geschick. (TG, 560).

Das andere potentielle Modell, das mythischer Welt- und Selbsterfahrung, bringt
wiederum keine Losung auf Pauls Problematik. Das mythische Fest als ein rituelles
Liebesfest, das die ,,Liebe”, die eine Selbstbehauptungsmdoglichkeit bedeuten konnte, den
Menschen aber in diesem Zusammenhang durch den Rauschzustand und die einseitige
Festlegung auf Sinnlichkeit den Tiefen des BewuBtseins ausgeliefert, mit Selbstaufgabe

“'In der Forschung ist die Autorschaft Lukians fiir diesen Text umstritten, fiir die Diskussion der
mtcrtextuellen Beziige im Tod Georgs ist aber diese Tatsache nicht von besonderer Bedeutung.

“ Die geneue Deutung des Namens und der Gestalt der Astarte-Géttin ist in der Forschung zwar
umstritten (vgl. Paulys Real-Encyclopidie, II. Bd., S. 1776f.), ihre Gestalt wird aber sowohl in der
orientalischen als auch in der griechisch-romischen Tradition mehrfach mit,,Liebe”, ,Fruchtbarkeit”
und , Krieg” (daher mit ,,Tod”) verbunden (vgl. Reallexikon fiir Antike und Christentum, Bd. L., S.
806ff. sowie Der neue Pauly, Bd. 2., S. 118).

“ Obwohl die Bezugnahmen auf Lukians Text nicht als Zitate nachweisbar sind, koénnen
bestimmte Textstellen des referierenden Textes nachgewiesen werden, die den Beschreibungen des
referierten Textes folgen (z.B. die Einrichtung des Tempels und seiner Umgebung, der Teich, die
Gallos-Gestalten sowie die Beschreibung des kultischen Fests)



‘GEGENWELTEN’: RICHARD BEER-HOFMANNS UND LEOPOLD ANDRIANS... 79

und Weltverlust verbindet. Das , Individuum” wird hier der ,,Masse” gegeniibergestellt,
diese Konfrontation endet aber in der intertextuell begriindeten Vision der Figur negativ,
sie kehrt im Traum zu seiner narziBstisch geschlossenen Welt zuriick. Erst am Ende wird
Paul dazu fahig, der ,,Masse” die Konnotation von ,,Gemeinschaft” aufzuerlegen, wodurch
eine Hinwendung zu einem anderen — wenn auch intertextuell nicht genau festlegbaren™
— kulturell-ideologischen Modell erfolgt. '

4. Gemeinsame Problematik - unterschiedliche Texte

Wie aus meinen kurzen und sich notwendigerwéise nicht auf alle Aspekte der Texte
ausdehnenden Analyse hervorgegangen sein diirfte, kreisen beide Werke um #hnliche
Fragen, und in dieser Hinsicht sind beide charakteristische Produkte der Jahrhundert-
wende: Das Problem der Identitdt des Menschen, die Moglichkeiten der Ausdehnung der
Personlichkeitsgrenzen sowohl nach Innen als auch nach Auflen und die damit verbun-
denen Gefahren, die Aporien der Selbst- und Welterfahrung stehen in beiden Texten im
Mittelpunkt, ihre ,,Losungen” gehen aber in verschiedene Richtungen: wihrend im Garten
der Erkenntnis die Unrettbarkeit des Ich, des Individuums und somit die Unméglichkeit
einer Erkenntnis suggeriert wird, stellt Der Tod Georgs einen Rettungsversuch durch
Uberindividuation dar; in beiden Fillen bedeutet das ein Aufgeben des eigenen Ich, wobei
esim Tod Georgs doch nur als Gedankenversuch erscheint und damit potentiell bleibt, im
Garten der Erkenntnis aber mit dem Tod der Figur zur Tatsache wird, wodurch dieser Text
in dieser Hinsicht (trotz seiner nicht so starker Radikalitét im Erzihlen) radikaler ist. Der
Garten der Erkenntnis verzichtet damit auf ein mégliches gedankliches Konstrukt, wih-
rend im Tod Georgs eben die ,.Losung” als ideologisch gefarbtes Konstmkt dem Text
sozusagen von auflen aufgezwungen wird.

Die thematischen Problemstellungen der Texte wirken sich stark auf 1hre Textkon-
struktionen aus: in beiden spielt die erzihlte ,,Geschichte” eine untergeordnete Rolle, und
die Textwelten sind in beiden Fillen in ,reale” und ,,virtuelle” Welten der Figuren
gespalten, die ,,virtuellen” Welten dominieren, die ,,reale” Welt der Figur erscheint — im
Tod Georgs stirker, im Garten der Erkenntnis (wegen den Spuren -einer auflerhalb der
Figur liegenden Erzahlinstanz) schwécher — eigentlich erst durch die ,,virtuelle” vermittelt.

Der Erzihldiskurs beider Texte weist verschiedene Formen ,,modernen” Erzihlens auf,
wobei Der Tod Georgs durch den totalen Verzicht auf jedwede auktorial nennbare
Erzihlinstanz viel radikaler wirkt als Der Garten der Erkenntnis, in dem zumindest Spuren

* Es konnte erwogen werden, ob die kurze Beschreibung des als Gemeinschaft empfundenen
,»Volks” nicht als eine gewisse Allusion auf alttestamentliche Biicher gedeutet werden diirfte, diese
potentielle Bezugnahme halte ich aber allzu verschwommen, um als ,,intertextuell” zu bezeichnen,
deshalb verwende ich hier die Bezeichnung ,kulturell-ideologisches Modell”.



80 MAGDOLNA OROSZ

eines auktorialen Erzihlers zu finden sind, der sich aber weitgehend mit der Perspektive
der Figur identifiziert. Das ,,Ausweichen” auf intertextuelle und/oder kulturelle Modelle
als mogliche Erklarungsmuster ist beiden Texten eigen, wobei diese Rekurrenz auf
intertextuelle Bezugsfelder im Garten der Erkenntnis nicht innerhalb der Welt der Figur
vor sich geht, sondern vom Erzihler auf die Textwelt projiziert wird, im Tod Georgs aber
auch die intertextuellen Elemente subjektiviert werden, indem sie die Figur selbst in ihre
Welt einbezieht.

Die (wahrscheinlich noch fortsetzbare) Aufzihlung der Gemeinsamkeiten beider Texte
konnte eine Diskussion der Literatur der Jahrhundertwende als Reprisentation identischer
und/oder dhnlicher Erscheinungen der sog. ,,Moderne” (oder sogar ,,Wiener Moderne™)
ermoglichen, die gleichzeitig auffindbaren gewichtigen Unterschiede der analysierten
Texte mogen aber auf die Gefahren hinweisen, die aus einem Verwischen der Eigen-
tiimlichkeiten der Autoren und ihrer Texte resultieren konnen — um diese Gefahren zu
vermeiden, sollte aufgrund weiterer Ananlysen eine moglichst detaillierte Typologie der
Erzihltexte der Jahrhundertwende angestrebt werden.

Literatur

Richard Alewyn, Uber Hugo von Hofmannsthal. Gottingen : Vandenhoeck & Ruprecht 41967.

Leopold Andrian, Der Garten der Erkenntnis. Ziirich: Manesse Verlag, 1970.

Beer-Hofmann, Der Tod Georgs. In: Gesammelte Werke. Frankfurt/M.: S. Fischer Verlag, 1963.

Manfred Frank, Kaltes Herz — Unendliche Fahrt — Neue Mythologie. Motiv-Untersuchungen zur
Pathogenese der Moderne. Frankfurt/M.: Suhrkamp, 1989.

Hugo von Hofmannsthal, Samtliche Werke. Kritische Ausgabe. Band XXX. (Hrsg. von Ellen Ritter).
Frankfurt/M.: S. Fischer Verlag, 1982

Reinhart Koselleck, Geschichte, Geschichten und formale Zeitstrukturen. In: Reinhart Koselleck
und Wolf-Dieter Stempel (Hgg.): Geschichte — Ereignis und Erzédhlung. Miinchen: Fink, 1973.

Gertrud Lehnert, Verlorene Riaume. Zum Wandel eines Wahrnehmungsparadigmas in der Romantik.
In: Deutsche Vierteljahrsschrift fiir Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte 69 (1995), S.
722-734.

Martin Nickisch, Richerd Beer-Hofmann und Hugo von Hofmannsthal. Zu Beer-Hofmanns Son-
derstellung im ,, Wiener Kreis”'. Miinchen, 1982. (Univ.diss.)

Jens Noller, ,,The Hero as Voice”. Die halluzinierte Stimme im Umbruch der Gattungen in der
europdischen Literatur der Jahrhundertwende bis zur Gegenwart. Wiirzburg: Konigshausen &
Neumann, 1999. (Saarbriicker Beitrdge zur vergleichenden Literatur- und Kulturwissenschaft,
Bd. 4).

Magdolna Orosz, Possible Worlds and Literary Analysis. In: Interdisciplinary Journal for Germanic
Linguistics and Semiotic Analysis Vol. 1, No. 2 (1996), S. 265-282.

Magdolna Orosz, Getrennte und Vereinigte. Identititsprobleme in der Osterreichischen und unga-
rischen Literatur der Jahrhundertwende. In: Peter Plener — Péter Zalan (Hgg.): ,,[...] als hdtte
die Erde ein wenig die Lippen gedffnet [...] — Topoi der Heimat und Identitit. Budapest, 1997.
(Budapester Beitrige zur Germanistik, Bd. 31). S. 121-136.



‘GEGENWELTEN’: RICHARD BEER-HOFMANNS UND LEOPOLD ANDRIANS... 81

Magdolna Orosz, ,, Ganz sicher war auch ihm nicht wer er war” — Probleme und Wege der Selbst-
und Weltinterpretation in der Erzdhlliteratur der Jahrhundertwende (im Druck).

Paetzke, Iris: Nachwort zu Leopold Andrians ,,Der Garten der Erkenntnis”. Ziirich: Manesse
Verlag, 1990. S. 61-68. ’

Iris Paetzke, Erzihlen in der Wiener Moderne. Tiibingen: Francke Verlag, 1992.

Joachim Pfeiffer, Tod und Erzihlen. Wege der literarischen Moderne um 1900. Tiibingen :
Niemeyer, 1997. (Studien zur deutschen Literatur, Bd. 146).

Ursula Renner, Leopold Andrians ,Garten der Erkenntnis”. Literarisches Paradigma einer
Identitdtskrise in Wien um 1900. Frankfurt/M.: Lang, 1981. (Literatur & Psychologie, Bd. 3).
Jens Rieckmann, Narziss und Dionysos: Leopold von Andrian ,,Der Garten der Erkenntnis”. In:

Modern Austrian Literatur 16 (1983), Heft 2, S. 65-81.

Horst Schumacher, Leopold Andrian. Werk und Weltbild eines dsterreichischen Dichters. Wien:
Bergland Verlag, 1967.

Claus Sommerhage, Romantische Aporien. Zur Kontinuitidt des Romantischen bei Novalis,
Eichendorff, Hofmannsthal und Handke. Paderborn: Schéningh, 1993.

Reto Sorg, Aus dem ‘Garten der Erkenntnis’ in die ,,Gdrten der Zeichen”. Zu den literarischen
Erstlingenvon Leopold Andrian und Carl Einstein. In: Sprachkunst 27 (1996), Heft 2, S. 239-266.

Gottfried Stix, Der Sonderfall des Leopold von Andrian. In: Studi Germanici 9 (1971), Nr. 3, S.
477-489. )

Joélle Stoupy, Maitre de I’heure. Die Rezeption Paul Bourgets in der deutschsprachigen Literatur
um 1890. Frankfurt/M.: Lang, 1996. (Analysen und Dokumente. Beitrige zur neueren Literatur,
Bd. 35).

Michael Titzmann, 1989 = Das Konzeptder ‘Person’ und ihrer ‘Identitit’ in der deutschen Literatur
um 1900. In: Manfred Pfister (Hg.): Die Modernisierung des Ich. Studien zur Subjektkonstitution
in der Vor- und Friihmoderne. Passau : Wissenschaftsverlag Richard Rothe. S. 36-52.

Tzvetan Todorov, Les catégories du récit littéraire. In: Communications 8 (1966). S. 125-151..

Marianne Wiinsch, Die Fantastische Literatur der Frithen Moderne (1890-1930). Definition,

" denkgeschichtlicher Kontext, Strukturen. Miinchen: Fink, 1991. ' k



Wolfgang Nehring

Das Unheimliche hinter den schonen Dingen:
Zu Hofmannsthals Erzihlstrukturen

Es gehort zu den Klischees der Hofmannsthal-Forschung, das “auffallend geringe In-
teresse am erzihlerischen Werk” des Dichters zu beklagen,' und die eigenen Deutungs-
versuche der Prosa als kompensatorischen Ausgleich solcher Vernachlidssigung zu prasen-
tieren. Aber mag die Mehrheit der Interpreten den Autor auch (seinem eigenen Selbst-
verstindnis folgend) in erster Linie in seinen lyrischen und dramatischen Dichtungen
aufsuchen, so gibt es doch ein halbes Dutzend Biicher zum Erzéhlwerk und kaum weniger
als zwanzig Analysen von Texten wie dem Mdrchen der 672. Nacht oder der Reiter-
geschichte. Dieser Umstand ist wohl geeignet, die Klagen zu relativieren und denjenigen,
der sich erneut auf das Erzdhlwerk einléBt, eher einzuschiichtern.

Hofmannsthal hat sich in den neunziger Jahren, parallel zu den Gedichten, lyrischen
Dramen und Essays, systematisch um die Kunst des Erzidhlens bemiiht. “Ich schreib’
Prosa,” heiBt es in einem Brief an die Eltern aus dem Jahr 1898, “was in Deutschland
bekanntlich eine ziemlich unbekannte Kunst ist und wirklich recht schwer, sowohl das
Anordnen des Stoffes wie das Ausdriicken. Aber man muB es lernen, denn entbehren kann
man keine Kunstform, denn man braucht frilher oder spiter jede, weil jede manches
auszudriicken erlaubt, was alle anderen verwehren.”” Und in einem Brief an Richard
Beer-Hofmann vom Sommer 1896 fiihlt sich der junge Poet geradezu als “italienischer
Novellist”, der in Kiirze dem Freund vier Geschichten, jede in einem anderen Stil und alle
verschieden von dem Mdrchen der 672. Nacht vorlesen will.’ Die meisten dieser Pline
sind im Ansatz steckengeblieben oder nach dem Vorlesen verworfen worden,’ und erst

' Rolf Tarot, Hugo von Hofimannsthal. In: Handbuch der deutschen Erzihlung. Hg. v. Karl
Konrad Polheim, Diisseldorf 1981, S.409. Ahnlich Hertha Dengler-Bangsgaard, Wirklichkeit als
Aufgabe. Eine Untersuchung zu Themen und Motiven in Hugo von Hofmannsthals Erzdhlprosa.
Frankfurt 1983, S. 7.

2 Hugo von Hofmannsthal, Briefe 1890-1901. Berlin 1935, S. 265.

? Hugo von Hofmannsthal — Richard Beer-Hofmann, Briefwechsel. Hg. von Eugene Weber. S.
60.

* So z.B. Geschichte der beiden Liebespaare. In: Hugo von Hofmannsthal: Samrliche Werke
Kritische Ausgabe, Band XXIX, Erzihlungen 2. Hg. von Ellen Ritter. Frankfurt 1978, S. 65ff. und
308ff.



DAS UNHEIMLICHE HINTER DEN SCHONEN DINGEN 83

die Kritische Hofmannsthal Ausgabe hat die fragmentarischen Zeugnisse dieser Produk-
tivitdt zuginglich gemacht.

Die Kritische Ausgabe hat (im Zusammenwirken mit der Fischer-Taschenbuchausgabe,
die ihr vorausging und sich bereits manche der neuen Prinzipien zu eigen macht) in der
Tat das Bild von Hofmannsthals Erzéhlwerk wesentlich verandert. Nicht nur da8 der Band
Erzdhlungen 2 sechzig bis siebzig Entwiirfe aus dem NachlaBl darstellt, von denen sich
nur wenige in der lange allein herrschenden Ausgabe Herbert Steiners finden; vor allem
sind viele narrative Texte, die bei Steiner unter die Reden und Essays geraten waren, Texte
wie der beriihmt-beriichtigte Chandos-Brief, wieder in ihrem erzihlerischen Charakter
erkannt und unter die Erzdhlungen aufgenommen oder in Ubereinstimmung mit Hof-
mannsthals eigenen Plidnen einem Band Erfundene Gesprdche und Briefe zugeordnet
worden. — Freilich bringt die Erweiterung und Bereicherung des Erzihlwerks auch das
Problem mit sich, dal die ohnehin vielseitige und verschiedenartige Erzihlprosa noch
schwieriger zu iibersehen und in den interpretatorischen Griff zu bekommen ist. Im-
pressionistisches, Symbolistische und Asthetisches finden sich nebeneinander. Die Fiille
der Formen und Motive scheint Grenzen und Konzeptionen zu sprengen, und wer sich auf
das Ganze einldBt, wird sich leicht im Labyrinthischen verlieren — wie Hofmannsthals
Knaben, Kaufmannss6hne, Soldaten und Wachtmeister in den Netzen der respektiven
Erzihlwelten selbst. )

Man kann in dem erzéhlerischen Gesamtwerk nach Gehalt und Form drei Hauptgruppen
unterscheiden. Da sind zunéchst die ‘eigentlichen’ Erzihlungen, — Geschichten mit einem
klar erkennbaren Handlungsablauf, der meist psychologische Tiefen und Untiefen aus-
miBt, gern das Dunkle, Ddmonische, Verborgene thematisiert und zugleich auf das
Ethische und Existentielle zielt. Die bekanntesten Beispiele dafiir sind Das Mdrchen der
672. Nacht, Reitergeschichte, Das Erlebnis des Marschalls von Bassompierre und Die
Frau ohne Schatten. Aus dem Nachla§ gehoren die Soldatengeschichte, aber auch die
bereits bei Steiner enthaltenen Fragmente Age of Innocence und Ddmmerung und nécht-
liches Gewitter oder Knabengeschichte in diesen Kontext, und ganz offensichtlich wéchst
Hofmannsthals einziger Roman, das Andreas-Fragment, aus demselben Geist hervor. —
Eine andere Gruppe von Erzihlungen, Texte wie Gerechtigkeit, Sommerreise, Erinnerung
schoner Tage, Das Dorf im Gebirge oder die packend divinatorischen Wege und Bege-
gnungen, verzichtet weitgehend auf Handlung und Psychologie und lebt vielmehr von
Bild, Eindruck, Vision und vor allem Stimmung. Die dritte Gruppe schlielich behandelt
in der Form von erfundenen Gespriachen und Briefen dsthetische Fragen. Hofmannsthal
liebt es, Eigenes in historischer Verkleidung zu sagen.’ Der Chandos-Brief oder Die Briefe
des Zuriickgekehrten, Das Gespriich iiber Gedichte sowie dasjenige Uber Charaktere im
Roman und im Drama oder die Unterhaltung iiber den “Tasso” von Goethe leben ebenso

> Aufsitze iiber Zeitgenossen oder historische Autoren enthalten meistens eine Auseinan-
dersetzung mit eigenen Fragen und Problemen.



84 WOLFGANG NEHRING

von der fingierten historischen und sozialen Atmosphire wie von ihrem &sthetischen
Gehalt.

Fiir den Zweck unserer Untersuchung, fiir die Frage nach gemeinsamen Erzéhlstruk-
turen der Prosa empfiehlt es sich, nur die erste Gruppe, die ‘eigentlichen’ Erzéhlungen zu
beriicksichtigen, und auch da sollen der Roman und die spite, etwas aus dem Rahmen
fallende, “verteufelt humane” Frau ohne Schatten® um der Konzentration willen ausges-
part bleiben.” Je geringer die Zahl der untersuchten Objekte — das ist eine einfache
Erkenntnis der Statistik —, desto groBer die Aussicht, Gemeinsamkeiten unter ihnen zu
eruieren. Aber es geht bei der Beschriankung natiirlich nicht nur um die Zahl, sondern
zugleich oder vornehmlich um den zeitlichen Zusammenhang der Werke, weil die zeitliche
Nihe am ehesten eine Neigung zu bestimmten Denk- und Dichtungsstrukturen mit sich
bringt.

Was heiBit aber Struktur? Ich mochte den Begriff im weitesten Sinn gebrauchen.
Anordnung und Ausdruck, von denen Hofmannsthal in dem Brief an die Eltern sprach,
kommen zuerst in den Sinn: Kompositionsprinzipien, der Erzihlablauf, das Verhaltnis von
Anfang und Ende und die Funktion der Teile. Eng damit verbunden sind die Auswahl der
Gegenstinde und Personen und die Konfiguration, also gehaltliche Kategorien; denn
Gehalt entsteht ja erst durch Darstellung. Selbst das, was stofflich passiert, geschieht nur,
weil der Autor es fiir wichtig hilt und aus einer bestimmten Perspektive und mit einer
bestimmten Erzdhlhaltung prasentiert. Dann gilt es, die verschiedenen Diskurse zu beach-
ten, die stilistischen Aussageweisen. Es ist nicht dasselbe, ob man eine Geschichte als
Mirchen, als Traumerzédhlung oder als psychologische Studie erzahlt oder liest. Bedeutung
und Interpretation werden davon entscheidend affiziert. SchlieBlich ist die Textur zu
untersuchen, der Motivzusammenhang oder das Beziehungsgeflecht: Spiegelungen, Wie-
derholungen und Variationen der Worte, Bilder, Aussagen. — Inhaltliches und Formales
konnen und sollen also nicht streng unterschieden werden. Gedankliches, Seelisches.und
Technisches bedingen einander. Die vergleichende Frage nach der Struktur hat mit allen
diesen Dingen zu tun.

Beginnen wir mit einem kurzen Inhaltsvergleich: Das Mdrchen der 672 Nacht erzihlt
die Geschichte eines jungen Kaufmannssohnes, der sich aus dem geselligen Leben in die
Schonheit seines Gartens und seiner Besitztiimer, in eine Welt der MuBe und der Betrach-
tung zuriickgezogen hat und nur durch die Gedanken an seine Diener bisweilen beunruhigt
wird. Bei einem Stadtbesuch gerit er, von den Erinnerungen an die Diener getrieben,
immer tiefer in in eine hdBlich verfremdete Welt und stirbt auf einem Kasernenhof, von
dem Huf eines bosartigen Pferdes getroffen, einen gemeinen Tod. Reitergeschichte

% “Verteufelt human” nannte Goethe seine Iphigenie, und Hofmannsthal zitiert das Wort gern,
um die eigene Elektra davon abzusetzen.

7 Ebenso Das Mdrchen von der verschleierten Frau, Lucidor u.a., die gegeniiber den korres-
pondierenden Dramen nicht genug narrative Selbstindigkeit haben.



DAS UNHEIMLICHE HINTER DEN SCHONEN DINGEN 85

handelt von dem Wachtmeister Lerch, der mit seiner “schénen Schwadron, einem erfolg-
reichen Streifkommando, durch Mailand zieht, dort eine ihm bekannte Frau sieht, die seine
Begehrlichkeit reizt, nach einem Ritt durch ein 6d-héBliches Dorf seinem Doppelginger
begegnet, im nichsten Gefecht einen jungen Offizier erschligt und ein schones Pferd
erobert, jedoch am Ende, als er sich striubt, seine Beute aufzugeben, von dem eigenen
Rittmeister erschossen wird. — Das Erlebnis des Marschalls von Bassompierre erzihlt von
einem Liebesabenteuer des (spéteren) Marschalls mit einer ritselhaften und leiden-
schaftlichen Frau aus dem Volk, das ihn iiber alle Erwartung fesselt; so daB er die Geliebte
ungeduldig wiederzusehen wiinscht — nur um festzustellen, daB sie und ihr Mann in den
drei Tagen seines Wartens an der Pest gestorben sind. — Die Soldatengeschichte schlieBlich
portritiert einen schwermiitigen und verstorten Dragoner, der durch eine Lichterschei-
nung, eine Engel-Vision von seinen Angsten und seiner Verzweiflung erlost wird. Age of
Innocence und Knabengeschichte sind Studien iiber das Heranwachsen, die Gewalt-
samkeit und die Grausamkeit von Jungen, die sich selbst nicht verstehen. Anfang und
Ende, eine nacherzihlbare Handlung gibt es nicht.

Viel Gemeinsamkeit geht aus diesen Kurzdarstellungen nicht hervor. Immerhm fallt
auf, in welch hohem MaBe das Ode, HiBliche und Gewaltsame die Erzihlsequenzen
beherrscht. Wenn man die Prosa mit den gleichzeitigen lyrischen Dramen des Dichters
vergleicht, so erscheint sie beinahe wie das Gegenbild der dortigen Welt. In drei von vier
abgeschlossenen Erzihlungen® steht ein gewaltsamer Tod am Ende. Das gibt es in den
zehn lyrischen Dramen nur zweimal: in Die Frau im Fenster und die Hochzeit der Sobeide,
und auch da schaut man nicht zihnefletschend und bése in die Vergangenheit zuriick wie
der sterbende Kaufmannssohn, sondern der Untergang der Madonna Dianora enthilt doch
etwas von heimlichem Triumph, und in der Sobeide versbhnen Erkenntnis und schone
Trauer mit dem Ungliick und dem Versagen der Charaktere. Das soll nicht heilen, da8 die
lyrischen Dramen existentiell und moralisch weniger problematisch sind als die Erzih-
lungen — wer Der Tor und der Tod oder Der Kaiser und die Hexe genau liest oder sich in
der modernen Sekundirliteratur auskennt, wird nicht mehr diesem MiBverstindnis er-
liegen — aber die &dsthetische Form, die schonen Verse gieBen doch ein milderes.Licht iiber
die Probleme und scheinen die Ereignisse selbst mitzuprigen. Manch ein iiberstrenger
Interpret wiinscht sie sich deshalb geradezu weg,” als seien sie dem Gegenstand unan-
gemessen, als sei Hofmannsthal kein Dichter mehr, sondern ausschlieBlich problema-
tisierender und moralisierender Psychologe und Advokat der duBeren Wirklichkeit. Die
Prosa scheint dem Autor jedenfalls besonders geeignet zu sein, die dunklen, bedrohlichen
Seiten des Lebens, darzustellen, seine “fiirchterlich betdubende Fiille” und seine “fiirch-

Soldatengeschzchte ist zwar abgeschlossen, aber nicht ganz komplett.
® So 2.B. Wolfram Mauser in seinem Buch Hugo von Hofmannsthal. Konﬂzktbewaltzgung und
Werkstruktur. Eine psychosoziologische Untersuchung. Miinchen 1977.



86 . WOLFGANG NEHRING

terlich demoralisierende Ode”, wie es im d’ Annunzio-Aufsatz heiBt,'® und das Grauen,
das der Mensch empfindet, der sich dem Leben entzieht.

Es ist nicht zu iibersehen, daB die beiden wichtigsten der frilhen Erzihlungen, das
Mirchen und die Reitergeschichte, trotz des verschiedenen Milieus einem #hnlichen
Formschema folgen. Am Anfang steht das scheinbar gelungene, harmonische Dasein — im
Mirchen die auf Schonheit und Kontemplation gegriindete Lebensweise, das Sich-eins-
Fiihlen mit dem tiefsten Wesen der natiirlichen und menschlichen Dinge; in der Reiter-
geschichte der militirische Erfolg, der Stolz und Glanz der schonen Schwadron, vor der
das groBe Mailand sich duckt. Dann geschieht eine Kleinigkeit: ein anonymer Brief, der
einen seiner Diener verklagt, verstért den Kaufmannssohn; der Blick in ein fremdes
Schlafzimmer weckt Sexualitidt und Besitzstreben des Wachtmeisters Lerch, und von
diesem Augenblick an verwandelt und verfremdet sich die ganze Welt. Wo vorher ruhiger
Besitz und Schénheit das Leben bestimmten, entwickelt sich eine rasche Folge von
beingstigenden und bedriickenden Erlebnissen, die in dem brutalen Tod und dem Wi-
derruf des Lebens, das dahin gefiihrt hat, endet. Wo Schnelligkeit, Klarheit und Tiich-
tigkeit herrschten, da entsteht undurchschaubare Hemmung, Léhmung durch eine hiBliche
Wirklichkeit, da regen sich unterdriickter Trieb und Arger, die wiederum zum ge-
waltsamen Ende fiihren. In der Soldatengeschichte scheint sich die Sequenz umzukehren:
Die trostlos &de, todliche Sphire von Landschaft und Personen — Depression, Todese-
rinnerungen und Todesgedanken des Dragoners Schwendar stehen am Anfang und werden
am Ende in tiefes Gliicksgefiihl verwandelt.

Natiirlich ist es kein Zufall, daB sich das HaBliche und das Bedriickende in den drei
genannten Erzdhlungen eng mit dem Soldatenwesen verbindet. Der Kaufmannssohn
verirrt sich in die Gegend, wo die Soldaten wohnen, und wird von der Traurigkeit und
Dumpftheit des Milieus, von der Stumpfheit und Gleichgiiltigkeit der Menschen und von
der HiBlichkeit und Boshaftigkeit der Pferde so stark hypnotisiert, da er alle Kontrolle
iiber sein Dasein und Tun verliert und durch den morderischen Huftritt sein Leben einbiifit.
Die beiden anderen Geschichten spielen ganz in der Welt von Soldaten. Wihrend die
Reitergeschichte wenigstens anfangs noch den Eindruck von soldatischer Disziplin und
Ordnung erweckt, ehe der Ritt durch das 6de Dorf die HaBlichkeit und Triebhaftigkeit von
Mensch und Tier in unheimlichen Bildern beschwort, enthilt die Soldatengeschichte von
Anfang an nur grauenhafte Visionen von Dumpfheit, Brutalitit, Angst und Leiden. Es gibt
wohl keinen anderen Text Hofmannsthals, in dem die hilflos und dumpf schmerzliche
Sphire so detailliert beschrieben wird, wo Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft so
gleichartig trostlos scheinen, daB nur ein religioses - Wunder den Bann zu brechen vermag.
Das Mdrchen und die Soldatengeschichte entstanden 1895 und 1896, die Reitergeschichte

10 Hugo von Hofmannsthal, Gesammelte Werke in zehn Einzelbdnden. Hg. v. Bernd Schoeller,
Reden und Aufsdtze 1. Frankfurt 1979, S. 200. — Ich zitiere, soweit mdglich, nach dieser leicht
zuginglichen Ausgabe.



DAS UNHEIMLICHE HINTER DEN SCHONEN DINGEN 87

wahrscheinlich zwei Jahre spiter. Es ist die Zeit von Hofmannsthals Militirdienst in
Mihren und Galizien, wo der von der sozialen und kiinstlerischen Sphire- Wiens ver-
wohnte junge Dichter unter der tristen Umwelt und den gemeinen Menschen bis zur
Depression gelitten hat und verzweifelt versuchte, auch dieser Seite des Lebens einen Sinn
abzugewinnen. Deshalb verbindet sich das HéBliche des Lebens meist mit 6den Dérfern,
striunenden Hunden, bosen Pferden und Menschen, die in einem trostlosen Dienst ohne
Ambitionen gegen alles Hohere abgestumpft sind.

Im Mittelpunkt der friihen Erzihlungen — mit Ausnahme des Erlebnisses des Marschalls
von Bassompierre, das durch seine Goethe-Nachfolge eine Sonderstellung hat - steht
jeweis eine Gestalt. Nicht soziale Welt wird dargestellt oder die intime Beziehung
zwischen zwei Menschen, sondern ein Ich mit seinen individuelleh Lebensproblemen. Die
Helden leben kontaktlos mit sich selbst oder auf der Suche nach dem Selbst — bzw. nach
Identitdt, wie es heute heifit. Nebenfiguren, die Diener im Mdrchen der 672. Nacht, die
Soldaten des Streifkommandos und ihr Rittmeister, die verschiedenen Unteroffiziere und
Dragoner in der Soldatengeschichte haben kein eigenes Leben. Wir erfahren fast nichts
von ihnen. Sie zeigen nur Gegensitze und Probleme im Leben der Mlttelpunktsgestalten
auf, an denen diese leiden oder scheitern. -

Nur Das Erlebnis des Marschalls von Bassompierre erzéhlt eine Liebesgeschichte, in
der beide Figuren, der nonchalante Aristokrat und Abenteurer und die schone rétselhafte
Krimerin, gleich wichtig sind und wo nicht die Probleme des Ichs, sondern das Entstehen
und Versagen einer Du-Beziehung das Interesse wecken. Es ist die einzige Ich-erzihlung
unserer Auswahl, und die Beschrinkung der Perspektive trigt zu dem Geheimnis der
Geschichte bei. Hofmannsthal nutzt die Moglichkeiten dieser Form dariiber hinaus, um
dem novellistischen Ereignis der Vorlage groflere psychologische Tiefe zu geben, um dem
Denken und Fiihlen des Erzihlers und dem Bild seiner Geliebten individuelle Farbe und
hohere Bedeutung zu verleihen. Puristen mogen die “Verquickung” der strengen Novelle
mit “ethisch-moralischen und psychologischen Gesichtspunkten” bedauern,'' den Dichter
selbst interessiert weder das bloie Faktum noch seine Entrétselung — im Gegenteil: er hat
durch die Darstellung des Ehemannes noch zur Verritselung beigetragen —, ihn interessiert
die Beziehung und die Verwandlung der Figuren. In dieser Erzdhlung aus dem Jahr 1900
deutet sich wie bereits in den friihen Proverbs der kiinftig so wichtige Weg zum Sozialen
und Allomatischen an.

Rolf Tarot sucht in seinem Hofmannsthal-Buch unter Berufung auf Kite Hamburgers
Logik der Dichtung zwischen fingiertem und fiktiven Erzédhlen zu unterscheiden und die
Ich-erzéhlung als fingierte Wirklichkeitsaussage der Er-erzdhlung als fiktivem Wirk-
lichkeitsbild gegeniiberzustellen.'> Die Unterscheidung ist plausibel, und daB die Darstel-

" So Henry H.H. Remak, Novellistische Struktur. Der Marschall von Bassompierre und die
schone Krdmerin. Frankfurt 1983, S. 100.

'2 Rolf Tarot, Hugo von Hofmannsthal. Daseinsformen und dichterische Struktur. Tiibingen
1970. Kéthe Hamburger, Die Logik der Dichtung. Stuttgart 1957.



88 WOLFGANG NEHRING

lungsmoglichkeiten einer Ich-Erzihlung in mancher Hinsicht beschrinkter sind als die
einer Er-erzihlung, leuchtet ein. Tarot glaubt nun aber, das Eigentliche und Moderne von
Hofmannsthals friihen Er-erzdhlungen darin erkennen zu konnen, daB der Erzihler zu-
riicktritt, ja, daB es gar keinen Erzihler mehr gibt und die ganze dargestellte Wirklichkeit
konsequent aus dem Innern der Figur geschaffen wird. Sehen wir von der Frage ab, ob
solch eine Konsequenz iiberhaupt moglich ist (selbst der innere Monolog scheint ja nicht
ohne einen Erzihler auszukommen), so fragt sich doch, ob diese Darstellung sich pers-
pektivisch nicht wieder an die Ich-erzihlung annihert und ob sie das Wesen der Erzih--
lungen ausreichend erklirt. Tarot deutet alles Befremdliche in den Erzihlungen aus der
monoperspektivischen Erzéhlweise und wehrt sich gegen jede symbolisch-allegorische
Auslegung" der Ereignise im Mdrchen und der Reitergeschichte. Ebenso verwahrt er sich
dagegen, die Erlebnisse des Kaufmannssohnes als Traum zu deuten, wie Schnitzler es
nahelegte, weil sie ihm zu wenig mirchenhaft erschienen. Aber schlieBt konsequente
Darstellung aus dem Innern der Figuren denn Traumhaftigkeit aus? Schnitzlers Vorschlag,
den Kaufmannssohn am Ende der Geschichte aus dem Traum aufwachen zu lassen, kime
sicher einer Banalisierung gleich; aber daB die Ratlosigkeit und Ohnmacht des Kauf-
mannssohnes in der Stadt und die Lihmung und Unféhigkeit des Wachtmeisters bei
seinem Ritt durch das unheimliche Dorf an Alptrdume erinnern, wird dadurch nicht
entkriftet. Und daB eine aus dem Innern, aus dem Halb- oder UnbewuBten gebildet
Erfahrung symbolisch oder allegorisch ausgelegt werden kann, 148t sich doch nicht
apodiktisch von der Hand weisen. Die Aulenwelt erscheint in der Tat als Spiegel des
Innern; die Hunde im Dorf und der Doppelginger des Wachtmeisters sind #duBerer
Ausdruck seiner Triebe und Angste, ebenso wie die Abenteuer des Kaufmannssohnes aus
seiner menschlichen Hilflosigkeit und Unzuldnglichkeit wachsen. Die Art, wie das Innere
der Figuren nach auBen getragen wird und Erlebnisse hervorbringt, die einer zugleich
realen und fremdartigen Sphire anzugehoren scheinen, weist auf die Erzdhlwelt Kafkas
voraus, eine Verwandtschaft, die trotz gelegentlicher Hinweise einzelner Interpreten noch
wenig untersucht ist'*.

Die Soldatengeschichte ist in der Hofmannsthal-Literatur noch kaum gewiirdigt wor-
den, weder in der Erzdhlweise noch in ihrem Motivgefiige und ihrer Bedeutung. Auch hier
erscheint Wirklichkeit fast ausschlieBlich als innere Wirklichkeit. Nach einer einleitenden

" Die konsequenteste derartige Darstellung findet sich in dem Aufsatz von Hans-Jiirgen Schings,
Allegorie des Lebens. Zum Formproblem von Hofmannsthals “Mdrchen der 672. Nacht”. In:
Zeitschrift fiir deutsche Philologie 86, 1967, S. 533-561. — Vgl. auch Hofmannsthals Notiz: “Alles
was ist, ist, Sein und Bedeuten sind eins; folglich ist alles Seiende Symbol.” In: Gesammelte Werke
(Anm. 10), Reden und Aufsdtze 111, Aufzeichnungen. S. 391.

1 Vgl. Heinz Politzers Vergleich der Metaphorik (in seinem Beitrag Der Turm und das Tier aus
dem Abgrund. Zur Bildsprache der dsterreichischen Dichtung bei Grillparzer Hofmannsthal und
Kafka. Grillparzer-Forum Forchtenstein. Heidelberg 1969, S. 24-42.) sowie Tarots Bemerkungen
zur Erzahlperspektive und andere.



DAS UNHEIMLICHE HINTER DEN SCHONEN DINGEN 89

Passage, in der ein neutraler Erzihler von auBBen das Mittagessen der Dragoner beschreibt,
geht die Perspektive ganz auf den melancholischen Schwendar iiber, und Inneres und
AuBeres, Beobachtung, Erinnerung, Gefiihl und Betrachtung gleiten zusammen. Nichts
mehr wird dargestellt, was er nicht wahrnimmt oder erst produziert. Bilder aus der
Kindheit, der als Unrecht und Untreue empfundene Tod der Mutter in seiner friihen
Jugend, ja, der Selbstmord einer schwachsinnigen Tante aus der Zeit vor seiner Geburt
verschmelzen mit der Gegenwart, mit seinem “eigenen tiefsten Leben”'” und Leiden. Das
Kindheits-Ich erscheint ihm wie in den Terzinen “unverstindlich wie ein Hund”'®, und
doch durchdringt es ihn mit Todesfurcht. Eschatologische Visionen von rotem Rauch und
Blut, von Einsamkeit und Bitterkeit, die geradezu an den Zustand Elektras in Hof-
mannsthals Tragodie erinnern, wechseln mit dem Grauen vor seiner Umwelt, der sich
Schwendar rettungslos ausgesetzt fiihlt. Der verzweifelte religiose StoBseufzer “Mein
Gott, mein Herr, iaf3 du diesen Kelch an mir voriibergehn 1”7 der mit der unbegreiflichen
Lichterscheinug, dem “Abglanz eines durch das Haus gleitenden Engels” -beantwortet
wird, bringt einen plotzlichen Erzdhlumschwung; er rettet und wandelt den Verzweifelten:
“in seine leere Seele war “der Glaube zuriickgesprungen”'® Mit keinem Wort wird erklirt,
ob die Lichterscheinung ein natiirliches Phanomen ist, z.B. eine Spiegelung des Mond-
scheins, oder eine tiberirdische Erscheinung, wie weit das Transzendente etwa im Psycho-
logischen aufgeht; nur die innere Wirklichkeit, die starke Reaktion des Helden wird
dargestellt und die neue Ansicht von den alten Verhéltnissen. Trostlosigkeit und Todes-
furcht verwandeln sich in die Freudigkeit eines “Verliebten”.

Friiher oder spdter wird die Soldatengeschichte den Psychologen und Psychoana-
lytikern unter den Literaturwissenschaftlern in die Hinde fallen; denn mit ihren Kindheits- -
traumata und Verstorungen bietet sie nicht weniger psychologisches Material als die von
Mauser, Wietholter und anderen gern als quasi-autobiographisches Zeugnis analysierte
psychologische Studie Age of Innocence" oder die grausame Knabengeschichte. Die
Tatsache, daB3 kein Vater erwihnt wird, wird der Erzdhlung sicher nicht helfen, sondern
als besonders verdéchtig erscheinen, und der verbotene Mutter-Inzest 148t sich natiirlich
leicht herauslesen. — Die meisten Dichtungen des jungen Hofmannsthal haben eine tiefe
psychologische, wenn vielleicht auch nicht tiefenpsychologische Perspektive. Die Suche
nach dem Weg ins Leben oder nach der Identitit, das Schwanken zwischen unver-
bindlichem Asthetizismus und NarziBmus auf der einen Seite und sozialer Bindung auf
der anderen durchzieht leitmotivisch sein Oeuvre. Der Autor hat sich mit Sigmund Freuds
Erkenntnissen auseinandergesetzt, aber wie Gerhart Hauptmann und andere war er

¥ Gesammelte Werke (Anm. 10) Erzihlungen. S. 68.

' Erzihlungen (Anm. 15). S. 69.

1 Erzdhlungen (Anm. 15). S. 79.

' Erzdhlungen. S. 80.

% Zu Mauser vgl. Anm. 9. - Waltraud Wietholter, Hofmannsthal oder Die Geometrie des
Subjekts. Psychostrukturelle und ikonographische Studien zum Prosawerk. Titbingen 1990.



90 WOLFGANG NEHRING

eigentlich davon iiberzeugt, daB die Dichter der Freudschen Erkenntnisse nicht bediirften,
weil sie selbst den Schliissel zur menschlichen Seele besiBen.”” Dennoch wirft das
Freudsche Schema seinen michtigen Schatten iiber Hofmannsthals Werk, und eine der
besten sowie mehrere der willkiirlichsten Analysen seiner Erzihlungen basieren auf den
Lehren des Begriinders der Psychoanalyse oder seiner Nachfahren.

Das Verstindnis des Mdrchens der 672 Nacht wurde lange, selbst von denen, die sich
in Einzelheiten davon zu distanzieren suchten, durch die Interpretation Richard Alewyns
bestimmt,21 die darauf hinauslduft, daB der dsthetische Mensch, der sich aus dem leben-
digen Leben zuriickzieht, von den Méchten des Lebens, denen er entfliehen will, eingeholt,
bestraft und zerstort wird. Erst Dorrit Cohn hat unter Berufung auf Schnitzler Lektiire des
Mdrchens als Traum eine vollig andere Erklirung angeboten, die das Geschick des
Kaufmannssohnes psychoanalytisch interpretiert mit allem, was dazu gehért: Odipus-
komplex, Inzestwunsch gegeniiber der Mutter und Kastrationsgeschehen, Bestrafung
durch den Vater bzw. einen Vaterersatz.”> Wo Alewyn sich auf Hofmannsthals Essays
liber d’ Annunzio und Oscar Wilde stiitzt und auf die Briefe des Autors an Andrian und
die Eltern, sucht Cohn die Freudschen Prinzipien zu verifizieren und dem jungen Autor
ein auBerordentliches psychologische Gespiir zu bescheinigen. Da aber in dem Mdirchen
iiber die Kindheit des Kaufmannssohnes kaum etwas konkret ausgesagt wird, wird den
wenigen Bemerkungen und Bildern, die es enthilt, eine groBe Beweislast zugemutet. Der
Vater, der an seinem Besitz hdngt wie spiter sein Sohn an dem Erbe, wird zum lieblosen
und eifersiichtigen Vater stilisiert, die Sehnsucht des Kaufmannssohnes nach der Kindheit
zur verbotenen Sehnsucht nach der Mutter; das Interesse an dem groBen Konig der
Vergangenheit bedeutet den Wunsch, an die Stelle des Vaters zu treten, und das unbe-
friedigende Verhiltnis zu der schonen jungen Dienerin das Inzestverbot gegeniiber einer
Muttergestalt; der &dltere Diener ebenso wie das tiickische Pferd, das den Kaufmannssohn
in die Lenden tritt, gelten als Vaterersatz.>> Die Analyse erscheint nicht willkiirlich,
sondern von dulerster Konsequenz, und Beobachtungen wie die iiber das junge Miadchen
und das Kind im Glashaus sind durchaus hellsichtig, aber die Deutung krankt daran, daB
die Erzihlung in ein vorgegebenes Schema gepreBt wird, daB die “geheimnisvolle mensch-
liche Unzulinglichkeit”, von der der Kaufmannsohn selbst weiB,”* nur Freudisch 6dipal
und inzestuds verstanden wird, obwohl in zahlreichen Zeugnissen aus der Entstehungszeit

Vgl Wiener Brief (II), in Gesammelte Werke (Anm. 10), Reden und Aufsditze 11, S. 192ff.

"RA: Hofmannsthals Wandlung. In ders.: Uber Hugo von Hofmannsthal. Géttingen 1963, S.
161-179.

% Dorrit Cohn, “Als Traum erzihlt”: The Case for a Freudian Reading of Hofmannsthal’s
“Marchen der 672, Nacht”. In: Deutsche Vierteljahrsschrift 54, 1980, S. 284-305.

% Bei Wietholter, die sonst eigentlich Cohn folgt, nur daB sie das Psychoanalytische weiter, bis
in die Biographie Hofmannsthals verfolgen mdchte, ist das Pferd dagegen mit gennger textlicher
Ev1denz Symbol der Weiblichkeit, der Mutter.

Erzahlungen. S. 50.



DAS UNHEIMLICHE HINTER DEN SCHONEN DINGEN 91

die Beliebtheit des Wortes ‘Unzulidnglichkeit’ und seine Bedeutungsvielfalt dokumentiert
sind und die “Unentrinnbarkeit des Lebens”, von der gleich anschlieBend die Rede ist,
doch kaum in die psychoanalytische Richtung weist. — Der Kaufmannssohn zieht sich,
statt einen Platz im Leben zu suchen und auszufiillen, in eine weltferne Sphire zuriick, die
sich aus Kindheitserinnerungen und schonen Triumen speist. Deshalb ist er kindlich
“hilflos, als er auf die Probe gestellt wird. Ein seelisches Geschehen von tiefer Hinter-
griindigkeit wird erzihlt, aber den Schliissel dazu in Theorien zu suchen, die ein halbes
Jahrzehnt spiter entwickelt wurden, scheint mir problematisch.

Die Reitergeschichte ist nicht weniger psychologisch angelegt als das Mérchen. Hinter
dem AuBeren des tiichtigen Wachtmeisters Lerch tun sich Abgriinde auf: eine schamlose
Sexualitdt, paschahafte Herrschsucht und Besitzstreben und haltlose Lust nach einem
bequemen Leben. Verdringter Zorn und Aufsissigkeit dringen an die Oberfliche. Die
Triebnatur des Wachtmeisters sucht Befreiung von Gehorsam und Disziplin. — Aber sind
die Freudschen Kategorien deshalb geeignet, sein Schicksal zu erkldren? Ist der glatt-
rasierte Mann, den er im Zimmer der begehrten Frau wahrnimmt, wirklich eine Va-
terfigur,” (warum nicht ein Liebhaber?) die es zu ersetzen gilt? Oder der junge Offizier,
den Lerch umbringt, ein zweiter Vater?”® Und der Rittmeister, gegen den-er sich emport,
ein dritter? Gibt es keine anderen Konflikte als den archetypischen Vater-Sohn-Konflikt?
Doch! Bisweilen geht die spekulative Psychologisierung noch weiter. Die “archetypische
Vision”, die William Donop in der Reitergeschichte aufzeigt, stellt alle schlicht Freud-
schen Erkldrungen in den Schatten und verfremdet mit ihrem Identiﬁkationszwang- von
Tierischem und Menschlichem die Erzihlung ins Unkenntliche.”

Wir haben uns bis zu diesem Zeitpunkt weitgehend um allgemeine Pr1n21plen von
Hofmannsthals Erzihlwelt und Erzéhlkunst gekiimmert. Nun konnte man ins Besondere
gehen, die einzelnen Werke genauer analysieren und das Geflecht von Beziehungen und
Bildern entwirren. Diese Aufgabe muf} einer spiteren Untersuchung vorbehalten bleiben.
Hier kann nur noch versucht werden, einen wiirdigen AbschluB zu finden. Und was wiire
wiirdiger als die Betrachtung des Todes? Ich mochte das Ende des Kaufmannssohnes und
des Wachtmeisters mit dem Tod Claudios in der Tor und der Tod vergleichen, um den
Unterschied von lyrischem Drama und Erzahlung zu prizisieren.

Claudio ist, wie es im Titel von Hofmannsthals berithmtestem Jugendwerk helBt ein
Tor. Er versteht das Leben, seine Umwelt und sich selbst nicht mehr als der Kauf-
mannssohn. Eigentlich ist er schlimmer als dieser; denn wihrend der Kaufmannssohn sich
nur nicht um die Menschen kiimmert und Tiefsinn und Einsamkeit sucht, hat Claudio seine

% Ritchie Robertson, The Dual Structure of Hofmannsthal’s “Reitergeschichte”. In: Forum for
Modem Language Studies 14, 1978, S. 324.
Mauser (Anm. 9)
7 William R. Donop, Archetypal Vision in Hofmannsthal’s “Reitergeschichte. In: German Life
and Letters 22, 1968, S. 126-134.



92 WOLFGANG NEHRING

Mutter, die Geliebte und den Freund kalt ausgenutzt und ist in seinem schonen Haus
einsam zuriickgeblieben. Beide werden unerwartet vom Tod eingeholt und widerrufen in
der Todesstunde ihr fritheres Leben. Aber wie sieht der Tod bei Claudio aus und wie beim
Kaufmannssohn? “Ich bin nicht schauerlich, bin kein Gerippe! / Aus des Dionysos, der
Venus Sippe, / Ein groBer Gott der Seele steht vor dir”, heifit es, oft zitiert, in Der Tor und
der Tod.”® Die Todesgestalt, die Claudio iiberrascht, erscheint mit Musik, die “seltsam zu
der Seele redet”.” Das ist etwas anderes als ein Pferd mit tiickisch zuriickgelegten Ohren
und rollenden Augen”, die “boshaft” und “wild” aus dem “hiBlichen Kopf” heraus-
schauen!® Und Claudio darf mit dem Tod rechten, darf sich belehren lassen, darf sich
wandeln, darf in der Sterbestunde endlich leben: “Da tot mein Leben war, sei du mein
Leben, Tod!”*' Sein Tod erscheint nicht nur wie ein Widerruf seines bisherigen Lebens,
sondern wie eine Korrektur und eine Erlosung davon. Er wird aufgenommen in den Reigen
derer, die ihn geliebt haben und die er vernachlissigt und betrogen hat. Nichts davon im
Médrchen: Der Kaufmannssohn ““ haite seinen vorzeitigen Tod so sehr, daB er sein Leben
haBte, weil es ihn dahin gefiihrt hatte.”*® Das ist keine Einsicht in die Lebenszusam-
menhinge, darin liegt keine bewuBte Wandlung des Helden, sondern Selbstentfremdung
und Selbstaufgabe. Er stirbt “mit verzerrten Ziigen, die Lippen so verrissen, daB Zihne
und Zahnfleisch entbloBt waren und ihm einen fremden, bGsen Ausdruck gaben” —
gleichsam zum héBlichen Totenkopf geworden.

Warum ist das Sterben Claudios so viel schoner, so viel ‘erfreulicher’ als das des
Kaufmannssohnes? Ich glaube einfach, weil jener in einem lyrischen Drama Hofmann-
sthals stirbt und dieser in einer Erzidhlung; d.h. weil die lyrischen Dramen des Dichters
das Bekenntnis zur Wirklichkeit und den Reiz des Kiinstlerischen und Asthetischen in der
Schwebe halten, wihrend die Erzihlungen sich tiefer auf die bedrohlichen Seiten des
Lebens einlassen und der psychologischen Abgriindigkeit der Figuren nachgehen. Es wird

_in der neueren(!) Forschung nicht genug beriicksichtigt, daB Hofmannsthal bei aller
Asthetizismus-Kritik ein vom Asthetischen faszinierter Dichter bleibt; daB er, ein alter
ego des Kaufmannssohnes, in seinen Aufzeichnungen von dem “fremdartigen Reiz”
sprechen kann, “auf alle Zusammenhénge mit Menschen und Dingen zu verzichten, sich
auf seine Bedeutung fiir sich und an sich zu priifen,”33 oder bekennen mag, er habe
einerseits Angst, “durch das Leben dem groBen kosmischen Ahnen entrissen zu werden,”
andererseits, “fiir kosmisches Schweben das dunkle heiBe Leben zu verlassen.”>* Selbst
im spéteren Werk und im Ad me ipsum gibt es nicht nur die soziale Wirklichkeit, den oft

%8 Gesammelte Werke (Anm. 10). Gedichte, Dramen I. S. 288.
* Gedichte, Dramen I. S. 286.

30 Erzdhlungen. S. 61.

* Gedichte, Dramen 1. S.297.

2 Erzihlungen. S. 63.

3 Aufzeichnungen (Anm. 10). S. 380.

H Aufzeichnungen. S. 401,



DAS UNHEIMLICHE HINTER DEN SCHONEN DINGEN 93

beschworenen “Weg ins Leben durch das Soziale”, sondern als Alternative erscheint nicht
selten der Weg der Introversion. Im Mdrchen der 672. Nacht und in der Reitergeschichte,
ja selbst im Erlebnis des Marschalls von Bassompierre ist das Leben brutaler als in den
friihen dramatischen Dichtungen und entzieht sich einer Sinngebung innerhalb des Werks.
Der Wachtmeister, iiberschwemmt von sich widersprechenden Gefiihlen und Trieben,
erfihrt nie, was in ihm und mit ihm vorgeht, und selbst der Erzihler scheint nicht recht zu
wissen, wie es zu seiner Exekution kommt: “Ob aber in dem Rittmeister etwas Ahnliches
vorging ...., bleibt im Zweifel.”*> Die Wirklichkeit bleibt ein Ritsel, das dem Leser
aufgegeben ist.

Die Ambivalenz dieser Wirklichkeit, ihre Undurchdringlichkeit, Hofmannsthals Ver-
zicht darauf, einsichtige Ursachen und akzeptable Losungen zu prisentieren, geben den
Erzihlungen bis hin zum Andreas ihren eigenen, an Kafka erinnernden Charakter. Wer in
Hofmannsthal vor allem den surrealen Realisten sucht, wer die Undurchsichtigkeit als sein
eigentliches poetisches Anliegen versteht, vermag deshalb festzustellen, daB8 der Dichter
im Erzihlen “eigentlich die adiquate Form gefunden {habe}, die seine Darstellungs-
probleme 16st” und muB bedauern, daB er diese Form so wenig “aufgegriffen hat.”* Wir
anderen diirfen uns auch an seinen Gedichten und Dramen freuen.

% Erziihlungen. S. 131.
* Tarot (Anm. 1). S. 420.



Zoltan Szendi

Erzihlperspektiven in den friihen Novellen
Arthur Schnitzlers

Die hier ausgewéhlten Novellen sind innerhalb von zehn Jahren, zwischen 1892 und 1899
entstanden,' sie sind also nicht die allerersten Werke Schnitzlers, so konnen sie einen
zuverlissigeren Querschnitt aus dem Friihwerk Schnitzlers geben.” Im Mittelpunkt der
behandelten Novellen steht — mit zwei Ausnahmen — der ,,ewige Gegensatz* zwischen
Mann und Frau, die widerspruchsvolle Liebe zwischen den beiden Geschlechtern, der das
elementarste, bis zur Besessenheit gewordene Verlangen ebenso eigen ist wie UberdruB
und Langeweile. Diese frithen Werke thematisieren unermiidlich die endlos scheinenden
Variationen von Sehnsucht und HaB, bedingungsloser Hingabe und zynischer Gleich-
giiltigkeit, naiver Hingerissenheit und hemmungslosem Betrug. Wie mannigfaltig aber
dieser thematische Kern auch abgewandelt wird, so vielféltig sind die Erzahlstrukturen
dieser Werke, die jedoch nie mit der Tradition der narrativen Kunst brechen. Meine Arbeit
beschrankt sich dementsprechend auf die Fragen, welche Formen und Funktionen die
Erzahlstrukturen im Frithwerk Schnitzlers haben, wobei vor allem die Erzahlperspektiven
beriicksichtigt werden. Den Begriff ‘Erzihlperspektive’ verwende ich in einer dhnlich
komplexen Bedeutung, wie sie bei Robert Weimann vorkommt®, und rechne dazu alle
Komponenten, die den Wahrmehmungshorizont des jeweiligen Werkes in erster Linie
bestimmen, wie Raum- und Zeitgestaltung, Erzihlverhalten® und Blickwinkel.

' Die Schnitzler-Novellen werden nach der folgenden Ausgabe zitiert: Arthur Schnitzler, Das
erzdhlerische Werk. In chronologischer Ordnung. 2. Bd.: Komddiantinnen. Erzihlungen 1893 -
1898. Frankfurt am Main: Fischer Taschenbuch Verlag 1990. 3. Bd.: Frau Berta Garlan.
Erzihlungen 1899 - 1990. Frankfurt am Main: Fischer Taschenbuch Verlag 1989. Im Text werden
nur die Band- und Seitenzahlen angegeben.

% 1890 gilt als Zisur in der schriftstellerischen Laufbahn Schnitzlers, denn seine ,.endgiiltige
Entscheidung fiir die Literatur diirfte im Jahre 1890 gefallen sein [...]*. Hartmut Scheible, Arthur
Schnitzler mit Selbstzeugnissen und Bilddokumenten. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 1976, S. 37.

> Robert Weimann, Struktur und Wandel der Erzdhlperspektive. In: Gerhard Kopf / Helmut Popp:
Erziihlen 1. Miinchen: Oldenbourg 1980, S. 31ff.

* Der Terminus wird hier nach Jiirgen H. Petersen gebraucht. Vgl. Jiirgen H. Petersen, Kategorien
des Erzdhlens. Zur systematischen Deskription epischer Texte. In: Poetica, Nr. 9, 1977, S. 187ff.



ERZAHLPERSPEKTIVEN IN DEN FRUHEN NOVELLEN ARTHUR SCHNITZLERS 95

Die kleine Komodie (1892/93 — erschienen: 1895) enthilt fiktive Briefe Adolf von
Wilmers’ an seinen Freund, den Dichter Theodor Dieling, der sich in Neapel aufhilt und -
Briefe Josefine Weningers an Helene Beier in Paris. Die Briefform bestimmt zugleich
auch die Erzihlperspektive: es gibt zwei Blickwinkel, denjenigen des Mannes und
denjenigen der Frau. Alles, was wir unmittelbar iber ihr Leben erfahren konnen, stiitzt
sich auf ihre Bekenntnisse, die sie ihren Vertrauten mitteilen. Trotz der Intimititen, die an
die Briefpartner adressiert sind, miissen wir uns zum Teil gewil (auch) mit halb wahren
Informationen begniigen, denn das doppelbodige Spiel verschleiert einiges auch unter-
einander. Die Kommunikation folgt ja sogar unter Freundinnen und Freunden bestimmten
Spielregeln und die subjektiven ,,Gestdndnisse” konnen nie den Informationsgrad eines
allwissenden Erzihlers erreichen, weil ihre Aussagen unkontrollierbar bleiben. Wir wissen -
nicht, was die Briefschreiber eventuell iibertreiben oder eben verschweigen. Es bleibt also
in der Schwebe, wo das Spiel vor- und fiireinander beginnt bzw. aufhort. So wird fiir uns
dieselbe Geschichte aus zwei Perspektiven erzdhlt und zwar simultan, sofern das im
zeitlichen Nacheinander eines narrativen Textes moglich ist. Die zwei Versionen dienen
hier aber kaum einer vollstandigeren Erfahrung, denn die beiden Erzéhler und zugleich
Protagonisten vertreten eigentlich — zusammen mit ihren Ansichten und Lebenserwar-
tungen — dieselbe Welt. Nur die Rollenverteilung ist anders. Josefine, die.in der Zeit der
Korrespondenz gerade von einem listig gewordenen Liebhaber Abschied genommen hat,
ist durch ,.eine groe Melancholie* erfiillt und sucht sich instinktiv ,,einen Anderen®, der
ihr ein spontanes Liebeserlebnis bieten kann. Nach dieser unmittelbar-naiven Liebes-
erfiillung sehnt sich auch Adolf, der der leeren Flirts seines Freundeskreises iiberdriissig
geworden ist. Adolf und Josefine verkleiden sich, um in der ,,unteren Schicht“ die noch
,unverdorbene Liebe* mindestens auf kurze Zeit geniefen zu k(jnnen.5 So begegnen sie
sich als Vorstadtmidl und mittelloser Dichter und freuen sich iiber das wahre Gliick, — bis
siec auch dieses Spiels miide werden und ihr Verhiltnis nun ohne die Masken der
Unschuldigen unter den gewohnten Umstinden (als wohlhabender Liebhaber und aus-
gehaltene Geliebte) fortsetzen. Der Kreis der ,kleinen Komodie® schliet sich hier
gesetzmiBig. Das Spiel, das auch die Sehnsucht nach den wahren Liebesbeziehungen im
voraus nur als leichtes Abenteuer betrachtet, zeigt so keinen wesentlichen Unterschied zu
der Ausgangs- und AbschluBsituation, denn nur die Partner haben sich geédndert, die
Liebeskomddie ist dieselbe geblieben.

Die beiden Novellenfiguren sind typische Fin de 51ecle-Gestalten in deren Attitiiden
das Versteckspiel Lebensgewohnheit geworden ist. Uberverfeinerung mit snobistischen
Manieren ernéhrt ihr falsches StandesbewuBtsein. Die Beiden haben aber zugleich iiber-

% Den Statuswechsel, den beide vollziehen, begriindet der Wunsch, nach dem sozial geringeren
Partner ebenso wie die Sehnsucht, den sozialen Determinationen auszuweichen, denen sie in der
Stadt unterliegen.” Rolf-Peter Janz / Klaus Laermann, Arthur Schnitzler. Zur Diagnose des Wiener
Biirgertums im Fin de siecle. Stuttgart: Metzler 1977, S. 18.



96 ZOLTAN SZENDI

durchschnittliches Talent zur Selbstreflexion, in der klischeehafte Vorstellungen und
selbstbetriigerische Strategien mit wahrer Welt- und Selbsterkenntnis auf seltsame Weise
vermischt sind. Fiir Adolf sind die dekadenten Spitzeitalluren des Dandysmus® charak-
teristisch, der mit allen Illusionen abrechnet, zugleich aber auch in der Desillusion
schwelgt und seinen exzentrischen Individualismus zur Schau stellt:

Ich bitte Dich recht schon, nenne meinen Zustand nicht Weltschmerz - es ist ein ganz gemeiner
Ichschmerz, aber nein, nicht einmal das, Langeweile ist’s — nichts weiter. Ich kann es mir nicht
verhehlen, daB mir die Welt und ihre Leiden vollkommen egal sind. (2, 9)

Er ist oberflachlich und nimmt die menschlichen Beziehungen mit zynischer Leich-
tigkeit. Er verachtet nicht nur die Leute aus der unteren Schicht, sondern auch seinen
eigenen Kreis. Seine kritische Haltung bestétigt sich zwar, insofern sie die verheerende
Leere in der Lebensfiihrung seiner eigenen sozialen Umgebung entlarvt, diese Klarsicht
versagt aber zugleich, wenn es sich um sein eigenes Leben handelt. Ein #hnliches
Doppeltsehen bezeichnet auch die Weltkenntnis und Selbsteinschitzung Josefines. Sie
verteidigt sich als Kurtisane z.B., als sie sich auf eine Lektiire bezieht: ,,Da steht etwas,
[...] ndmlich, daB eigentlich wir die ansténdigen Frauen sind [...], weil wir natiirlich sind*
(2 15), sieht aber nicht, oder will nicht sehcn wie falsch, verlogen auch diese ,Natiir-
lichkeit* ist.

Der BewuBtseinshorizont der Protagonisten erschopft allerdings nicht den Wahrneh-
mungshorizont der Novelle, denn diesen letzteren ergénzt die ironische Perspektive, die
durch die gegenseitige Bespiegelung der Briefschreiber entsteht und die beiden entlarvt.
Es gibt ferner eine AuBensicht, diejenige des imaginéren Erzéhlers, der die Distanz zu den
fiktiven Erzdhlern anhand der ironisch wirkenden Selbstentlarvung erweitert. Selbst der
Titel schon zeugt vom Vorhandensein dieser AuBenperspektive: Die kleine Komddie. Das
Substantiv hebt das Spiel mit Tduschung und Wirklichkeit hervor, wihrend das Adjektiv
diesem , Liebesspiel“eine herabsetzende Kritik zufiigt. Da der gegenseitige Betrug und
Selbstbetrug zu den Spielregeln dieses ,,Gesellschaftsspiels gehort, sind die Teilnehmer
weder verwundert noch enttduscht, als sie sich voreinander demaskieren. Die wieder-
kehrenden Schliisselworte wie ‘Komddie’, ‘Spiel’, ‘Maske’ in ihren Briefen zeigen, da3
die Protagonisten dieses Spiels vollkommen bewuBt sind. So schreibt Josefine: ,,Siehst
Du, das wird einmal eine Komédienspielerei sein, von der ich was hab’!“ (2, 31) Fast zur
selben Zeit bekennt Alfred seinem Freund: ,,[...] ich lebe ein zértliches Idyll, {...] ich lebe
es, denn ich fiihle nicht mehr, daB ich es spiele.” (Ebd.) Diese triigerische Verwandlung
wird in seinem néchsten Brief ebenfalls formuliert: ,,WeiBt Du, da8 ich zuweilen glaube,
ich bin die letzten Jahre verkleidet durch die Welt gegangen und habe jetzt die Maske
abgelegt?“ (2, 32)

6 Vgl. Jens Malte Fischer, Fin de siécle. Kommentar zu einer Epoche. Miinchen: Winkler 1978,
S. 69f.



ERZAHLPERSPEKTIVEN IN DEN FRUHEN NOVELLEN ARTHUR SCHNITZLERS 97

Nicht nur wegen der Briefform kann uns diese Novelle an das beriihmte Werk von
Choderlos de Laclos, Les liaisons dangereuses (1782) erinnern. Es handelt sich ja in beiden
Werken um die Verfallserscheinung eines Epochenendes (Rokoko und Fin de siecle): um
die raffiniert- verdorbene ,,Spitzeitliebe”, um die Entleerung der Gefiihle durch liigen-
haftes Spiel. Allerdings werden ,,die gefahrlichen Liebschaften® bei Schnitzler — zu-
mindest in dieser Geschichte — verharmlost, denn es kann unter den Liebeskomplizen kein
Opfer geben. '

Die folgenden zwei Novellen, Das Himmelbett (1891-1893) und Spaziergang (1893)
haben zwar keinen thematischen, aber einen philologischen Zusammenhang miteinander,
der auch strukturelle Folgen hat. Wie aus dem unten stehenden Zitat ersichtlich ist, fallen
der erste Absatz und der Anfang des nichsten Abschnittes — mit Ausnahme der von mir
markierten Worter — zusammen:

Das Himmelbett [Spaziergang)

Junisonne, die langsam verglomm. Wir waren [ Es war ] drauen, weit vor der Linie, und in
langer Reihe dehnten sich hohe einformige Hauser in hiBlicher, weil gelber [ weif3-gelber |
Farbe schimmernd. Viele Fenster waren offen, Ménner in Hemdé4rmeln schauten heraus und
verfolgten die klingelnde Tramway mit gedankenlosen Augen. [;] Frauen in nachlidssigen
schlotternden Blusen blickten ins Blaue. Kinder spielten auf den StraBen, schmutzig und
larmend; und auf den matt griinenden Wiesen, die hier begannen, um sich weiter hinaus in
schiichternes Hiigelland zu verlieren, sahen wir [ waren] drmliche Menschen, die sich nach
freier Luft sehnten, ohne es zu wissen; Buben und Médeln, die auf der Erde kugelten oder hin
und herliefen, Soldaten mit bloden frohlichen Feierabendgesichtern, schlechte Zigarren
rauchend; Dirnen, die meist zu zweien oder dreien laut lachend iibers Feld schritten, zuweilen
einsame Spaziergénger,_die [da] herausgewandert kamen, um von der Stimmung dieses
seltsamen Grenzgebietes zu kosten, wo die Stadt allmahlig aufhort und das [jhr] dumpfe[s],
[banget angstvolle[s] Atmen [der-Grofistadt] in einem miiden, trostlichen Seufzen aushaucht.

So waren auch wir [ die vier Freunde ] heute da heraus gelangt, Hans und ich, [...]. (2, 45
und 66)

Da Das Himmelbett erst 1977 aus dem Nachlaf} veroffentlicht wurde, ist anzunehmen,
daB die zitierte Anfangspassage, die sich fast wortwoértlich auch in der Novelle Spazier-
gang findet, hier in diesem letzteren Werk aus 6konomischen Griinden verwendet wurde.
Die kleinen Verdnderungen, die sich auf die Personen der beiden Novellen beziehen, sind
jedoch aus erzihltheoretischer Sicht nicht ohne Bedeutung. Wihrend die Perspektivierung
in Das Himmelbett eine Einengung auf die intime Sphire ergibt, die nicht einmal durch
die Verdoppelung der Erzihlerrolle neutralisiert wird, nimmt der Erzihler im Spaziergang
eine neutrale Position ein. So wird das personlichere ,,Wir waren durch die neutrale
Position des Erzéhlers mit dem ,,Es war® abgelost. Dieser Wechsel des Erzihlverhaltens
-hdngt mit der unterschiedlichen Funktion des Erzéhlens — und hier zumindest auch des
Erzéhlten — zusammen. Die Spaziergédnger in der Novelle Das Himmelbett ( ,,Hans und
ich®) sind beide Erzihler, sie haben aber verschiedene Rollen.



98 ’ ZOLTAN SZENDI

Fiir den Ich-Erzidhler der Rahmenerzdhlung ist sowohl das personale als auch das
auktoriale Erzihlverhalten charakteristisch. Personal ist sein Erzihlverhalten, insofern
seine Optik zugleich diejenige der einen Figur darstellt. Sein Wahmehmungshorizont ist
aber zugleich wesentlich breiter, als derjenige der anderen erzihlenden Figur und ent-
spricht dem ,,allwissenden* Horizont der auktorialen Position. Der Erzéhler weill mehr,
als die andere Figur, er hat sogar einen Einblick in das BewuBtsein des Freundes: ,,Ich
wuBte, woran er dachte.” (2, 46) Er kommentiert ferner die gehorte Geschichte: ,,Und ich
dachte, wie oft seitdem hinter jener Scheibe und all den andern das gleiche erlebt worden
sein mochte wie das verborgene Abenteuer meines lieben Hans, und wie selten doch einer
zugleich davon gewuBt haben mag.” (2, 50) Die Rahmenerzihlung hat zwei Funktionen.
1. Am Erzdhlbeginn besteht sie aus der Milieuschilderung, die eine atmosphirische
Einfiihrung in die ,,melancholische Geschichte* bildet und aus den situativen Angaben.
Die Beschreibung der Vorstadt bietet ein diisteres Bild, das nicht nur, und nicht in erster
Linie der realistischen oder naturalistischen Darstellung des sozialen Elends dient, sondern
viel mehr das fast unverstindliche, sich jedoch als notwendig erweisende Ende der
Liebesbeziehung stimmungsmiBig vorwegnimmt. Die Aussichtslosigkeit, die die Rand-
figuren ,,dieses seltsamen Grenzgebietes* (2, 45) darstellen, wirft einen Schatten auch auf
die traurige Erinnerung, die von Hans bald heraufbeschworen wird. 2. Der zweite Teil,
der AbschluB, faBt die Problematik der kleinen Geschichte verallgemeinernd zu-
sammen. ,,Das eigene Erlebnis ist das tiefste Geheimnis. Wir Guten entritseln es in
ehrlichen Qualen und wollen doch nicht eintauschen, was die andern vor diesem
groflen und heiligen Schmerzen bewahrt: das ewige MiBverstehen und die lachende
Blindheit.“ (2, 50) Die Moral, oder eher die skeptisch-enttduschte Lehre, die aus dem
Scheitern des Zusammenlebens der Liebenden gezogen wird, weist iiber den konkreten
Fall hinaus und stimmt mit dem pessimistischen Ausklang von manchen anderen Schnitz-
ler-Novellen iiberein. A

Hans, der Erzédhler der Binnenerzidhlung, berichtet seinem Freund iiber eines seiner
fritheren Liebesverhiltnisse. Nach mehreren Ansitzen, die kurze Andeutungen enthalten,
beginnt er — nach der Einleitung des Ich-Erzdhlers der Rahmenerzéhlung — mit der
eigentlichen Geschichte: ,,Er erzéhlte halblaut: ‘“Wir hatten uns wirklich lieb, wie du weif3t.
[...I* (2, 47) Die riickblickende Perspektive mildert die einst aufwiihlende Jugender-
fahrung mit dem allmihlichen Ausloschen der Liebesleidenschaft zur Anekdote. Die
Spannung, die sich aus der zeitlichen Entfernung ergibt, durchwaltet die ganze Novelle.
Melancholie und Erniichterung, das wieder lebendig gewordene Erlebnis und die ent-
tauschende Erfahrung, — das sind die gegensitzlichen Grunderlebnisse, deren authentische
Vergegenwirtigung die Retrospektion ermoglicht. Diese Ambivalenz driickt sich aber
auch auf anderen Strukturebenen aus, so z. B. in dem (verhaltnismiBig) langen Erzihlen
der diirftigen Lebensumsténde der Geliebten und im pointierten Abschiu}, oder in den-
verallgemeinernden Reflexionen und in der konkreten Gegenstandsmetapher. Diese
letztere deutet in sich selbst sogar den épannungsreichen Widerspruch gleich im Titel an:



ERZAHLPERSPEKTIVEN IN DEN FRUHEN NOVELLEN ARTHUR SCHNITZLERS 99

das Himmelbett stellt das ,,M#rchenlager* dar, nach dem sich das Liebespaar so gesehnt
hat, und nach dessen miihsamen Anschaffung die Geliebten sich entfremdet haben.

Der Erzahltext Spaziergang weicht von der klassischen Novellenform insofern ab, als
er keine Handlung enthilt. Das narrative Element beschridnkt sich ndmlich auf die
Rahmenerzihlung: auf die Landschaftsbeschreibung sowie die Festlegung einer Gesp-
rachssituation und die Vermittlung der Redeinhalte. Die Rahmensituation, deren Milieu
mit dem der Novelle Das Himmelbett identisch ist, wird hier dagegen nicht abgegrenzt,
sondern erweitert. Die Vorstadtumgebung funktioniert diesmal nicht nur als Ausgangs-
punkt, sondern bleibt — wenn auch nicht bis zum Ende - im Fokus des Gespriches. Im
anderen Text ist sie der Ort der Erinnerung an eine Liebesgeschichte, wihrend sie in
diesem Fall zum Ausgangsthema einer Diskussion erhoben wird. Vier Freunde, die durch
die besondere Atmosphire der Vorstadtwelt zwischen dem malerischen Land und der
Metropole Wien angeregt sind, vertrauen einander ihre innere Beziehung zur Heimatstadt
an. Zunichst geht es im Gespriach darum, was sie an dieser Stadt fasziniert. Das Thema
erweitert sich aber bald zu allgemeineren Fragen und die Freunde gelangen an weltan-
schauliche Bekenntnisse. Die vier Gestalten vertreten vier unterschiedliche Positionen und
Ansichten.

Fiir Hans bedeutet das ,,Grenzgebiet®, wo sie gerade spazieren ,,die Seele Wiens [...],
wo es anfingt, so still... so einsam zu werden...* (2, 67) Nach Max hingegen hort ,,gerade
hier [...] das Charakteristische auf [...]* und eben deshalb ist hier so stark ,,das Gefiihl
der Heimat®, hier liegt ndmlich ,,die Stadt als ein Ganzes vor dir” (ebd.). Stefan meint:
,,man braucht ja nicht gerade das Charakteristische seiner Heimat zu lieben. Ja, nicht
einmal irgend etwas, was tatsdchlich vorhanden ist [...]* (ebd.), denn, was ihn fesseln,
sind eigentlich ,,Stimmungen vergangener Jahrhunderte, die durch unsere Seele gehen™
(2, 69). Fritz wiederum mochte sich an dem pulsierehden Leben dieser Weltstadt betei-
ligen.7 Aus dieser Polyphonie kristallisieren sich zwei Grundeinstellungen heraus: eine
rationalistische oder positivistische, die alles Subjektive ablehnt und eine metaphysische,
die das Stimmungshafte oder sogar Irrationale als Bestandteil des menschlichen Lebens
fiir wichtig hilt. Max vertritt hartndckig die rationalistisch-aufklarerische Ansicht:

Wenn wir stets vollig wach wéren, oder wenn wir uns gar zu jener idealen Wachheit
emporringen konnten, in welcher alle Sinne vollkommen aufnahmsféhig wiren, so gibe es
jene wallenden Schleier nicht, welche sich vor die Deutlichkeit der Dinge legen und uns die
Tone unserer Stimmungen bringen. (Ebd.)

Ihm wird vorgeworfen, da3 er ,,einfach ein Betrogener Wiens* sei, der den Kalten spiele,

weil ihn Wien getiuscht habe. (2, 70) Es ist nicht schwer, in dieser Gegeniiberstellung
zugleich die zwei Haupstromungen der Kunst und Literatur des Fin de siécle, den

’ ,Ich will anders sein wie ihr alle! Ich will [...] mit ihnen, unter ihnen leben.* (2, 68)



100 ZOLTAN SZENDI

Naturalismus und die Moderne (Impressionismus, Symbolismus, Jugendstil ) zu finden.
Max, der nicht bereit ist, ,,die hundert Spiele mit der Welt zu spielen* (ebd.), formuliert
so die Kritik nicht nur einer irrationalen Attitiide, sondern auch diejenige der modernen,
antinaturalistischen Denk- und Darstellungsweisen: ,,Jhr bekommt Antworten aus der
Tiefe eurer Seele und ihr meint, die Welt hat gesprochen. [...] Ihr sucht nach den letzten
geheimsten Griinden, sucht nach der Seele der Dinge®. (2, 71) Die neutrale Position des
Erzahlers sichert die objektive Perspektive, indem sie diese hochst aufschluBreiche
Polemik ohne Kommentar 148t. Zu diesem neutralen Erzihlverhalten gehort auch, daB die
Rahmenerzihlung nicht abgerundet wird, sondern offen bleibt. Denn der Erzihlbericht
iiber die Diskussion wird nicht beendet, nur unterbrochen. In diesem Punkt scheint die
Erzahlperspektive die traditionelle Novellenstruktur iiberholt und die offene Form der
Kurzgeschichte vorweggenommen zu haben.

Die ebenfalls 1893 entstandene Novelle Komddiantinnen besteht aus zwei Episoden —
Helene und F'ritzi— die miteinander thematisch verbunden sind. Die beiden Titel gebenden
Protagonistinnen, die Erstere eine Schauspielerin und die Letztere eine Singerin, spielen
nicht nur im Theater sondern auch im Leben leidenschaftlich gern. Wie Helene selbst
formuliert:

Alle Fihigkeit des Empfindens ist in der Leidenschaft fiir meine Kunst abgeschlossen. Ich
muB spielen, Komddie spielen, immer, iiberall. Ich habe stets dieses Bediirfnis, besonders dort,
wo andere ein groBes Gliick oder ein tiefes Weh empfinden. Ich suche iiberall Gelegenheit zu
einer Rolle. (2, 58)

Das Bekenntnis ist wohl bekannt, es wiederholt sich in der Fin de si¢cle-Literatur.® Es
zeigt die typische Attitude der Dekadenz, die im Spiel Lebenssurrogat findet. Der Schein
wird zur Wirklichkeit, die Liige zur Wahrheit stilisiert. In beiden Episoden konzentriert
sich die Erzihlperspektive auf die Entlarvung der Falschheit, in der die Kiinstlerinnen
leben. Obwohl das Erzihlverhalten in den zwei Teilen verschieden ist — in Helene wird
die Geschichte von einem Er-Erzdhler mit neutralem, dagegen in Fritzi von einem
Ich-Erzihler mit personalem und auktorialem Erzdhlverhalten dargestellt — bleibt die
Grundstruktur in beiden Werken dhnlich. Die Unterschiede haben jedoch fiir die narrative
Verfahrensweise bedeutende Folgen. Helene entlarvt sich selbst und ihre Demaskierung
wird neutral berichtet. Fritzi hingegen wird durch ihren ehemaligen Geliebten bloBgestellt
und das alles wird aus einem subjektiven Blickwinkel erzahlt. Die erste Episode ist —
sowohl rdumlich als auch zeitlich — auf eine einzige Situation beschriinkt, in der die

8 Vgl. z.B. Hofmannsthals Prolog zu dem Buch ,,Anatol “:

Also spielen wir Theater, / Spielen unsre eignen Stiicke, / Friithgereift und zart und traurig, /Die
Komddie unsrer Seele, / Unsres Fithlens Heut und Gestern [...] In: Hugo von Hofmannsthal,
Gesammelte Werke in zehn Einzelbdnden. Gedichte - Dramen I, 1891 - 1898. Frankfurt am Main:
Fischer Taschenbuch Verlag 1979, S. 60.



ERZAHLPERSPEKTIVEN IN DEN FRUHEN NOVELLEN ARTHUR SCHNITZLERS 101

entscheidende Begegnung stattfindet. Im zweiten Teil geschieht die Entlarvung durch den
Perspektivenwechsel, der zwei in Zeit und Raum voneinander fernliegende Situationen
verbindet: Die Trennung von Fritzi und das Wiedersehen acht Jahre spiter. Am inte-
ressantesten ist dabei, daBl die Ausdehnung der Raum-Zeit-Dimensionen und der Pers-
pektivenwechsel weder die Gesamtperspektive des letzteren Werkes noch seinen Wahr-
nehmungshorizont erweitern, denn das subjektive Erzihlverhalten kann seinen eigenen
(begrenzten) Horizont nicht iiberschreiten.

Ein Ich-Erzihler stellt auch die Geschichte der Blumen (1893 - 1894) dar, diesmal aber
in einer der Tagebuchfiihrung dhnlichen Form. Allein die Zeitangaben fehlen, sonst
konnten wir diese Novelle fiir Tagebuchaufzeichnungen halten. Die regelmiBige Fest-
legung der Tagesereignisse, die auch Wiederholungsformeln verwendet’, und die eindeu-
tige Vorherrschaft des monologischen Charakters sprechen fiir diese Verwandtschaft. Der
,,diaristische Grundsatz®, nimlich: ,,nicht von der Sache selbst, sondern vom eigenen
BewuBtsein von der Sache zu schreiben*'’, gilt hier zum groBten Teil ebenfalls, auch wenn
Schnitzlers Werk zur fiktionalen Erzihlprosa gehort. Denn die Erzihlperspektive wird
vorwiegend von der Selbstreflexion bestimmt. Und der Horizont, den diese Perspektive
offnet, bleibt bis zum Ende innerhalb der Wahrnehmungsmoglichkeiten des erzdhlenden
Ich. '

Fiir die Darstellung sind wichtiger die inneren Beweguhgen als die duBeren Gescheh-
nisse, die die Gemiitsregungen auslosen. Diese subjektive Perspektivierung kehrt meistens
sogar die kausale Reihenfolge im Erzihlvorgang um: zuerst wird iiber den Seelenzustand
berichtet und dann iiber die Handlungsursache. Aus dieser Innensicht konnen wir also alle
wichtigen Momente der Geschichte verfolgen. Zu Beginn wird die 'Enttéiuschung'des
erzéhlenden Protagonisten reflektiert: E

Es war ja gewiB sehr traurig, als ich damals ihren Betrug entdeckte;...aber was war da noch
alles dabei!...Die Wut und der plétzliche HaB3 und der Ekel vor dem Dasein und - ach ja gewif3!
- die gekriinkte Eitelkeit; - ich bin ja erst nach und nach auf den Schmerz gekommen! (2, 72)

Dann schimmert durch die diisteren Gefiihle allméhlich die Hoffnung durch: ,,Schon
schwimmt ein Ahnen des nahen Friihlings in der Luft.“ (2, 77) Parallel zu den inneren
Wallungen driickt das Blumen-Motiv entgegengesetzte Lebensgefiihle aus: Es symbo-
lisiert einerseits die gespenstérhafte Vergangenheit, andererseits die Moglichkeit des
Neubeginns. ,,Gespenster! - Sie sind, sie sind! - Tote Dinge spielen das Leben. Und wenn
welkende Blumen nach Moder riechen, so ist es nur Erinnerung an die Zeit, wo sie bliihten

9,Hier z. B.:,,Dabin ich nun den ganzen Nachmittag in den Straen herumspaziert [...]“ (2, 72);
,Ich habe einen Spaziergang gemacht.” (2, 74); ,,Ich [...] mache weite, einsame Spazierginge.*
(2,77)

1% Claus Vogelsang, Das Tagebuch. In: Prosakunst ohne Erzdhlen. Die Gattungen der nicht-
fiktionalen Kunstprosa. Hrsg. von Klaus Weissenberger, Tiibingen: Niemeyer 1985, S. 192.



102 : ZOLTAN SZENDI

und dufteten.“ (2, 80) - so spricht der verzweifelte Protagonist, der sich anfangs von dem
peinlich-beschimenden Andenken an die gestorbene Geliebte nicht befreien kann. Der
FliederstrauB, den ihm Greuel, ,.ein liebes, zirtliches Geschopf“(2, 75) bringt, wird
dagegen das Sinnbild des wieder entdeckten Liebesgliicks.

In den folgenden zwei Novellen entlarvt der anekdotische Knalleffekt einen geheimen
Betrug. In beiden Fillen werden die hingebungsvoll liebenden Ménner iibert6lpelt. Der
Titel gebende Protagonist in Der Witwer (1894) erfahrt erst nach dem plétzlichen Tod
seiner jungen Frau, daB sie ihm Horner aufgesetzt hat — und zwar mit seinem besten
Freund. Der Erzihler bereitet mit retardierendem Erzahltempo den peinlichen Augenblick
der Entdeckung vor. Der sich wiederholende Verweis auf die Abwesenheit seines
Freundes am Beerdigungstag und darauf, wie sehr sein trostendes Mitgefiithl dem Witwer
fehlt, erweist sich spiter als tiefste Ironie: ,,Nur der ist nicht dagewesen, nach dem er sich
am meisten gesehnt, sein liebster Freund.” (2, 83) ,,War’ er nur endlich da!“ (2, 84) Das
auktoriale Verhalten verschirft die ironische Perspektive der Erzihlstruktur mit den
pauschal-floskelhaften Weisheiten des Erzahlkommentars: ,Es hat sich wieder einmal
zugetragen, was alle Tage geschieht, und er ist einer von denen gewesen, iiber die manche
lachen.“ (2, 86f) Und: ,,Es war alles so einfach, so selbstverstiandlich, und aus denselben
Griinden kommend wie in tausend anderen Fillen.” (2, 88) Einen meisterhaften Effekt
erzeugt der unerwartete Perspektivenwechsel auf dem Hohepunkt der Geschichte, im
Augenblick der entlarvenden Konfrontation. Die AuBensicht wird durch Innensicht
abgeldst, um die ungeheure Aufregung, das explodierende HaBgefiihl des Betrogenen
unmittelbar darstellen zu konnen:

Da steht Richard plotzlich auf, mit einer so heftigen Bewegung, daB Hugo zusammenfahrt und
zu ihm aufschaut. Und da sieht er, wie zwei grofie fremde Augen auf ihm ruhen, und sieht ein
blasses, zuckendes Gesicht iiber sich, das er kaum zu kennen glaubt. Und wie er angstvoll sich
erhebt, hort er, wie von einer fremden, fernen Stimme, kurze Worte zwischen den Zihnen
hervorgepreBt: ‘Ich weiB es.’ (2, 93)

Harmloser scheint der Betrug zu sein, doch mit tédlicher Folge in der anderen Novelle
— daher ist der Titel: Der Empfindsame. Diese Eigenschaft des Selbstmord begehenden
jungen Mannes wird auch in der Rahmenerzéhlung erwéhnt: ,Fritz Platen war ein lieber,
junger Mensch gewesen, bildhiibsch, ziemlich wohlhabend und ein biBchen empfindsam.*
(2, 112) Ebenfalls aus der Rahmensituation erfahren wir, da§ allein Albert Rhode, der
beste Freund Platens, ,,Trauer fiir ihn trug” (ebd.). Diese kurze Bemerkung 148t das
oberflichliche Milieu, in dem Platen verkehrte und in dem sich die tragisch endende
Geschichte abgespielt hat, erahnen. Die mogliche Ursache, warum der Protagonist sich
erschossen hat, erfahren wir nicht mittelbar, sondern auf Grund eines Abschiedsbriefes,
der die Geliebte Platens geschrieben hat und der in dessen Zimmer gefunden wurde.-Aus
einer ganz anderen Perspektive also, aus der Sicht der karrieresiichtigen Frau lernen wir
die Liebesgeschichte der Beiden kennen. Die Protagonistin, die ,,aller Wahrscheinlichkeit



ERZAHLPERSPEKTIVEN IN DEN FRUHEN NOVELLEN ARTHUR SCHNITZLERS 103

nach [...] bald eine sehr berithmte Person sein [wird]“ (ebd.), und die fiktive Erzihlerin
der Binnenerzidhlung namlich: des Briefes ist, beschreibt ausfiihrlich ihre verzweifelten
Versuche, ihre in der Pubertit verlorene wunderschone Stimme zuriickzugewinnen. Sie
14Bt sich von vielen beriithmten Arzten ohne Erfolg beraten und behandeln, bis ihr endlich
barsch hingeworfen wird, ihr fehle nichts auBer einem Geliebten. Das ist die Erklarung
dafiir — so die Briefschreiberin —, warum sie sich schon gleich nach ihrer ersten Begegnung
dem Mann hingegeben habe. Die empfohlene Kur hat bald wohltuend gewirkt und die
Singerin ist in einer fremden Stadt engagiert worden. Sie ,,trostet” ihren verlassenen
Geliebten: ,Ich werde eine gefeierte Séngerin, und Du wirst das BewuBtsein haben, dafl
ich es in Deinen Armen geworden bin.“ (2, 118) Der zynische Oberton wird in der
Fortsetzung deutlicher: ,,Und wer weif}, wie gern ich Dich gehabt hitte, wenn ich nicht
immer daran hitte denken miissen, daB Du mir eigentlich verschrieben worden bist!*
(Ebd.)

Wer spricht hier, ist das wirklich die Stimme der Briefschreiberin? Es ist kaum zu
denken. Auch nicht, wenn sie in der Tat ,,eine herzlose Person® ist, wie die Freunde finden.
Redet hier der ,unsichtbare Erzihler nicht mit? Opfert er nicht eventuell die psycho-
logische Wahrscheinlichkeit dem Gag auf? Wahrscheinlich doch. Er will auf diese Pointe
genauso wenig verzichtet haben, wie Albert, der im SchluBwort sagt: ,,[...] sie wird sehr
beriihmt werden, dank unserm armen Fritz. [...] Und sein Name [...] ~ so ungerecht ist
der Ruhm — wird in keiner Musikgeschichte zu finden sein.” (2, 119) Hilft uns hier der
Untertitel — ,,eine Burleske* — weiter? Es kann sein, daB diese Gattungsbezeichnung ein
Hinweis auf den grotesk-ironischen Kern der Geschichte ist. Wenn der Autor aber diese
Miniature fiir eine ,,Burleske* halt, konnte er noch manche aus seiner friihen Kurzprosa
S0 nennen.

Die Frau des Weisen (1896) fillt aus dieser Reihe wegen der lyrischen Tonlage
allerdings heraus. Die Melancholie, die die seltsame Liebesgeschichte des Ich-Erzihlers
durchdringt, entbehrt jeglicher Sentimentalitit. Die Rahmensituation wird aus der Gegen-
wartsperspektive umrissen — sowohl am Anfang als auch am Abschlu3 der Geschichte.
,,Hier werde ich lange bleiben. Uber diesem Ort zwischen Meer und Wald liegt eine
schwermiitige Langeweile, die mir wohltut* (2, 120) — so lautet es im Auftakt, und am
Ende der Novelle: ,,Wihrend ich diese Zeilen schreibe, bin ich schon weit fort — weiter
mit jeder Sekunde [...] (2, 137) Der atmosphérisch stimmungsvoll-feine Beginn hebt den
Schwebezustand der Reise hervor. ,,So entgleite ich mir selbst und verschwebe wie ein
Stiick Natur in die groe Ruhe um mich.” (2, 121) Die raumliche Entfernung bedeutet fiir
den Protagonisten Befreiung von der wissenschaftlichen Arbeit, die er in der letzten Zeit
schon ohne jede Uberzeugung getrieben hat, und zugleich von einer Liebesbeziehung, die
ihm ebenfalls listig geworden ist."! Dieses Gefiihl ,eines abgeschlossenen Lebensab-

' So hatte ich das seltene Gliick gehabt, eine Reise anzutreten, ohne eine Geliebte zu Hause zu
lassen und ohne eine Ilusion mitzunehmen.” (121)



104 ZOLTAN SZENDI

schnittes (ebd.) wird aber durch das Erscheinen der Frau seines ehemaligen Gymna-
sialprofessors aufgehoben.

Uber die Begegnung mit Friederike am Kurort wird im spiteren im Priteritum berichtet
und von dieser zeitlichen Perspektive her wird dann eine weitere Zeitebene eroffnet, die
bis zum letzten Gymnasialjahr zuriickgeht, um das Liebesabenteuer des Erzéhlers vor
sieben Jahren heraufbeschworen zu kénnen. ,,In einer seltsamen, wehmiitigen Schénheit
steigt jenes ganze Jahr vor mir auf und ich durchlebe alles aufs neue.” (2, 125) Die
ehemalige Begebenheit wird hier aber nur angedeutet, si€ wird erst etwas spéter erzahit.
Mit diesen motivischen Hinweisen verbindet der Erzihler die Gegenwart mit der Ver-
gangenheit. Nach dem unerwarteten Wiedersehen wird die alte Zuneigung zwischen den
Beiden wieder lebendig: ,,Hinter unseren Worten gliihte die Erinnerung.“ (Ebd.) Aus dem
retrospektiven Erzahlbericht erfahren wir, daB der Protagonist einst als Gymnasialschiiler
bei seinem Professor gewohnt hat, dessen Frau ihn wie ihr eigenes Kind behandelt hat.
Am Tage seiner Abfahrt, nach der Absolvierung des Gymnasiums, kann aber die Frau ihr
Liebesgefiihl dem Jungen gegeniiber nicht mehr beherrschen und kii8t ihn leidenschaft-
lich, was den unerfahrenen Protagonisten tief erschiittert. Um so mehr, weil er in dem
zirtlichen Augenblick merkt, daB sein Lehrer ins Zimmer tritt. Wie es sich erst so viel
Jahre spiter herausgestellt hat, hatte Friederike das Erscheinen ihres Mannes nicht wahr-
genommen, denn er hatte sich gleich zuriickgezogen und das Haus taktvoll verlassen. Der
Junge lebte aber lange im quilenden BewuBtsein, daB die Frau wegen ihres harmlosen
Fehltrittes schwer biiBen muf3, auch wenn ihr der Professor verziehen hat. In der Erin-
nerung des jungen Mannes bleibt Friederike ,,in zwei verschiedenen Gestalten® (2; 127):
einerseits als eine sanfte Frau mit miitterlicher Giite und — in der Stunde des Abschieds —
als heif begehrende Geliebte.

Nach der Wiederbegegnung wird das Schuldgefiihl im Protagonisten allmahlich durch
die ,,seltsame Sehnsucht“ nach der Frau und den ,,Schmerz dariiber, daB eine wunderbare
Verheifung sich nicht erfiillt* hat (2, 130), abgeldst. In der Gegenwartsperspektive der
Erzidhlung riickt nun die Erfiillung der neu aufgeflammten Liebe immer niher und die
Beiden fiihlen sich wie verzaubert.'? Hier wird — wie selten auch sonst bei Schnitzler — die
Poesie der Liebe, die feinsten Nuancen der inneren Regungen wie- bei Storm und
Tschechow gezeigt. Als z.B. auf die wieder erwachte Liebe der Frau und auf ihre
Vertrdumtheit hingewiesen wird: , Friederike hatte den Blick meist auf die Insel gerichtet;
aber sie schaute nicht.* (2, 132) Der stindige Wechsel des Duzens und Siezens ist auch
ein Zeichen der Liebesbetdubung. Als der erzdhlende Protagonist aus einem Gespréch mit
der Frau erféhrt, daB sie nichts von der groBziigigen Verzeihung ihres Mannes weiB, fiihlt
er sich plétzlich von ihr entfremdet: ,,Mich schauderte vor ihr. [...] Mich schauderte vor
dem tiefen Verzeihen, das sie schweigend umbhiillte, ohne daB sie es wuBte.“(2, 136) [...]

12 ,» Wir sind so leicht, so frei; die Erinnerungen flattern hoch iiber uns, wie ferne Sommervégel.*
2, 130)



ERZAHLPERSPEKTIVEN IN DEN FRUHEN NOVELLEN ARTHUR SCHNITZLERS 105

,.Mir schauerte vor dem stummen Schicksal, das sie seit so vielen Jahren erlebt, ohne es
zu ahnen.“ (2, 137) Sein ehemaliger Lehrer, der ,,weise Mann“ ist also auch zum zweiten
Mal und wieder ungewollt ,hereingetreten* und hat die Liebeserfiillung verunmoglicht.
Der Protagonist kommt zu dem verabredeten Rendezvous nicht mehr, er reist insgeheim
ab. Trotz der zerstorten Sehnsucht wird aus dem Liebeszauber, aus seiner Faszination
nichts zuriickgenommen — zumindest auf der Ebene der Erzidhlung nicht. Nicht einmal
dann, wenn die SchluBsitze das Lebendige ins Gespensterhafte umwandeln: ,,Wenn ich
die Augen schlieB8e, sehe ich die Gestalt vor mir. Aber es ist nicht eine Frau, die dort am
Ufer im Halbdunkel hin und her wandelt — ein Schatten gleitet auf und ab.“ (Ebd.)

Ein brutaler ,,Scherz* bildet den Kern der Geschichte in Der Ehrentag (1897). Der
,originelle Einfall“ (2, 138) — so nennt August Witte seine bose ,,Veranstaltung* vor seinen
Freunden prahlend — bezweckt die unmenschlich-zynische Erniedrigung eines von seinem
Schicksal schon im voraus gedemiitigten Schauspielers, der es immer nur bis zu
Nebenrollen gebracht hat. Witte, eine offensichtliche Belami-Figur aus der Boheme,
nimmt sich vor, ,einmal einen guten SpaB in Szene zu setzen* (2, 142) und 4Bt den
ungliicklichen Friedrich Roland mitten in der Operettenauffiithrung durch das (bezahlte)
Publikum stiirmisch bejubeln. Der Betorte nimmt die Ovation im ersten Augenblick ernst:
,Er fiihlte es: nun war fiir ihn der Gipfel des Ruhmes erreicht... er fiihite es so tief, daB er
nichts mehr sah und horte und in die lirmende Menge wie ins Stille und Leere starrte.” (2,
148) Als er aber die niedertrichtige Falle iiberschaut, verldf3t die Bithne und kehrt auch
nie mehr zuriick. In der Garderobe begeht er Selbstmord. Seine Leiche findet spiter
Blandini, die beliebte Séngerin, die ihm — Unrat witternd — nachgegangen ist.

Die Struktur der Novelle folgt dem Aufbau der dreiteiligen Dramenform. Diese
Gliederung ist auch typographisch genau gezeichnet. Im ersten Teil (‘Exposition’), dessen
Schauplatz ein Kaffeehaus ist, erfahren wir aus dem Gesprich des Freudenkreises von
August Witte den heimtiickischen Plan bzw. die Vorbereitungen dessen Inszenierung. Der
zweite Teil — mit der dramentheoretischen Terminologie: ‘Verwicklung und Wendepunkt’
— stellt die spannungsgeladene Situation im Theater dar, in der alle geheimen Hoffnungen
des ,,verkannten Genies* verpont und vernichtet werden. Den Hohe- bzw. Wendepunkt
bereitet die riickblickende Charakterisierung des Schauspieler-Protagonisten vor, indem
sein grotesk-tragischer Leidensweg vorgestellt wird. Der Erzihlbericht, der der Ironie
zwar nicht entbehrt, jedoch das Schicksal Rolands mit sichtbarem Verstindnis darlegt,
hebt aus seinem Leben einerseits den wunderlichen Widerspruch zwischen der Ruhmsucht
des Protagonisten und seiner Verhohnung von der Seite der Theaterbesucher, andererseits
das Ungeschick und die Verletzbarkeit des Schauspielers, die von den meisten Leute
mifbraucht wurden: ,,[...] alle Scherze, alle Bosheiten kamen an ihn herangeflogen, weil
man sah, daB} er am meisten darunter litt.“ (2, 144) Wenn sogar das Erzéhlverhalten schon
Mitleid mit dem Verhohnten verrat, noch eindeutiger ist die verstdndnisvolle Anteilnahme

B Vgl. dazu noch: Sol Liptzin: Arthur Schnitzler. Riverside: Ariadne Press 1995, S. 33ff.



106 ZOLTAN SZENDI

der Singerin: ,,Sie hatte Tranen im Auge* (2, 150), als Roland — begleitet vom boshaften
Geldchter nicht nur der Zuschauer sondern auch der meisten Mitgefahrten — vernichtet,
verstort, abgegangen ist.

Der AbschluB, die ,Losung®, stellt die verletzte humane Gerechtigkeit wiederher,
insofern Albertine ihren nun schon verhaBten Geliebten verlaBt und sich zu dem
Schauspielergefahrten bekennt. Dieser letzte Teil der Novelle kehrt zwar zunéchst zu der
Ausgangssituation zuriick, wo die Bohemiens wieder im Caf€ sitzen, ihre Stimmung ist
nach dem gelungenen ,,SpaB* doch nicht die beste, einige scheinen sogar Gewissensbisse
zu haben, denn sie erwiégen, Roland etwas, zum Beispiel Geld zu schicken. (Sie wissen
noch nicht, welche diistere Folge der arge Streich von August hatte.) Der ,,SpaBmacher*
hingegen ist nur damit beschaftigt, warum Albertine noch immer nicht gekommen ist.
Seine Eitelkeit ist tief verletzt, deshalb versichert er seinen Freunden, bevor er zu seiner
Geliebten eilt, dal er ,mit ihr* zuriickkehre. (2, 151) Erst jetzt, unmittelbar vor seiner
Begegnung mit der Sdngerin, stellt sich heraus, warum er Roland im Theater verichtlich
machen wollte: aus Eifersucht, denn der Komiker ,,muBte von allem Anfang an als Rivale
hingenommen werden [...]* (2, 152) Auf die miBtrauische Frage von August, ob sie die
Geliebte Rolands sei, wirft Albertine ohne Bedenken hin: ,,’Nein; aber verlaB dich drauf,
heute werd’ ich’s noch’“ (2, 154). Vom Ethos der Geschichte her ist es belanglos, ob die
Frau in der Tat soviel Sympathie fiir den ungliicklichen Schauspieler empfindet, um seine
Geliebte zu werden, wichtig ist ihre eindeutige Stellungnahme in dieser gnadenlosen Tat.
Ihr Bruch mit August um so bedeutender, da sie existentiell von dem reichen Mann
abhéngig ist. Diese moralische Geste bestimmt die Gesamtperspektive der Novelle, die
sich auf diesen Wendepunkt konzentriert.

Der Beau August von Witte erscheint auch in der um ein Jahr spiter entstandenen
Novelle Exzentrik, — allerdings in einer wesentlich harmloseren Rolle. Eine sichtbare
Ambivalenz. zeigt sich ihm gegeniiber im Erzidhlverhalten des Ich-Erzihlers der
Rahmenerzéhlung. Einerseits rdumt der fiktive Erzahler ein, daBl August seiner Umgebung
mit seiner uBeren Erscheinung imponiert' und zihlt sich zu seinem Kreis, andererseits
deutet er —in einem neckisch-tadelnden Verhiltnis — auch die bedenklichen Charakterziige
von August an. Die anekdotische Geschichte dariiber, wie August wihrend seines kurzen
Liebesverhiltnisses mit der leichtfertigen Darstellerin Kitty von der Letzteren betrogen
wurde, erzihlt schon der Ubertolpelte selbst. Da der peinliche Ausgang der nichtlichen
Besuche von ihm vorgetragen wird, gewidhrt die Binnensicht zum Teil auch ironische
Selbstentlarvung. Das Zusammenspiel der beiden Ich-Erzihler ermoglicht jedoch kaum
einen kritisch-analytischen Blick hinter die Kulissen der Scheinwelt des Fin de siécle.
Dieser eingeschrinkte Blickwinkel kann so die humoristisch-anekdotische Dominanz in

' Er war schon und elegant wie immer. Mit jener wunderbaren Leichtigkeit, um die ich ihn
immer im stillen beneidet habe, nahm er an dem kleinen Tischchen mir gegeniiber Platz [...}* (2,
178)



ERZAHLPERSPEKTIVEN IN DEN FRUHEN NOVELLEN ARTHUR SCHNITZLERS 107

der Novelle bewahren. Gerade deshalb wirkt inkongruent und unmotiviert, wo die beiden
erzihlenden Figuren der kleinen Anekdote von dem Erzihler der Rahmengeschichte
»ddmonisiert werden: ,,[JAugust } sah mich mit einem wehmiitig dimonischen Blick an.*
(2, 178) ,,'Dir’, sagte ich mit einem so zynischen Ausdruck, daB ich vor mir selbst
erschrak.” (2, 182) _

Die sozialkritische Tendenz bei Schnitzler ist bereits in den friihen Novellen nicht zu
iibersehen. Es ist namlich kein Zufall, daB gerade eine Frau von zweifelhafter
gesellschaftlichen Position wie Albertine in Der Ehrentag zu jener moralischen Hohe
gelangt, die fiir die meisten Novellengestalten Schnitzlers unerreichbar ist und umgekehrt,
daB die Bewahrerin der spieBbiirgerlichen Scheinmoral in kritischer Situation gesetzmiB8ig
versagt, wie das in Die Toten schweigen (1897) zu sehen ist. Wihrend der Tod von Roland
eine echte Katharsis in der Sangerin auslost, erhoht der tragische Unfall des Geliebten in
Emma nur ihre panische Angst vor der Enthiillung ihres gehéimen Liebesverhiltnisses.
Sie 148t lieber den Verungliickten allein, ohne #rztliche Hilfe zu besorgen, nur um ihre
Anonymitit und so ihren ,,Ruf" schiitzen zu kénnen. Das Verbrechen der Frau ist mit ihrem
Verhalten zu Franz, dem Geliebten zu erklidren. Diesmal handelt es sich nimlich um eine
Liebesbeziehung, in der der Mann auf eine dauerhaftere Bindung und auf ihre Legitimation
besteht, wihrend die Frau sich mit den geheimen Treffen begniigt und iiberhaupt nicht an
Scheidung denkt. Sie liebt weder ihren Mann noch ihren Geliebten, so betriigt sie beide.
Von ihrem Gatten erwartet sie nur die existentielle Sicherheit und die gesellschaftliche
Stellung, von dem Geliebten dagegen das sexuelle Abenteuer. Diese doppelte Liige
bestimmt auch ihr ganzes Wesen. Wie oberflichlich- egoistisch sie ihr Alltagsleben
gestaltet, genauso verhilt sie sich in der kritischen Situation. Sie scheint moralisch so
abgestumpft zu sein, daB sie — ohne Mitgefiihl — in ihren Angstvorstellungen nur daran
denkt, daB Franz vielleicht doch am Leben geblieben ist und nach ihr sucht oder aus Rache
ihren Namen den zur Hilfe kommenden verrt. Thr Schrecken vor dem Skandal ist so gro8,
daB sie sogar in Geborgenheit ihres Heimes lieber den Tod des Geliebten herbeiwiinscht,
um nur nicht ins Gerede zu kommen.

Die psychologisch subtile Darstellungskunst Schnitzlers erlaubt allerdings kaum, das
Verhalten der Protagonistin mit fixierten Urteilen zu deuten. Vieles ist nimlich im Werk
— nicht zuletzt durch die Perspektivierung in der Schwebe gehalten. Die graduelle
Einengung der Erzihlperspektive, die Fokussierung und Konzentration auf die Frau
gewihrt zwar einen tieferen Einblick sogar in die Gedanken Emmas, unser Wissen iiber
sie bleibt jedoch partiell, denn es fehlt das allwissende Verhalten des Erzihlers, das uns
in alle versteckten Motivationen der Frau einweihen wiirde."> Wird Emma ihrem Mann
wirklich ,,die ganze Wahrheit sagen® (2, 177), wie sie es sich vornimmt, und wenn ja, tut
sie es dann, um sich von ihren Gewissensbissen befreien und ein neues Leben beginnen
zu konnen oder ist ihr eventuelles Gestindnis nur Folge des duBeren Zwangs, weil sie

» Vgl. dazu noch: Michaela L. Perlmann, Arthur Schnitzler. Stuttgart: Metzler 1987, S. 121,



108 ZOLTAN SZENDI

sieht, daB ihr Mann schon allzuviel ahnt und mit einem klirenden Gesprich bloB ihre
Existenz neben dem wohlhabenden Professor sichern mochte? Das sind lauter Fragen, die
offen bleiben und die auf die unerforschlichen Tiefen der menschlichen Seele hinweisen.
Der Perspektivenwechsel erhilt die spannende Dynamik der Wechselbeziehungen in diesem
Dreiecksverhiltnis auch nach dem Tod des Geliebten. Fast mit filmkiinstlerischer Virtuositit
macht der Erzihler das innere Drama der Eheleute, die Angst und die Bedrohung sichtbar:
,[...] sie sieht, wie sich zwischen ihr eigenes Gesicht und das im Spiegel das Antlitz ihres
Gatten dringt; seine Augen, fragend und drohend, senken sich in die ihren.” (2, 176)

Die Novelle Um eine Stunde (1899) hat eine innere Beziehung zu dem friithen Drama
Hofmannsthals Der Tor und der Tod (1893). In beiden Fillen geht es ndmlich um eine
eigenartige Abwandlung des Totentanzes. Der wesentlichste Unterschied zum urspriing-
lichen ,,.Danse macabre® ist sowohl bei Hofmannsthal als auch bei Schaitzler darin zu
sehen, daB die Fin de siécle-Protagonisten sich nicht mit dem siindhaften irdischen Leben
konfrontieren miissen, sondern mit ihrem eigenen Schicksal, mit der tragischen Einsicht,
daB sie versdumt haben, ihre Nichsten richtig zu lieben. Aus der Perspektive des nahen
Todes wird also das engagierte Leben und die wahre Liebe vermifit. ,,Niemals hab’ ich ihr
gesagt, wie ich sie liebe, und ich hab’ ihr’s nicht sagen konnen, weil ich selbst es nicht
gewuBt habe* (3, 9) — so beklagt sich der Jiingling in der Schnitzler-Novelle. Noch diisterer
mutet die Klage Claudios in Hofmannsthals Werk an: ,,Da tot mein Leben war, sei du mein
Leben, Tod!“'® Schnitzlers ,Memento mori* endet jedoch rétselhafter und beunruhigen-
der, denn die letzten Fragen nach der Transzendenz werden hier mit den Problemen der
Selbsterkenntnis verkniipft, indem der Engel den Jiingling fragt: ,,Glaubst du denn, daB es
dir vergonnt ist, durch alle deine Liebe und durch allen deinen Schmerz hindurch in die
Tiefen deiner Seele zu schauen, wo deine wahren Wiinsche wohnen?* (3, 15)

Was der Bote der gottlichen Sphire hier andeutet, ist eigentlich schon in mehreren
Episoden bestitigt worden. Der Engel, um dem verzweifelten Mann zu helfen, sucht mit
ihm Sterbende auf und bittet sie, auf die letzte Stunde ihres Lebens zugunsten der jungen
Frau zu verzichten. Trotz der logischen Argumentation des Engels, wird sein Vorschlag
von allen heftig abgelehnt: ein jeder Todeskandidat versteift sich auf die letzten Minuten
auf der Erde. Ihre verkrampft-irrationale Anhénglichkeit zeugt von der elementaren Kraft
des Lebensinstinktes. Die Stationen, die je einen charakteristischen Fall demonstrieren,
haben allein dieses irrationale ,Dennoch” und diesen Selbstbetrug gemeinsam. Der
Philosoph, der ,,das Nichtsein fiir den einzig wiinschenswerten Zustand* hilt (3, 10), in
dem Augenblick, als er sich mit dem wirklichen Tod konfrontieren muB, bezieht sich in
seiner Ausrede auf die Moglichkeit, eventuell gerade in der letzten Stunde ,,das Ritsel der
Welt endgiiltig zu l6sen” (ebd.). Der Schwerkranke, der den Tod ,,in so vielen schmer-
zensreichen Tagen und Nichten herbeigerufen hat (3, 11), hofft jetzt verzweifelt auf das
Kommen eines beriihmten Arztes, der ihn vielleicht doch retten kann. Die einsame Greisin

16 Hugo von Hofmannsthal, Gesammelte Werke in zehn Einzelbénden, a.a.0., S. 297.



ERZAHLPERSPEKTIVEN IN DEN FRUHEN NOVELLEN ARTHUR SCHNITZLERS 109

besteht auf ihre letzte Stunde, weil sie meint, das unbekannte Reich des Todes sei noch
einsamer und dunkler, als ihre jetzige Welt. Sogar der zum Tode Verurteilte will lieber
seine Hinrichtung miterleben, nur, um eine Stunde linger leben zu konnen. Nicht einmal
die Schwester der jungen Frau ist bereit ihre letzte Stunde aufzuopfern, ”und wir’ es auch
allein — und ohne Liebe!” (3, 14). Die Perspektive der Stationen kehrt bei Schnitzler aber
nicht nur die religiose Intention der mittelalterlichen Gattung um, insofern sie die Fin de
siécle-Apotheose des Lebens vermittelt, sondern sie relativiert ironisch auch die ”irdischen
Werte” des Lebenskultes.

Wihrend sich das frithe erzéhlerische Werk Schnitzlers durch das radikale Weltbild und
die schonungslose Darstellungsweise eines reifen Kiinstlers auszeichnet,"” konnen wir
iiber die Strukturen der Erzahltexte aufgrund der bisherigen Untersuchungen die folgenden
SchluBfolgerungen ziehen:

1. In seinen frilhen Novellen (vor 1900) erweist sich Schnitzler noch als traditioneller
Erzéhler. Es gibt nur einige Werke, in denen Strukturelemente von denen der klassischen
Novellenform abweichen. Den Durchbruch bringt erst Lieutenant Gustl (1900), in dem
der innere Monolog als die Gesamtstruktur bestimmendes Gestaltungsprinzip zum ersten
Mal erscheint. Die von Michaela L. Perlmann behauptete ”Auflosung der Grenzen
zwischen Erzihlung und Novelle”'® ist in den hier analysierten Werken nicht wahrzu-
nehmen.

2. Innerhalb der traditionellen Novellenform zeigt aber die Novellenkunst Schnitzlers
eine fiir einen Erzédhler ungewohnliche Vielfalt. Besonders produktiv ist in dieser Hinsicht
die virtuose Verwendung des Perspektivenwechsels. So finden wir z.B. in den Schnitzler-
Novellen alle Erzdhlverhalten ohne auffallende Préiferenz.

3. Mit wenigen Ausnahmen vermitteln die Erzéhlperspektiven hier ménnliche Sicht-
weisen, auch in den Novellen, in denen Frauen die vorherrschende Rolle haben. Daf} es
aber keine GesetzmiBigkeit im Schnitzlerschen Gesamtwerk bedeutet, beweist die spétere
berithmte Novelle Fraulein Else.

4. In einigen Fillen sieht man deutlich strukturelle Komponenten im frithen erziih-
lerischen Werk Schnitzlers, die mit seiner Dramaturgie als verwandt erscheinen. So z. B.
die Zykluskomposition, die im Jugenddrama Aratol (1893) zur Geltung kommt, und in
zwei Novellen aus dieser Zeit durch die wiederkehrende Hauptfigur ebenfalls ihre Spuren
zeigt, sowie der dreiteilige Handlungsaufbau, der in der Novelle Der Ehrentag auch
typographisch markiert ist.

7 Ralph Michael Werner stellt hinsichtlich der Thematéammenfassend fest, ”daB sie kein
Ausdruck eines lustbetonten Subjektivismus oder Verherrlichung eines gleichartigen Lebens-
wandels ist, sondern vielmehr dessen scharfe Kritik.” Ralph Michael Wemer, Impressionismus als
literarhistorischer Begriff. Untersuchung am Beispiel Arthur Schnitzlers. Frankfurt/Main; Bern:
Lang 1981 S. 189.

' Michaela L. Perlmann, Arthur Schnitzler, a.a.0.,S. 115.



Giinter Helmes

‘“‘den gepflegten Stil des Elends als Kunst- und Freudeborn”.
Uber friihe Erzihlungen Albert Ehrensteins'

Im Dezember 1916 14Bt uns der selbst lange Zeit vergessene Wiener Expressionist,
Aktivist und Literaturmanager Robert Miiller (1887-1924) in einer kurzen Besprechung
von Albert Ehrensteins im gleichen Jahr erschienenen Erzahlungen-Band Nicht da, nicht
dort wissen:

Nicht da, nicht dort, dies ist das Schicksal jedes Homers. Ehrenstein wire dann der Ho-
merrismus, denn er ist schwer zu lokalisieren, auch in seiner Schaffensart [...] unter den
Jingsten ist er der Befremdenste, und dies soll keine Reklame sein; aber dem
AuBerordentlichen, Reichen, Eigentiimlichen zollt man Wiirdigung, auch wenn man dem
personlichen Standpunkt, das Leben als den Sieg der Gemeinheit zu sehen und den gepflegten
Stil des Elends als Kunst- und Freudeborn, nicht zustimmt. Wir mochten das Buch weder als
voll noch kurios empfehlen; es wire zu viel und zu wenig; aber als stark und interessant.”

Die von Miiller bei aller Zuriickhaltung doch energisch eingeforderte »Wiirdigung« ist
Albert Ehrenstein, dem deutsch schreibenden, der elterlichen Herkunft nach ungarisch-
judischen Schriftsteller osterreichischer Staatsangehorigkeit trotz émfanglicher groBer
Erfolge als Erzihler’ und Lyriker und trotz der zeitweiligen Protektion so einfluBreicher
Autoren wie Karl Kraus und Arthur Schnitzler schon zu Lebzeiten versagt geblieben.
Spitestens mit dem Beginn seines Exils 1933 wurde der ebenso radikale wie engagierte
AuBenseiter, der »Mythenzerstorer und Mythenschopfer«’ Ehrenstein vom Publikum

! Vortrag, gehalten am 24. September 1999 auf dem von Prof. Dr. Kéroly Cstiiri veranstalteten
Symposium Typologie der Erzihlungen der Jahrhundertwende in Szeged/Ungarn. Fiir die Druck- -
fassung wurde der Vortragsstil beibehalten. — Der Haupttitel des Vortrags ist dem Eingangszitat von
Robert Miiller entnommen.

? Robert Miiller, ”*Nicht da, nicht dort*, von Albert Ehrenstein”. In: Belgrader Nachrichten,
7.12.1916. Zitiert nach Robert Miiller, Kritische Schriften I. Mit einem Anhang herausgegeben von
Giinter Helmes und Jiirgen Berners. Paderborn 1993, S. 261f.

3 Vgl. beispielsweise “Tubutsch” (1911) und “’Der Selbstmord eines Katers” (1912).

4 Vgl. -Armin T. Wallas, Albert Ehrenstein. Mythenzerstorer und Mythenschopfer. (Reihe
Forschungen 5) Boer, Miinchen 1994. Wallas” Monographie stellt die bislang einlaBlichste
Auseinandersetzung mit Leben und Werk Ehrensteins dar. Vgl. vom selben Autor auch ”*Von der



»DEN GEPFLEGTEN STIL DES ELENDS ALS KUNST- UND FREUDEBORN« 111

kaum mehr wahrgenommen. An der von der Germanistik der ersten eineinhalb Nachk-
riegsjahrzehnte zu verantwortenden Ausgrenzung Ehrensteins konnten auch drei Mono-
graphien aus den Jahren 1969-1972 und drei von Jorg Drews besorgte Texteditionen® nicht
dauerhaft riitteln. Nunmehr bleibt zu hoffen, dal vor allem eine seit 1989 erscheinende,
auf fiinf Bande konzipierte und von Hanni Mittelmann herausgegebene Werkausgabe, von
der mittlerweile die Binde 1 bis 4 vorliegen,® Ehrenstein als einem der bedeutenden
Vergessenen der Moderne die ihm gebiihrende Beachtung erstreiten wird.

In meinem Vortrag setze ich mich mit einigen frithen Erzéhlungen Albert Ehrensteins
auseinander, der 1886 im zusehends antisemitisch gestimmten Wien in drmliche, von
Anpassungsleistungen und Aufstiegshoffnungen geprigte Verhiltnisse hineingeboren
wurde und der 1950 in New York in einem Armenhospital gestorben ist. Unter “frithe
Erzihlungen” verstehe ich dabei zunéchst einmal jene annihernd vierzig erzihlende Texte,
die zwischen 1901 und 1914 entstanden bzw. veroffentlicht wurden — das Jahr 1914 stellt
nicht nur in weltgeschichtlicher Hinsicht, sondern auch in der erzéhlerischen Produktion
Ehrensteins eine Zasur dar, liegen doch zwischen der Entstehung der Anti-Kriegs-
Erzdhlung “Der Herr Leimbiegler” Herbst 1914 und der darauffolgenden, Ehrensteins
Verhiltnis zu Elisabeth Bergner zum Hintergrund habenden Erzidhlung “Der Dichter und
die Téanzerin” Anfang 1917 ca. zweieinhalb Jahre erzdhlerischen Verstummens. Im
besonderen aber will ich mich unter diesen frithen Erzdhlungen mit jenem knappen Viertel
beschiftigen — “Tubutsch” und “Der Selbstmord eines Katers” klammere ich als die
bekanntesten angesichts der knappen Vortragszeit aus —, die es allen anderen vorab
erlauben, mit Blick auf iibergreifende Stichworte wie Krise, Isolation und Dissoziation
zentrale Gesichtspunkte der intellektuellen und emotionalen Physiognomie Ehrensteins
und derjenigen der iiberlebten k.u.k.-Gesellschaft in den ersten eineinhalb Jahrzehnten
unseres Jahrhunderts anzusprechen. Hinsichtlich der Rekonstruktion der intellektuellen
und emotionalen Physiognomie Ehrensteins geht es mir dabei selbstverstdndlich zum
einen um den Autor selbst, um den, wenn man so will, in dieser oder jener Hinsicht
besonderen ,Fall Ehrenstein‘. Zum anderen und ebenso selbstverstindlich aber geht es mir
darum, den jungen Albert Ehrenstein und sein Erzihlwerk paradigmatisch zu lesen, ihn
bzw. es also vorzustellen als ein besonders sprechendes Beispiel bzw. als ein besonders
aussagekriftiges Dokument einer Generationenerfahrung der um 1890 Geborenen.’

Nacht beschienen‘. Forschungsbericht: Neue Literatur iiber Albert Ehrenstein”. In: Sprachkunst
XIX, 1988, S. 175-186.

5 Vgl. Wallas (1988) fiir Hinweise im einzelnen (Anm. 4, S. 176, Anm. 3 u. 4) -

6 Albert Ehrenstein: Werke. Hg. v. Hanni Mittelmann. Bd. 1: Briefe, Bd. 2: Erzdhlungen, Bd. 3/T:
Chinesische Dichtungen. Lyrik, Bd. 3/I1: Chinesische Dichtungen. Prosa, Bd. 4/1: Lyrik, Bd. 4/11:
Lyrik. Boer, Miinchen 1989 — 1996.

” Hinzuweisen ist in diesem Zusammenhang darauf, daBl es legitim ist, die im folgenden
angefithrten Erzidhlungen auch autobiographisch auszudeuten, in den Protagonisten der
Erzihlungen also alter egos von Ehrenstein selbst zu sehen, 148t doch der Entstehungsproze dieser



112 GUNTER HELMES

Als Text zum Eingang wihle ich den wenig mehr als eine Seite umfassenden Erzihltext
”Eine alte Geschichte”, der wohl 1908 entstanden ist und der 1911 in Die Schaubiihne
erstmals verdffentlicht wurde.® In diesem iiber weite Strecken den Ton eines gut endenden
Mirchens anschlagenden Text erzihlt Ehrenstein von einem Dichter namens Eduard, der
gar in einem Palast mit Dienern lebt und der nach biirgerlichen, sicherlich aber nach
spieBbiirgerlichen MaBstédben iiberdies stindig mit allem Erstrebenswerten versorgt wird
— mit »Schinkensemmeln mit Kaffee« (85) ndmlich, wie es bei Ehrenstein in einer fiir ihn
typischen Mischung aus Ironie, Satire und Sarkasmus heit. Doch allem materiellem
Wohlergehen zum Trotz ist in Eduard »nichts als Sehnsucht« (85): »Herrliche Bilder
konnte er sich vorgaukeln, und das junge Madchen, das er liebte und haBte: Kunigunde.«
(85) Jedoch: Diese »herrlichen Bilder« in Wirklichkeit verwandelt zu sehen und eine
zirtlich liebende Kunigunde an seiner Seite zu fiihlen, bleibt dem auch nach sinnlicher
Erfiillung lechzenden, dem deshalb tranenreichen Eduard versagt, und so verliert er den
Glauben an Gott, verwirft seinen Reichtum, zerreit seine Dichtungen und entstellt sich

“selbst an Haupt und Gliedern. »Er lag wie ein Toter da ...« (85), faBt Ehrenstein Eduards
umfassend auf Leib, Seele und Intellekt bezogenes Selbstzerstérungswerk zusammen. Im
Traum dann allerdings 146t ihm der »liebe Gott« (85) eine Fee erscheinen, die ihm die
Erfiillung all seiner Sehnsiichte verspricht, wenn er nur wieder »brav und ruhig« (85) sein
wolle. Und siehe da, als der Dichter einwilligt und dann aus einem langen Heilschlaf
erwacht, haben sich nicht allein alle seine Sehnsiichte erfiillt, sondern auch alles
selbstveranstaltete Zerstorungswerk ist auf das Vorteilhafteste riickverwandelt. Ende gut,
alles gut? — »Glaubt ihr das?«, fragt Ehrenstein die LeserInnen zu Beginn des dem
Vorausgehenden in Gehalt und Ton schroff entgegengesetzten SchluBabschnitts, und er
antwortet gleich fiir diese LeserInnen mit: »Ich ndmlich glaube es auch nicht!« (86) Und
dann erzihlt er die Geschichte zu Ende, niichtern, desillusioniert und ohne Hoffnung, so,
wie er sie fiir realistisch und damit fiir glaubhaft halt:

[...] als von dem jungen Dichter der Schiaf trat, da stand zu seinen Haupten ein Freund und
wies ihm eine Kritik, in der Eduard niedertrdchtigerweise gelobt wurde, ein Brieftrager feierte
seinen Einzug mit einer Drucksorte, laut der sich Kunigunde mit Archangelus Lardschneider,
jenem niedertrichtigen Kritiker, verheiratet hatte, und eine jihe Drahtung zwang ihn, die
Premiere seines letzten Stiickes abzusetzen [...] Und zu Fiilen seines Bettes stand ein Diener,
in der Hand haltend eine Tasse Kaffe[e] mit Senf... (86)

Wovon also erzihlt Ehrenstein in ”Eine alte Geschichte”? Im wesentlichen doch von
der selbst durch Gottes- bzw. Zauberhand, geschweige denn durch rein irdische Faktoren

Erzidhlungen bzw. lassen doch die meist zahlreichen Textiiberlieferungen und hier im besonderen
die Handschriften- und Typoskriptfassungen erkennen, daB Ehrenstein fast ausnahmslos von bzw.
sich selbst erzahlt.

§ Umfangsangaben, Datierungen und Zitate folgen hier wie andernorts dem Bd. 2 der von Hanni
Mittelmann besorgten Werkausgabe (Anm. 5).



»DEN GEPFLEGTEN STIL DES ELENDS ALS KUNST- UND FREUDEBORN« 113

aufzuhebenden und deshalb ewig fortdauernden Entgegensetzung zwischen Kiinstler und
Welt, bedingt durch den fundamentalen Gegensatz zwischen ideeller Orientierung hier
und materieller Orientierung dort, bedingt auch durch eine Reihe von weiteren Werte-
Oppositionen bzw. durch die Favorisierung gegensitzlicher Handlungsoptionen, solchen,
die sich in anreihenden Schlagworten wie Ruhe vs. Streben Saturation vs. Sehnsucht
Korper vs. Seele Kaltsinnigkeit vs. Empfindsamkeitoder auch Dasein vs. Lebenfassen
lassen. Desweiteren erzihlt ”Eine alte Geschichte” von der Unbestechlichkeit des Kiinst-
lers, der in seinem der Welt gegenliufigen existentiellen Verlangen auch nicht durch noch
so vorteilhafte Kompensatoren materieller Art korrumpierbar ist, dessen existentielles
Verlangen andererseits freilich auch dauerhaft keine Befriedigung erlangen wird. Zum
dritten dann ist von der abgefeimten Schlechtigkeit der Welt die Rede, die ihre auf ein Exil
in Permanenz hinauslaufende Zuriickweisung des Kiinstlers bzw. Kiinstlertums als einer,
vielleicht der Moglichkeit der Weltbegegnung, -aneignung und -formung zynisch noch in
ein freilich bloB Dekor- oder sedativen Zwecken dienendes Gewand von Lob und
Anerkennung zu schlagen wei8. Zum vierten ferner ist nicht zu iibersehen, daB Ehrenstein
am Beispiel Eduards zum einen einen héchst problematischen Reaktionsmodus auf die
mit einer Kiinstlerexistenz verbundenen inneren wie 4duBleren Schwierigkeiten als selbst-
verstiandlich herausstellt: den der Kiinstler und Werk gleichermaBen betreffenden Selbst-
zerstdrung nimlich; zum anderen deutet Ehrenstein mit der Figur Eduard auf die emo-
tionale Instabilitit bzw. auf die seiner Kontrolle entzogene seelische Januskopfigkeit des
Kiinstlers hin, liebt und haBt doch Eduard seine ersehnte Kunigunde zugleich. Und fiinften
schlieBlich gilt — »Kaffee mit Senf« (86) und nicht wie eingangs »Schinkensemmeln mit
Kaffee« bekommt ja der Dichter Eduard am Erzihlende aufgetischt —, daB ein Dichter in
materiellem Saus und Braus ja sowieso blof3 — ein Méarchen ist.

Wenig Erbauliches also, was Ehrenstein in diesem mérchenhaften Antimirchen “Eine
alte Geschichte” aufzutischen hat, wenig erbaulich auch insofern, als es die extreme
Verknappung der Themenentfaltung in diesem kurzen Text nicht erlaubt, von einer —um
im Bild zu bleiben — reich und wohlsortiert gedeckten Tafel zu sprechen. Sehen wir von
daher im folgenden zu, diesen bislang nur notdiirftig eingedeckten Tisch durch die
Diskussion anderer friiher Erzihlungen Ehrensteins zu einer Tafel werden zu lassen, die
diesen Namen auch verdient.

Sehnsucht, Sehnsucht nach Liebe zumal als der vermeintlich unmittelbarsten und
innigst-ausgreifendsten Form der Weltbegegnung, -aneignung und -formung bzw. als
Modus der Uberwindung von schmerzlichen, dualistischem Wahrnehmen und Denken
geschuldeten Differenzerfahrungen, Liebe in diesem Sinne war ein Thema in "Eine alte
Geschichte”, und sie ist es auch in zwei weiteren, ” Arbeitsteilung” und Passion” betitelten
Erzihlungen.

Die 1904 entstandene und 1912 erstmals verdffentlichte Erzéhlung ”Arbeitsteilung” —
schon der Titel signalisiert Auseinanderfallen, Trennung und Ausgeschlossensein ebenso
wie die Degradierung von Titigsein zur Arbeit — ist wie “Die alte Geschichte” kontra-



114 GUNTER HELMES

punktisch aufgebaut. Sie erzihlt zu gut Dreivierteln der insgesamt knapp 4 Seiten von dem
mal schwiemeligen, mal verlogenen, mal berechnenden, von einer hheren Warte aus aber
immer schamlos-zynischen und auf Akkumulation von genossenem Fleisch gerichteten
Liebesgebaren der Welt. Von Liebe in dem eben angegebenen Sinne, in der eben ange-
gebenen kosmo-existentiellen Funktion findet sich in diesem Liebesgebaren keine Spur.
Und der Dichter? Er muB nicht nur »daneben sitzen und neidisch zuschauen, wie andre
den goldnen Schaum des goldnen Lebens kostlich schliirfen, schliickern, genieBen, ach
was genieBen! achtlos hinunterstiirzen!« (23), ihm wird auch noch sein besonderes
Titigsein in dieser Welt, das Dichten bzw. Erzihlen, zur quéilenden Arbeit vergéllt. Heif3t
es noch gleich zu Beginn leichthin und maskeradenhaft: » Ah! Man gratuliere mir. Es hat
mir ndmlich einer ein [sic!] Geschichte erzihlt, erspar ich, eine zu flunkern« (20), so
schldgt die Beschreibung der eigenen Titigkeit des dem Selbstbild nach »linkisch[en],
schiichtern[en] und scheinbar hochfahrend[en]« (23) Dichters zum SchluB in Bitterkeit
um: »ich darf davon bloB erzihlen [...] darf [...] bloB Sportberichterstatter und tin-
tenklecksender Beschreiber der donnernden Katarakte [sein] ... Arbeitsteilung!... / Im
Gegenteil: man gratuliere mir nicht!... « (23)

In der Erzahlung "Passion” aus den Jahren 1910 bzw. 1911 spitzt sich die Situation
weiter zu. Passion, daB bedeutet Leidenschaft und Leidensweg zugleich, und tatsichlich
lemen wir den Ich-Erzihler in dieser Geschichte als einen derjenigen kennen, an denen
sich aufgrund bestimmter, weiter unten anzufiihrender Dispositionen das volksmundliche
Sprachspiel bewahrheitet, Leidenschaft schaffe Leiden und aus Leiden erwachse Lei-
denschaft. Der Ich-Erzéhler in dieser Erzdahlung ist zur Trauung eines von ihm fatalerweise
zu einer Idealgestalt stilisierten Madchens mit einem tumben, gefiihlsflachen Fabrikanten
gegangen. Hingegangen zu dieser Trauung ist der Ich-Erzdhler nun etwa nicht deshalb,
um sich an seinem »Ungliick zu weiden« (150) oder um »Schmerzen zu erdulden« (153),
wie er verddchtiger- bzw. verriterischerweise zweimal versichert, sondern vielmehr um
auf ein ihm giinstiges »Wunder« (150, 153) zu warten —ein Wunder, das selbstverstindlich
nicht eintritt und das auch garnicht eintreten kann. Denn das mit der Trauung verlorene
Maédchen hat der eingestandenermaBen schiichterne und gschamige Ich-Erzihler seit
seinen Jinglingsjahren immer nur aus der Ferne, quasi als Projektionsfliche seiner
idealisch-erotischen Traumereien geliebt, und wenn er ihr gegeniiber Gefiihle gezeigt hat,
30 meist solche aggressiver Art, da er lange Zeit seine eigene Liebe ihr gegeniiber sogar
als HaB interpretierte. Anders formuliert: Das vom Ich-Erzihler im Wortsinne angebetete,
doch ihm im eigentlichen Sinne ganz unbekannte Médchen hat gar nicht um die Liebe des
jungen Mannes wissen und diese von daher auch weder zuriickweisen, zulassen noch
erwidern konnen, und deshalb war der Gang des Ich-Erzéhlers zur Trauung allen anders
lautenden Bekundungen zum Trotz eine auf Lustgewinn angelegte Selbstkasteiung und
das Hoffen auf ein Wunder ein lustvoll-selbstquilerisches Hirngespinst. Wenn daher der
Ich-Erzihler gegen Ende der Erzidhlung davon spricht, was fiir ein »Wiistling« (153) er
doch in dem Moment gewesen sei, als er nach der Trauung die Hand der Braut zum



»DEN GEPFLEGTEN STIL DES ELENDS ALS KUNST- UND FREUDEBORN« 115

Gliickwunsch in der seinigen gehalten habe, so ist das vor dem skizzierten Hintergrund
auf der einen Seite so zu verstehen, daB der Ich-Erzihler angesichts der eigenen, nur durch
Schiichternheit veranlaBten Bediirfnislosigkeit mit sich selbst bitteren Spott treibt. Ein
»Wiistling« auf der Kehrseite der Medaille ist der Ich-Erzéhler aber auch insofern, als in
diesem Héndedruck die leidenschaftliche Selbstverwiistung eines, zuriickhaltend formu-
liert, eben nicht ungliicklich Enttiduschten kulminiert. Und so kann der in den Tagen nach
der Trauung der Umgebung gegeniiber traumwandlerisch um »programmgemaB{es]«
(151) Funktionieren, um Erfiillung von »ehernen Aufstellungen unbegreiflicher Michte«
(151) bemiihte Ich-Erzihler denn auch der seinen Text lesenden Offentlichkeit gegeniiber
vorgeben, daB er nicht wisse, »was mich vor dem Selbstmord bewahrte« (153) — Leidens-
lust ndmlich —, wie er andererseits und mit normenkonformer Berechtigung herausplatzen
kann: »Wahrhaftig: ich mochte nicht ich sein...« (150)
Was aber mochte er denn? Regredieren méchte er:

Ich selbst habe kein Programm, keine Zukunft und will keine, im Gegenteil: ich méchte mich
zur Wehr setzen gegen dieses grauenvolle Weiterhasten, wenn ich nur wiiite wo?, ich legte
Protest ein gegen das empdrende Vorwirtsschreiten der Zeit und beantragte meine
Riickversetzung in die Tage der Kindheit... (151)

Folgen wir also Ehrenstein in seine Kindheit und Jugend und schauen zu, ob die ein
Hort der Geborgenheit war oder nicht vielmehr jener Zeitraum, der ihn auf Dauer und in
manch anderer Hinsicht traumatisierte. Die auf das eben vorgetragene Zitat unmittelbar
folgende AuBerung des Ich-Erzihlers von “Passion”, »es wire nicht anders gekommen«
(151), wenn die Riickversetzung in die Kindheit »hoherwérts veranlaBt wiirde« (151), gibt
jedenfalls AnlaB zu der Vermutung, Kindheit und Jugend seien alles andere als ein Ort der
Geborgenheit gewesen.

Zwei Erzihlungen, “Frithes Leid” und “Zigeuner” betitelt, geben in diesem Zusam-
menhang ersten beredten AufschluB. Zwei weitere Erzihlungen dann mit den Titeln
”Begribnis” und “Mitgefiihl” vertiefen die an “Friihes Leid” und an ”Zigeuner” gewon-
nenen Einsichten und lassen vor allem die dauerhaften personlichkeitsrelevanten Wir-
kungen erkennen, die Kindheit und Jugend bei Ehrenstein und anderen Generations-
genossen zeitigten.

In dem ebenfalls nur wenig mehr als zwei Seiten umfassende Erzéhltext “Friihes Leid”
aus den Jahren 1912/1913 hebt der auf eine Kindheitsepisode zuriickblickende Ich-
Erzihler Hugo folgendermaBlen an:

Ich war kein Tierfreund, eher vielleicht ein tyrannischer Beobachter der Tiere. Seit jeher reizte
es mich, diesen schwachen Wesen zuzusehen, mitzuspielen, Herrschaft iiber sie auszuiiben,
da ich die Menschen nicht knechten konnte. Ich ging ja in die Schule, war Sklave von
Rohrstaben, Katalogen, Klassenbiichern und Zensurzetteln. Und daheim saBen grausame
Zieheltern, die meine Abneigung gegen das Leben nihrten [...] die Biicher sollten in mich



116 GUNTER HELMES

iibergehen und ich Buch werden. PaBte mir diese Besessenheit nicht [...], sah man in meinem
Vorgehen alles eher denn Selbstbewahrung. Meine frithe Aversion dagegen, Gedichte anderer
Schriftsteller auswendig zu lernen, von mathematischen Formeln koitiert zu werden, diese
eminent ménnliche Eigenschaft hieB auf einmal Faulheit und man entleerte iiber mich ein
Fiillhorn von Strafen. (184)

Diese Zeilen sind mit Blick auf die fundamentalen Sozialisationsinstanzen Elternhaus
und Schule und deren um sklavische Unterwerfung, unbedingte Personlichkeitsbrechung,
dumpfe Wissensreproduktion, brutale Ziichtigung etc. kreisenden Erziehungsmaxime und
—praktiken, sowie mit Blick auf den unbedingten Selbstbehauptungswillen des erzih-
lenden Ichs einerseits, aber auch dessen bereits vorhandene psychische Versehrungen
andererseits so eindeutig, daB sie nicht weiter kommentiert werden miissen. Im Fortgang
der Erzihlung freilich zeigt sich, daB mit dem Vorgetragenen das ganze MaB an Ab-
scheulichkeit, ja an Sadismus, unter der die Erzéhlerfigur Hugo heranwichst und ge- wie
verformt wird, noch gar nicht aufgedeckt worden ist. Erfahren tun man nidmlich nichstens
zum einen, daB die einzige Freude und der einzige »Trost« (185) im Leben dieses Kindes
eine Kaninchenzucht ist, zum anderen, daB dieses Kind sich hiufig in Krankheiten fliichtet,
um nicht in die verhaBte Schule gehen zu miissen und somit »Ruhe und Waffenstillstand «
(185) zu erlangen. Damit aber wird ein in der Katastrophe endender Konflikt herauf-
beschworen, kann sich doch das Kind in Zeiten der Bettldgerigkeit nicht um seine
Kaninchen kiimmern. Den Eltern, fiir die angesichts von so viel “wichtigeren” Dingen wie
»Staubwischen und Aufrdumen« (185) die Pflege des Kindes nur »Hemmung und Uber-
arbeit« (185) bedeutet, haben nicht anderes im Sinn, als »ein wehrlos in der Genesung

.begriffenes Kind aus der Geborgenheit, aus dem sicheren Bett zu scheuchen«. (185f.)
Deshalb servieren sie ihm auf Anraten eines Arztes kriftigendes WeiBfleisch in Form der
sonst als Nahrungsmittel aus »Ekel« (185) verschmihten Kaninchen, die sie betriigerisch
als Backhuhn ausgeben. Und Hugo, der freilich ob seines »tiefe[n] Wissen[s] um die Welt«
(186) nicht zu betriigen ist, muf diese »Geschopfe essen, die mir am liebsten waren.« (186)
Er, ein selbst um die zeitweilig schiitzende Ahnungslosigkeit beraubter neuer Thyestes,
fat zusammen:

Leichtsinnig hatte ich die Kaninchen preisgegeben, verraten. In der Zeit, wo es mir beliebte,
krank zu sein, wurden sie [...] gemordet. Da gab ich die Krankheit auf [...], um die
iibriggebliebenen Kaninchen [...] vor dem Tode zu schiitzen. So rief mich das Leben. »Hugo,
lerne!« (186)

Leben als apokalyptischer Zustand in Permanenz zum einen, tiefe Schuldgefiihle zum
zweiten, Hinwendung zu anderen um den Preis des Selbstschutzes bzw. Selbstentfaltung
und Selbstbewahrung um den Preis des Schuldigwerdens zum dritten sind also fiir den
Ich-Erzihler Hugo das Ergebnis der in “Friihes Leid” erzéhlten Familienkatastrophe, um
den Untertitel von Gerhart Hauptmanns "Das Friedensfest” zu bemiihen. Die sich anschlie-



»DEN GEPFLEGTEN STIL DES ELENDS ALS KUNST- UND FREUDEBORN« 117

Benden Hinweise auf die Erzéhlung “Zigeuner” aus dem Jahre 1911 allerdings werden
zeigen, dafl dieser Hugo nicht einfach Pech mit seiner Familie gehabt hat, sondern das um
1900 in Ehrensteins Erfahrungsbereich unter gesellschaftlichen Umsténden gelebt wurde,
die an Grauenhaftigkeit nicht so weit hinter kriegsbedingten Greueln zuriickbleiben, wie
man das vermuten kdnnte.

»Ich bin Schuld« (163), bekennt der als Jugendlicher vorzustellende Ich-Erzihler
Rudolf in "Zigeuner” gleich zu Anfang und setzt damit akzentuiert mit einem jener
zerriittenden Ergebnisse ein, die sich fiir das Kind Hugo in Friihes Leid” erst am Ende
ergeben konnten. Schuldig fiihlt sich der Ich-Erzdhler daran, daf die bezeichnenderweise
»nahe dem iibelriechenden Schlachthaus, hart am Sumpf« (163) gelegene Behausung einer
Zigeunerfamilie des Ortes von den Einheimischen, gar von der Feuerwehr selbst mehrmals
in Brand gesteckt worden ist. Denn er, der durch eine sehr einnehmende Handschrift
ausgezeichnete Ich-Erzihler, hat sich unter heftigem Widerstreben und unter Drohungen
dazu iiberreden lassen, »brav« (163) zu sein und in einem spater oft bereuten »Ma-
jestatsgesuch« (163) um eine Spritze fiir die ortliche Feuerwehr zu bitten — erfolgreich.
»Das Loschgerit also war da, aber woher schnell einen Brand nehmen?« (163), heifit es
lapidar. Die Antwort auf diese Frage ist bereits bekannt, nun gilt es zu sehen, daf} die
sogenannte Schuld des Ich-Erzidhlers allenfalls — oder vielmehr gerade? — darin besteht,
um den brutalen Rassismus und die allgemeine Niedertracht der Einheimischen und um
das damit einhergehende morderische Gesellschaftsklima gewuBt und von daher iiber ein
prognostisches Wissen verfiigt zu haben. Anders wie Hugo in “Friihes Leid”, dem als Kind
die durch sein dem Selbstschutz dienendes Kranksein heraufbeschworene Katastrophe
nicht erahnbar war, hat also der das »Majestitsgesuch« schreibende Rudoif sozusagen
sehenden Blicks und um des eigenen Vorteils willen, ndmlich um nicht gestraft zu werden,
dem Bdsen gegeniiber nachgiebig gehandelt — und damit ganz nebenbei auch noch die
Kultur (die Schrift) an die Barbarei verraten.

-A propos Rassismus: Hier, in ”Zigeuner”, geht es um den sich gegen die Zigeuner
richtenden, vor nichts zuriickschreckenden Rassismus der k.u.k.-Gesellschaft. In etlichen
anderen Erzdhlungen Ehrensteins aus den frithen Jahren, beispielsweise in “Ein krasser
Fall von SoldatenmiBhandlung” (1910/1913), steht der Antisemitismus dieser Gesell-
schaft im Zentrum von Darstellung und Kritik. —

Zuriick aber zu “Zigeuner” und den dort schon vor den Brandanschligen an den
Zigeunern seitens gesellschaftlicher Reprisentanten veriibten MiBhandlungen jeglicher
Art. Da wird berichtet von der schmihlichen Behandlung und von der niedertrichtigen
Entlohnung, die der Zigeuner Tonek bei Hilfsarbeiten fiir den ortlichen Fleischhauer
erfahrt. Berichtet wird auch — auf inhaltlicher Ebene boten sich Vergleiche zu Joseph Roths
Das falsche Gewicht an— von den durch und durch korrupten Amtstragern innerhalb dieser
Gesellschaft, die vor allem die sozial Benachteiligten im Visier haben. Dann horen wir
von der Frau des Tonek, die bei einer Aushilfsarbeit fiir einen Bauern in einer Hick-
selmaschine eine Hand verloren hat — der Bauer freilich kolportiert, die Hand sei der als



118 GUNTER HELMES

Diebin entlarvten Zigeunerin auf GerichtsbeschluB hin abgeschlagen worden. Ferner wird
davon erzihlt, daB die gesellschaftlichen Verhiltnisse so eingerichtet sind, daB die sozial
Ausgegrenzten in ihrem Kampf ums Daseinauch noch aufeinandergehetzt werden: Tonek
verliert Aushilfstitigkeiten, weil diese von einem ungeschlachten anderen Deklassierten
zu noch niedertrichtigeren Konditionen ausgeiibt werden — der, heiBt es, al sogar »die
Nachgeburt seines Weibes«. (164) Und dann wird schlieBlich noch von den Kindern des
Tonek erzihlt. Als dessen Madchen zwolf Jahre alt sind, werden sie erst von Einhei-
mischen und dann von dem nahegelegenen Offizierkorps miBbraucht: »Eine Weile
humpelten sie noch mit Kinderskeletten auf dem Buckel umher, dann kam die Schwind-
sucht, dorrte sie und lieB sie ins Grab fallen.« (164) Wenig besser auf dieser »hartherzigen
Erde« (164) ergeht es dem stets Hunger leidenden Matjin, einem Sohn des Tonek: »eines
hungrigen Tages aB er etwas zuviel tote Frosche und starb wie sie.« (164)

Um all diese Greuel hat der Ich-Erzdhler Rudolf gewuBt, als er durch das von ihm
geschriebene »Majestitsgesuch« dieser Gesellschaft ein Instrument verschaffte, das, zu
Schutz- und Errettungszwecken erdacht, in den Hinden dieser irdischen Holle mittelbar
zu einem potentiellen Mordinstrument pervertiert wird. Ist Rudolf damit schuldig ge-
worden? Wir miissen diese Frage vor dem Hintergrund unseres Erkenntnisinteresses —
exemplarisch zu lesende intellektuelle und emotionale Physiognomie Ehrensteins und
diejenige der k.u.k.-Gesellschaft — nicht beantworten, nehmen vielmehr zur Kenntnis, da8
sich bei Rudolf ein tiefes, ein beachtenswerterweise allerdings um ein Solidaritits-
“bewuBtsein mit den Deklassierten angereichertes Schuldgefiihl herausgebildet hat. Dazu
ein abschlieBendes Zitat aus der Erzihlung “Zigeuner”: »Wenn ich schlafe, triume [...]
geht meine Hiitte in Flammen auf. [...] Die blutige Staubkruste an den Fiissen des kleinen
Matjin kann ich nicht wegdenken. Und wenn ich sterbe und man meinen Magen auf-
schneidet, wird man tote Frosche in ihm finden.« (16) —

Die alter egos Ehrensteins, das konnte in jeweils anderer Akzentuierung verfolgt
werden, sind unter mehr als unzutrdglichen familidren und gesellschaftlichen Verhilt-
nissen aufgewachsen. Bevor ich im Rahmen meiner Zusammenfassung abschlieBend noch
auf eine den sprechenden Titel ”Ansichten eines Exterritorialen” fiilhrende Erzdhlung zu
sprechen komme, zunéchst noch Hinweise auf die bereits angesprochenen Erzidhlungen
”Begrébnis” und "Mitgefiihl”.

In der immerhin 15 Seiten langen Erzdhlung “Begribnis” (1908/1912) gelingt es
Ehrenstein, die zuvor getrennt verhandelten Sphiren des Familiér-Privaten und des
Gesellschaftlich-Offentlichen zugleich und in Spiegelung mit dem erzihlenden Ich dar-
zustellen. Zentrale Themen der Erzéhlung sind Tod und Trauer bzw. Trauerrituale. Den
AnlaB fiir das Erzihlen, Reflektieren und Urteilen des Ich-Erzihlers in ”Begrébnis™ gibt
der Tod einer dlteren Verwandten ab, ein Tod, der auch den allgemeinen Umgang mit
anderen mehr oder minder weit zuriickliegenden Todesféllen in Erinnerung ruft. Ich-
Erzihler und familidre wie auBerfamilidre Umwelt sind darin ununterschieden, daB sie der
Tod der dlteren Verwandten und der vorhergegangene Tod der meisten anderen im Sinne



»DEN GEPFLEGTEN STIL DES ELENDS ALS KUNST- UND FREUDEBORN« 119

von interesselos-aufrichtiger, sonstige Gefiihle und sonstiges Begehren wenigstens eine
Zeit lang iiberlagernder Trauer um eben diesen Menschen letztlich nicht tangiert; man geht
ich-siichtig sofort wieder zum wie auch immer gearteten Alltagsgeschift iiber. Damit endet
aber schon die Gemeinsamkeit von Umwelt und Ich-Erzidhler. Es zeigt sich ndmlich, daf§
die Umwelt in Zusammenhang mit Tod bzw. Begrébnis zwar in der Regel von Gefiihlen
und Motiven wie Schadenfreude, MiBgunst oder Eigennutz bewegt ist und an allen
moglichen Banalitdten wie etwa der Anzahl und dem sozialen Status der versammelten
Trauernden interessiert ist, gerade deshalb aber und quasi zwanghaft auf iiberbiirdete
Gesten und Signale des Trauerns verfillt, die in Schluchzen und Trénen kulminieren.
Anders formuliert: Die Umwelt erweist sich aus AnlaB bzw. am Beispiel eines Todes als
eine Ansammlung von Heuchlern, solchen freilich, denen es in ihrer Unaufrichtigkeit und
Unfreiheit meist nicht zu Gebot steht, nicht zu heucheln. In den Worten Ehrensteins:
»[Begribnisse] sind die Ausdrucksform fiir die Gefiihle der meisten. Das Weinen ist kein
inneres, perennierendes, es ist ein intermittierendes; das Begribnis ist der Ruf der Ge-
sunden nach dieser auf den Einwurf Toderfolgenden Funktion des Gefiihlsautomaten. Der
Ruf lautet: Punktum Streusand!'ab (75) Ganz anders der Ich-Erzdhler: Er, der »die
Lebenden« betrauert und dem diese gar aufgrund ihrer sinnlichen, dem »feiner Orga-
nisierten entbehrlich[en]« Priasenz »auf die Nerven gehen«, vergleicht sich mit der
»iiberlegen ironischen« Kassandra, »die alle Dinge kommen sah und der dahgr alles
Erleben schal und gemein ward«. (74) Als ihm anliBlich des weiter zuriickliegenden Todes
der GroBmutter »aufging, das wir alle sterben miissen« (70), hat er in einem herkulischen
Akt verstandesmiBiger Bewiltigung sozusagen fiir alle zukiinftigen Todesfélle en gros
getrauert, mit der auch von ihm nachhaitig bedauerten, ja ihn massiv dngstigenden
Konsequenz freilich, daB sein »Herz [...] seit jenem ersten Tod meiner und aller vers-
teinert« (75) ist und mit »keinem Menschen«, nur noch »hie und da mit einem Tier oder
gleich mit ganzen Vélkern Mitleid« (79) empfinden kann. »Mir scheint«, heiBit es gegen
Ende der Erzdhlung, »bei mir hat der Verstand die Seele aufgefressen« (81). Wie die
Umgebung auch, hat also der Ich-Erzihler letzlich keine Strategie gegeniiber dem Kar-
dinalthema Tod — und damit auch dem Leben gegeniiber nicht! — entwickeln konnen, eine
Strategie, die ihn als ganzen Menschen erhalten bzw. hervorbringen konnte. Erist aus dem
Leiden an seiner ganz und gar unzutriglichen Umwelt heraus, um es mit einer For-
mulierung Gottfried Benns zu sagen, zu einem »Hirnhund<«’ verkiimmert, einem solchen
allerdings, der im Unterschied zur Umgebung fiir sich zumindest moralische Integritit
beanspruchen kann. Aber welchen Stellenwert hat Integritit, wenn sie um den Preis eines
Begriibnisses im iibertragenen Sinne, der Lebensabgeschiedenheit und des Gefiihlstodes
niamlich, erzielt wird? Welchen Stellenwert hat Integritit im besonderen dann, wenn

® Gottfried Benn, Untergrundbahn.In: Ders., Gesammelte Werke in vier Binden. Bd. 3, Gedichte.
Hg. v. Dieter Wellershoff. Stuttgart 1978.



120 GUNTER HELMES

dariiber die bei uns spitestens seit Lessing den Menschen als Menschen auszeichnende
Fahigkeit schlechthin zum Mitleiden zu Schanden wird?

In der Erzidhlung "Mitgefiihl” (1909/1910) setzt sich Ehrenstein eigens mit diesen

Fragen auseinander. Die Erzihlung hat das Wiener Arbeiter- und Armenviertel Ottakring
zum Handlungsort und hebt mit der das verschiittete moralische Selbst anspringenden
Verstérung an, die der als Flaneur entworfene Ich-Erzihler aufgrund eines plétzlich
wahrgenommenen, »unglaublich hohe[n] Prozentsatz[es] von Buckligen und Verwach-
senen unter den Kindern« (136) erleidet. Der Ich-Erzihler kommentiert: »Mein Bestreben,
irgendwie und teilweise Abhilfe zu schaffen, ist ziemlich schnell hervorgetreten« —, um
dann allerdings ebenso schonungs- wie hoffnungslos fortzufahren: »und noch schneller
lacherlich gemacht worden.« (136) Schnell niamlich zeigt sich zum einen, daB der sich
bediirftigen Kindern nihernde, »elegant gekleidet[e]« (136) Ich-Erzihler bei diesen Panik und
bei umherstehenden Erwachsenen Zomesreaktionen auslost, sei es, weil man ihm—man denke
an die unter anderem das offizielle Osterreich entlarvende Lebensgeschichte der Josefine
Mutzenbacher — keine »anstidndige{n] Beweggriinde zutraut« (136), sei es, weil es vielleicht
»ein Weltgesetz [gibt], dal niemand fiir einen andern etwas in Wahrheit tun kann und darf«.
(136f.) Im Fortgang seines Streifzuges durch Ottakring zum anderen muB der Ich-Erzihler die
Erfahrung machen, dal die Objekte seiner mitleidigen Gefiihle, Kinder wie Erwachsene, wie
ihm zum Hohn sich untereinander mit allem anderen denn Mitleid begegnen. Auch hier
dominieren Eigennutz, Verstellung, Verhohnung, Resignation und, alles andere iiber-
lagernd, eine von Schamrudimenten nicht einmal notdiirftig iibertiinchte vulgire Begierde.
Gerade dieses Wahrnehmen vulgirer Begierde zum dritten aber ist es schlieBlich und
entscheidend, die den Ich-Erzihler gegen alle idealisch-selbstgefilligen, auf Weltver-
besserung gestimmten Gefiihlslagen und Konzepte iiber die nackte Wirklichkeit als solche
aufkldrt, ironischerweise iiber das eigene, jenseits von Moral und Vernunft im Trieb an-
gesiedelte, letztlich zynische Ich ndmlich. Als der Ich-Erzihler beobachtet, daB sich die ihm
begegnenden Midchen aufgrund seiner eleganten Ausstaffierung »mit ihren Augen« (138)
hingeben, stirbt in ihm sogleich der »Weltverbesserer« (138), »wihrend die Stimme des
Korpers sieghaft die Idee entwickelte, durch eine zornige Schilderung dieses Milieus ein mir
noch nicht nahestehendes Madchen in die Gegend zu locken.« (138) Ehrenstein also letztlich
ein Schmuddel wie viele andere auch und dariiber hinaus sogar jemand, der abgebriiht
Literatur, sozial engagierte Literatur zumal, zu Verfiihrungszwecken miBbraucht?
- Ich fasse zusammen, indem ich — Thnen zum Vergniigen oder auch Erschrecken
vielleicht, sicherlich aber, um die von Robert Miiller angesprochene »Schaffensart«
Ehrensteins wenigstens einschlagiger zu dokumentieren — zunichst linger aus einigen
Passagen der Erzihlung ”Ansichten eines Exterritorialen” (1908/1911) zitiere, die Aspekte
von Ehrensteins Menschenbild sowie seine daraus abgeleitete, im einzelnen vorgetragene
Haltung individuellen wie gesellschaftlichen Fakten und Fragen gegeniiber betreffen. Wissen
sollte man in diesem Zusammenhang, daB ” Ansichten eines Exterritorialen” als Rapport von
der Erde eines Ruapehu geheiBenen Jupiter-Wesens angelegt ist:



»DEN GEPFLEGTEN STIL DES ELENDS ALS KUNST- UND FREUDEBORN« 121

Ein jeglicher [der Erdbewohner, G.H.] dreht sich zuvérderst mit einer rasenden
Geschwindigkeit um sich selbst, verneigt sich, verbeugt sich unauthérlich vor sich {...] Alle
sind stets von der Furcht beseelt, das Menschengeschlecht kénne jahlings aussterben [...]
Deswegen tragen sie ihre Geschlechtsteile immer bei sich und iiberzeugen sich méglichst oft
von deren Vorhandensein. Ihr Dasein ist dennoch unerquicklich [...] Vielleicht ist die Art der
Organisation des Menschen das Mangelhafte, so mancherlei Widersinnigkeiten Zeugende. Die
vornehmsten Sinneswerkzeuge haben bei ihm den Sitz hart aneinander, an einem Ort, in einem
einzigen Knochen. [...] Das Auffallende: nicht einmal solche Menschenkasten, denen viel
daran liegen muB, die Beobachtung des Mienenspiels zu erschweren, nicht einmal die
Diplomaten und RoBtauscher arbeiten an einer Verlegung des Munds oder zumindest an einer
systematischen Erziehung der Mastdarmoffnung zum Sprechwerkzeuge. [...] [Die Menschen;
G.H.] konnen nicht einmal mit ihrem Gehirne denken und verfolgen einander ~ vielmehr, da
alle aus einer Materie geschaffen sind, sich selbst mit dem Speichel ihres Hasses. Namentlich
eine Rasse ist nicht wohl gelitten; sei es, daB diese Leute, Juden genannt, Strahlen aussenden
[...], sei es, daB in ihnen sonstwie Elemente vorhanden sind, die etwas wie einen seelischen
Hustenreiz heraufbeschwéren. {...] Bemerkenswert ist: sowohl diese Juden als auch die wegen
ihrer schwarzen Farbe miBachteten Neger [...] halten sich gar nicht fiir Juden und Neger [...]:
er selbst, der Jude und Neger, fiihlt sich ebenso wie die anderen Menschen und Tiere als die
selbstverstindliche und einzig mogliche Subjektivation und Ichwerdung [...] der Materie. [...]
Es wire [deshalb; G.H.] verfehlt anzunehmen, die Beleidigten wiirden aus seelischer
Erhabenheit es unterlassen, sich zu richen. [...] Keineswegs ausschlieBlich Glaubens- und
Farbenintervalle bringen bei den ZweifiiBlern die Gase des Unverstandes zur Entziindung,
nein, Verschiedenheit der Sprache, ja der Mundart hat den geleichen Effekt, und die meisten
Volker drgern sich aneinander in zwei oder mehreren Stimmen. [...] Wenn sie nun in Scharen
zusammenkommen [...], trachten sie einander den Garaus zu machen. [...] Es gibt zwei Arten
von Menschen, Raubtiere und Haustiere. Und die Raubtiere besitzen die Haustiere zu Eigen
und bedienen sich parasitisch ihrer in Allem. Sie aber sind schwer zu erkennen, denn wenn
man auch gemeiniglich dem AuBeren nach ganze Kasten den Raubtieren beizihlt als:
Herrscher, Adelige, Geldleute, so gibt es doch sogar bei diesen Exemplare, die nichts weniger
sind als wilde Bestien und selber unter Vampyren liegen, wihrend andererseits inmitten von
Sklaven und Sklavenaufsehern hiufig Familienviter, Dirnen oder Kinder gefunden werden
[...]. Zwischen den Rdubern und den Zahmen innesteht noch eine Sorte von Lebewesen, selber
hochst kiimmerlich gedeihend, aber von den anderen wegen ihres Wohlgeruches und der
ungemeinen Kostlichkeit ihrer Milch ab und zu durch leere Worte aufgemuntert: sogenannte
Blattlduse. Man heifit sie auch Kiinstler. [...] Was den von euch [den Jupiter-Wesen; G.H.]
erbetenen Rat anlangt, so halte ich als sachverstindiger Erdverweser es fiir unklug, die
ZweifiiBler ungemischt zu verdauen, Geschmacksbubonen sind die Konsequenzen solcher
Unvorsichtigkeit. [...] Wenigstens esse ich nie einen Sozialdemokraten, ohne sofort darauf
einen Kaiser zu nehmen, Arier lassen sich nur durch Semiten herunterspiilen, nach
Amerikanern ist der Wohlgeschmack von Negern ein besonderer, nichts mundet so sehr auf
einen Obersten der Musikanten wie ein Blodsinniger. [...] mixed pickles aus ihnen zu bereiten
und es dabei keinesfalls an allerlei darunter gemengten anderen Tieren gebrechen zu lassen,
empfiehlt euch an, euer Hausmeister auf der Erde, Ruapehu... (88ff.)



122 GUNTER HELMES

Bei Ehrenstein, so 148t sich nicht zuletzt anhand dieser Ausziige aus der Erzdhlung
” Ansichten eines Exterritorialen” summarisch festhalten, handelt es sich selbst um einen
Exterritorialen, um jemanden, den die eigene, eine Kollektiverfahrung wiedergebende
Sozialisation und Situation als Autor in ein zugleich von Bejahung, SelbstbewuBtsein und
Schmerz gekennzeichnetes Abseits treibt bzw. getrieben hat. Angesichts einer Wirk-
lichkeit, in der Egoismus, Eitelkeit, Triebverfailenheit, Unvernunft, HaB, Rachsucht,
Ausbeutung, Sadismus, Mordliisternheit, (Selbst-)Zerstérung und dergleichen mehr do-
minieren, wihlt er seinen Standort gezwungenermaBen auBerhalb des “Lebens” und somit
zwischen bzw. jenseits aller “Stiihle”. Diese Entscheidung geht unter anderem mit dem
belastenden Wissen einher, der eigenen aufkldrerischen, an Verdnderungen gelegenen
Intention zum Trotz in rezeptiver Hinsicht wohl doch nur Literatur um der Literatur willen
zu produzieren, mit der gewichtigen Ausnahme freilich, da zumindest ihn selbst das
Produzieren von Literatur vor dem stindig drohenden {Riick-)Fall in die beschriebene,
vielgestaltige Bestialidt bewahrt. )

In Bezug auf das Symposium-Thema “Typologie der Erzdhlungen der Jahrhundert-
wende” gibt Ehrenstein damit auch ein Beispiel fiir meine Uberzeugung ab, daB sich eine
solche Typologie nicht allein iiber die Bestimmung von Signifikations- und textuellen
Organisationsprozessen konstruieren 14B8t. Fiir eine solche Typologie sind zumindest auch
landldufig Inhaltgenannte Phanomene wie Themen, Motive und Handlungen, sowie
kontextuelle Bedingungen zu beriicksichtigen. Oder sollte es darum gehen, der Literatur
Bedeutung und Sinn auszutreiben?



Johann Holzner

Die wirre Welt der Kurzgeschichten Anton Renks

Die eigenwilligen Erzihlungen, die Anton Renk um die Jahrhundertwende geschrieben
und in diversen Blittern publiziert hat, haben die zeitgendssische Literaturkritik nicht
sonderlich beeindruckt. In der Region, in der sein Name, wenigstens in Intellektuellen-
kreisen, allgemein bekannt war, in Tirol, konnte Renk, ein politisch aulergewohnlich
aktiver, im iibrigen allerdings ewiger Student, zwar als Lyriker und als Verfasser kultur-
geschichtlicher, vor allem volkskundlicher Arbeiten einige Anerkennung finden; seine
Erzihlungen jedoch, Marchen, Sagen, Novellen, Humoresken, zumeist Kurzgeschichten,
deren Schauplitze nur vordergriindig in Tirol oder in Italien angesiedelt, die in erster Linie
aber als Projektionsrdume des Ich-Erzihlers zu verstehen sind, diese Geschichten galten
eher als wunderliche Erzeugnisse eines von den bodenstindigen Unternehmungen weit
abgehobenen Strebens, als Produkte “modernster Berliner Schule”, wie die konservative
Zeitung Neue Tiroler Stimmen schon 1895 siiffisant bemerkte', sie wurden also insgesamt
weit weniger beachtet. In den Zentren der Moderne hingegen, in Berlin, auch in Wien, wo
doch hin und wieder ein Text von Anton Renk erschien, wurde sein gesamtes Werk so gut
wie iiberhaupt nicht wahrgenommen.

Nach seinem frithen Tod, im Jahr 1906, hiuften sich indessen die Anzeichen, die seinen
Texten eine stirkere, auch iiberregionale Resonanz in Aussicht stellten. Die Innsbrucker
Nachrichten verdffentlichten zahllose Beileidskundgebungen von Literaturwissenschaft-
lern, Kritikern, Verlegern und Schriftstellern, die den Schriften des Verstorbenen einen
festen Platz im Archiv der Schonen Literatur verhieBen, darunter Beitrdge von Michael
Georg Conrad aus Miinchen, von Carl Dallago aus Riva, von Stefan Zweig aus Wien.
Die Literaturgemeinde Jung-Tirol iibernahm die Aufgabe, die verstreuten literarischen

' Neue Tiroler Stimmen 16.11.1895.

2 Vgl. Innsbrucker Nachrichten 3.2. bis 10.2.1906. Dem ersten Nachruf, den die Zeitung bereits
am 3.2. brachte (die communis opinio zusammenfassend, die damals besagte, daB Renk wesentlich
Lyriker war, auch in seinen Novellen und Einaktern, ein Lyriker, der sich mehr der rhetorischen Art
Freiligraths niherte, als etwa der Uhlands”), diesem ersten schon recht umfangreichen Nachruf
folgte am 5.2. ein weiterer, von Franz Kranewitter; die darauf folgenden fiinf Nummern der Zeitung
enthielten schlieBlich lange Reihen von Beileids-schreiben und -telegrammen (u.a. auch von Ludwig
v. Ficker, Martin Greif und Peter Rosegger).



124 JOHANN HOLZNER

Arbeiten Renks zu sammeln und zu sichten, und schon wenig spéter, 1907/08, brachte ein
renommiertes deutsches Verlagshaus, ndmlich Georg Miiller, Miinchen-Leipzig, ein
Verlag, in dem bereits eine stattliche Reihe Osterreichischer Autoren betreut wurde, eine
vier Binde umfassende Auswahl-Ausgabe der Werke Renks heraus’, zwei Binde mit
Gedichten, zwei Bande mit Prosaschriften.

Das erhoffte Echo aber blieb aus. Im Wettstreit mit Jung—Wien konnte Jung—Tirol nur
unterliegen, und mit der Gruppe, der er angehort hatte, verschwand auch Renk in einer
Versenkung der Literaturgeschichte. — Nicht anders als die zeitgendssische Kritik konzent-
rierte sich spiter auch die Osterreichische Literaturwissenschaft, wo immer sie auf die
Modeme zu sprechen kam, zuallererst auf die Wiener Moderne um 1900.

Es gibt dafiir, versteht sich, gute Griinde. Meisterwerke der Architektur, der Malerei, der
Musik und eine lange Reihe von literarischen Texten, die um und nach 1900 entstanden
sind und im Verlauf des 20. Jahrhunderts nichts eingebiit haben von ihrer Strahlkraft,
halten das Interesse an der Wiener Moderne wach, nicht zuletzt weil von dorther sich
zahlreiche Verbindungslinien zur sogenannten Postmoderne ziehen lassen. Das Auf-
brechen aller einheitsstiftenden Systembildungen, das In-Frage-Stellen aller iiber Jahr-
hunderte hinweg giiltigen Orientierungszeichen und Wertvorstellungen, die Demon-
tierung des souverinen und das In-Szene-Setzen des gezeichneten Ich, alle diese Moder-
nisierungserscheinungen, die iiber das gesamte 20. Jahrhundert auch unsere Alltagskultur
- geprigt haben und nicht selten arg belasten, zeigen sich bereits in Ansitzen oder auch weit
- ausgebildet in der Wiener Fin-de-siécle-Literatur, und sie erhalten zur gleichen Zeit in
Sigmund Freuds Psychoanalyse sowie in Ermst Machs Empfindungslehre bereits ihre
* ‘wissenschaftliche Begriindung.

Unter solchen Vorzeichen ist es vollig legitim, daB die dsthetische Moderne, die sich in
Wien um 1900 etabliert hat, nach wie vor im Zentrum groBangelegter Forschungs-
programme steht und die verschiedensten Disziplinen, von der Zeitgeschichte und Kunst-
geschichte iiber die Soziologie und Philosophie bis hin zur Musik- und Literaturwis-
senschaft beschiftigt. Andrerseits allerdings ist nicht zu iibersehen, da diese Konzent-
ration auf die Wiener Moderne den Blick von anderen Osterreichischen oder mittel-
europdischen Kulturraumen friihzeitig abgelenkt und damit die Entwicklung von Koordi-
natensystemen begiinstigt hat, die das Widerspriichliche, weil doch vielfach lebendige
literarische Leben in Zentraleuropa, keineswegs angemessen darstellen: Konstruktionen,

* Anton Renk, Ueber den Firnen. Unter den Sternen. Der Gedichte Erster Band. Mit einer
Einleitung von Franz Kranewitter. Miinchen-Leipzig: Georg Miiller 1907. — Unter Fohren und
Cypressen. Der Gedichte Zweiter Band. Mit einem Portrit Anton Renks. Miinchen-Leipzig: Georg
Miiller 1907. — Erzdhlungen. Der Prosaschriften Erster Band. Miinchen-Leipzig: Georg Miiller
1908. — Auf der Wanderung. Der Prosaschriften Zweiter Band. Miinchen-Leipzig: Georg Miiller
1908. (=Anton Renks Werke. Hgg. von Jungtirol).



DIE WIRRE WELT DER KURZGESCHICHTEN ANTON RENKS 125

in deren Rahmen Kategorien wie Urbanitit, Sikularisierung, Innovation ausschlieBlich
der Moderne zugeschlagen werden, wihrend Konkurrenzkategorien wie Heimatverbun-
denheit, Religiositit, TraditionsbewuBtsein als konstitutive Kennzeichen des Provinzia-
lismus bzw. der Antimoderne gelten, derartige Konstruktionen bediirfen mehr denn je
einer Uberpriifung. Sie verdecken nidmlich nicht nur die Krisenzonen und die Schat-
tenseiten der Moderne, sondern auch die Heterogenitit kultureller Weltentwiirfe in den
Zentren zweiter und dritter Ordnung oder gar an der Peripherie.

Anton Renk, der Innsbrucker Student, der im Laufe seines Studiums der Philosophie und
Germanistik jeweils ein Semester auch in Wien und in Ziirich absolviert, ist den extremen
Widerspriichen, die er erfahren und als Storfaktoren ‘aller ideologischen Verhértungen
erkannt hat, nicht ausgewichen. Er hat sich vielmehr hartnédckig bemiiht, sie festzuhalten
und auszuhalten. Wie schon sein Gedicht Leben bezeugt', gehort die Verschrinkung von
Gegensitzen und mit ihr die Erschiitterung jeglicher Einseitigkeit als zentraler Bestandteil
zu seinem poetologischen Programm. '

Leben

Vom Menschen=HaB erzihlt uns die Arena,
Von Menschen=Lieb” das Grab der Giulietta. —
Rosen und Marmor: sempre questa scena,

O vita maledetta, benedetta!

So streiten sich des Lebens Kraft und Krankheit
Und triumen von dem Sein und von dem Nichts,
Und der Cypresse todesdiistre Schlankheit
Schreibt stark ihr Nein ins Himmelblau des Lichts.

Das Titel-Wort, seit Nietzsche untrennbar an dessen Philosophie gebunden, ein
Schliisselwort der Epoche, erdffnet eine Reihe von Feststellungen, die, in der ersten
Strophe zusammengefaBt, sich allesamt auf einem kurzen Spaziergang durch Vercna
aufdringen. Aneinandergedringt wie hier, verweisen diese Feststellungen perennierend
auf den Umstand, daB “Leben”, ein Leben jedenfalls, das aus den Niederungen des
MittelmaBes sich erhebt, erst aus dem Durchgang durch Antagonismen resultiert: durch

* In: Anton Renk, Der Gedichte Erster Band (Anm. 3), S.108.

Das Gedicht stammt aus dem Zyklus Kennst du das Land?, einer Serie von Italien-Gedichten,
die allesamt der in zahlreichen Gedenkartikeln wiederholt vorgebrachten Behauptung, Renk sei
zeitlebens auf der Seite der radikalen Deutschnationalen gestanden, heftig widersprechen.



126 ’ JOHANN HOLZNER

Antagonismen wie HaB und Liebe, Rosen und Marmor; Leben ist vita maledetta und vita
benedetta in einem. — Was in der ersten Strophe noch konkret verankert ist, wird in der
zweiten Strophe massiv verallgemeinert, wobei Gegensitze wie Kraft und Krankheit,
todesdiister und himmelblau, die Positionen des “Sein” und des “Nichts” sowie die
Gegenpositionen des “"Nein” und des “Lichts” im Gedichtkdrper derart eng verkniipft
werden, daB sie zwangsldufig als unauflosbar und damit zugleich alle Einseitigkeiten als
hohl erscheinen miissen.

Das Gedicht wirkt dennoch, obgleich es nicht mit Farbakzenten spart, merkwiirdig blaB.
Allzusehr wird das Prinzip der Opposition strapaziert, viel zu schnell verliert es, weil sie
sich leicht drehen und wenden lassen, seine Stacheln. Ein Reigen von Impressionen, fiihrt
das Gedicht am Ende weder zu einer Neubewertung aller Werte noch zu einer Einsicht,
die iiber das Geschriebene, iiber das in der Kunst und Literatur lingst Aufgehobene
irgendwo markant hinausginge; was besonders deshalb auffillt, da das Gedicht aus-
driicklich Intertextualititssignale setzt.

Einen widerspruchsfreien, geradlinigen Kurs zu verfolgen, dieses Vorhaben, wenn es
denn je seines war, konnte Renk nie realisieren. — Renk wurde 1871 in Innsbruck geboren.’
Friih verlor er seine Eltern; schon als Schiiler begann er, namentlich angeregt durch die
Miinchner Zeitschrift Die Gesellschaft, zu schreiben. ” Anfangs”, nach dem Zeugnis von
Franz Kranewitter, “ein wilder, wiitender, umstiirzlerischer Naturalist, versuchte er sich
im Laufe der nichsten Zeit in allen -ismen' der Mode”;® dariiber hinaus griindete er,
wihrend er immer noch studierte, eine Reihe von Vereinen, die sich den unterschied-
lichsten Zielsetzungen verschrieben: 1892 den ”Akademischen Verein fiir tirolische und
vorarlbergische Heimatkunde”, 1896, auf Konfrontationskurs zu den schlagenden Studen-
tenverbindungen, den ”Akademischen Friedensverein Innsbruck”, 1898 schlieBlich, unter
dem Eindruck der Lektiire einer der wichtigsten. Zeitschriften der Berliner Moderne, die
Literatur- und Kunstgeselischaft ”Pan”.

Mit der Anthologie Jung-Tirol, die im Leipziger Verlag von Georg Heinrich Meyer
1899 herauskam’, trat erstmals in Innsbruck eine geschlossene Gruppe von Autoren vor
die Offentlichkeit, die sich selbstbewuBt in die Bewegung der Moderne reihte; eine
Gruppe, in der es zwar verschiedene, sogar ziemlich divergierende Literaturauffassungen
gab, die sich jedoch darin einig wuflte, wogegen zu kdmpfen war: gegen die noch alles
dominierenden Machtinstanzen der konservativen Literaturpolitik, gegen das Prestige und
die alleinige Herrschaft der “katholisch-religiosen Ideen” und gegen die sogenannte

5 Zur Biographie vgl. Maria Luise Reden, Anton Renk. Einer der vergessenen Dichter Tirols.
Diplomarbeit (masch.). Innsbruck 1990.

® Franz Kranewitter, Anton Renks Leben und Werke. In: Anton Renk, Der Gedichte Erster Band
(Anm. 3), S.VII - XIX; Zit. S.XII. '

7 Jung-Tirol. Ein moderner Musenalmanach aus den Tiroler Bergen. Hg. von Hugo Greinz und
Heinrich von Schullern. Leipzig: G. H. Meyer 1899.



DIE WIRRE WELT DER KURZGESCHICHTEN ANTON RENKS 127

“nationale Not”.* Thr wichtigster Wortfiihrer war, neben dem Lyriker Arthur von Wallpach
und dem Dramatiker Franz Kranewitter, Anton Renk. Er zihlte auch zu den Mitarbeitern
der prononciert deutsch-national eingestellten Zeitschrift Der Scherer, die zum ersten Mal
ebenfalls 1899 erschien, den Ideen Schonerers und Darwins zugetan war und von allem
Anfang an einen radikal kirchenfeindlichen und antisemitischen Kurs steuerte, als Erstes
illustrirtes Tiroler Witzblatt fiir Politik, Kunst und Leben. Politisch naiv wie er war,
beobachtete Renk die untereinander konkurrierenden Interessenkonstellationen, in die er
mit seinen Aktivitdten hineingeriet, kaum einmal mit Argusaugen; was Leo Berg, der
Berliner Essayist, als "Romantik der Moderne” charakterisierte, das “unbindige Hinauss-
tirmen, Driangen und Hineintappen ins Weite”, das “Umstiirzen und Bessern-Wollen,
dieses Umhertappen und Erwachen’, galt nimlich auch ihm weit mehr als das Erreichen
eines von vornherein pragmatisch festgelegten Zieles.'®

8 Vgl. dazu das Kapitel Die Bewegung Jung—Tirol in: Johann Holzner, Franz Kranewitter (1860
— 1938). Provinzliteratur zwischen Kulturkampf und Nationalsozialismus. Innsbruck: Haymon
1985, S.73-79 sowie Christian Schwaighofer, Literarische Gruppen in Tirol. Vereine, Zeitschriften,
Almanache 1814 — 1914. Diss. (masch.). Innsbruck 1983.— Hermann Bahr beobachtete im iibrigen
die Entwicklung der Bewegung Jung—Tirol mitdem groBten Wohlwollen. Es kénne, meinte er schon
1899, nur im Interesse der Jung—Wiener sein, “"Rivalen auf den Fersen zu spiiren”; die literarische
Produktion und das kulturelle Leben in Wien seien lingst in Routine erstarrt: ”Gibt es denn in
Oesterreich wirklich nichts mehr als ewig das siile Madel von Schnitzler, héchstens einmal in ein
anderes Costiim gesteckt, und jene reizend verruchte Welt des Theaters, von der ich nicht los-
kommen kann, und die paar sonderbaren Laute einer duB8ersten, ja sublimen, aber schon fast kaum
mehr faBlichen Verfeinerung, die Hofmannsthal hat? Ist das unser ganzes Oesterreich?” Bahr
erhoffte sich von Jung-Tirol neue Impulse, neue Stoffe und nicht zuletzt neue politische sowie
asthetische Perspektiven. Vgl. Hermann Bahr, Die Entdeckung der Provinz. In: Neues Wiener
Taghblatt 1.10.1899.

®Leo Berg, Die Romantik der Moderne (1891). In: Gotthart Wunberg / Stephan Dietrich (Hg.),
Die literarische Moderne. Dokumente zum Selbstverstindnis der Literatur um die Jahrhundert-
wende. 2., verbesserte und kommentierte Aufl. Freiburg i. Br.. Rombach 1998. (=Rombach
Wissenschaften. Reihe Litterae, Bd. 60), S.139-149.

0 Vgl. das Gedicht Mahnung in: Anton Renk, Der Gedichte Erster Band (Anm. 3), S.18f..

Mahnung

Aufwirts will ich

Durch das 6de, weite graue Kar.
Nichts als Vernichtung:
Verzerrte Felsenleichen
Bleichen am Boden....

Finstere Gewitterwolken,
Schwer

Wie der Deckel eines Sarges,
Legen sich iiber das Kar.



128 JOHANN HOLZNER

In allen seinen Geschichten, unter allen seinen Figuren findet sich nur eine einzige Figur,
die dem Erzihler immer wieder begegnet und die er immer wieder in der gleichen Manier
mit der Aureole einer Identifikationsfigur umhiillt: das Fra Angelico-Kind. Ein Kind, das
sich weder vor Gott noch vor dem Teufel fiirchtet, das nach einem Kasperlspiel auf die
Frage, was ihm denn am besten gefallen habe, einfach ”Alles” zur Antwort gibt und von
niemandem sich davon abhalten 148t, ”noch mit groBen Augen ins Mirchenland”'' zu
schauen.

In diesen Geschichten (um nun endlich auf das zentrale Thema zu kommen) sind die
Handlungsfdden in der Regel auBergewohnlich diinn und, von wenigen Ausnahmen
abgesehen, von der Erzihlung Es waren einmal vier Gesellen'> etwa oder von der
venezianischen Novelle Der letzte Contarini, sogar ausgesprochen diirftig. Es sind
rudimentire Geschichten, unter dem Aspekt der Handlungsfiihrung, unvollendete Ge-
schichten, als deren Muster, nach einem Selbstzeugnis des Autors, jenes Mirchen gelten
darf, das sein Vater ihm wiederholt erzihlt hat." ”Es sein amol drei Mohren gwes'n”, so
beginnt das Mirchen; auf die ungeduldige Frage des Kindes aber, was aus den drei Mohren
geworden sei, erhilt es nur mehr eine knappe Antwort: ”Nacher isch es aus.”

Die Handlungsorte dieser Geschichten liegen, wie schon erwihnt, vorzugsweise in
Tirol, auch wenn Titel wie Weiter als der Himmel blau ist oder Die ungarische Krise®
gelegentlich ganz anderes vermuten lassen, oder sie liegen in Italien. Aber auch die
Schauplitze der Handlung werden von Renk gewdhnlich nur mit diinnen Strichen an-
gedeutet, als wiren sie kaum sonderlich bemerkenswert. Sie werden nur im Medium der
subjektiven Wahrnehmung des Erzéhlers prasentiert. Im Medium der Wahrnehmung eines

Kein Geierschrei,
Keine Blume....

‘Nur mein Herz klopft
Aengstlich ’
Wie eine Totenuhr.

Und die Ewigkeit gdhnt

Mich armes, herzdurchklopftes Geschopf an,
Und Gott

Tritt fiirchterlich vor mich hin

Und spricht:

Memento mori.

' Anton Renk, Beim Peterlspiel. Alt-Innsbrucker-Skizze. In: A. R., Auf der Wanderung (Anm.
3), $.3-12; Zit. S.12.

2 In: A. R., Erziihlungen (Anm. 3), S.33-61.

" In: A. R., Erzéhlungen (Anm. 3), S.335-359.

A R., Beim Peterlspiel (Anm. 10), S.4f.

" In: A. R., Erziihlungen (Anm. 3), S.3-14 bzw. S.299-312.



DIE WIRRE WELT DER KURZGESCHICHTEN ANTON RENKS 129

Erzihlers, der sich am liebsten absondert von allen Orten, die der Gesellschaft als
Treffpunkt dienen, weil er mit der Gesellschaft, jedenfalls mit dem Establishment, nie
zurechtkommt: ”Die anderen rollten in den Wagen zu den Billen [...] und proklamierten
durch ein zweischwinziges Kleidungsungetiim, daf sie anstindige Menschen seien. Ich
aber hatte an dem schneedurchrieselten Winterabend meinen Berghut aufgesetzt und
meine Pfeife [...] eingesteckt und machte meiner Kindheit einen Besuch.” So erdffnet
Renk seine Alt-Innsbrucker-Skizze Beim Peterlspiel.'® Alles, was aus der Sicht des
Ich-Erzihlers iiber seine Stellung an der Peripherie der Innsbrucker Gesellschaft anzu-
merken ist, ist damit bereits gesagt. Es ist denn auch kein Zufall, da8 die ausdriicklich so
genannte Innsbrucker Skizze nicht in das Zentrum der ”GroBstadt”, sondern nach “Klein-
Venedig”, in die ”Kotlaken” fiihrt, in einen Vorort, in dem zwar “sich vieles in modernem
Sinne gedndert, aber das groBstadtische Zweikindersystem [...] augenscheinlich noch
nicht” Fuf} gefaBt hat.

Es sind weniger die Orte, die den Erzahler Renk fesseln und seine ganze Aufmerk-
samkeit erregen. Was ihn vielmehr beschiftigt, ist die Zeit, seine Zeit, das Nicht-mehr,
das Noch-nicht, das die in seinem Verstindnis wirre Welt der Jahrhundertwende cha-
rakterisiert; eine wirre Welt, die ihm Anlisse iiber Anldsse zu "wirren Gedanken” gibt,
ihn aber keineswegs dazu verfiihrt, sich im Widerspriichlichen und Chaotischen behaglich
einzurichten. — Wie sehr Renk sich dieser Verfithrung widersetzt, wie energisch er ihr
entgegenzuwirken versucht, das zeigt, und deshalb soll sie hier herausgehoben und zur
Diskussion gestellt werden, anschaulich seine kurze Erzdhlung Pistoja"’, eine Geschichte,
die, vom Titel her, sich noch an die Tradition der Dichtung der Orte bindet, die Schienen
dieser Tradition jedoch sehr schnell verldBt.

Pistoja

Der ganze florentinische Himmel, aus welchem sonst eine solche Unendlichkeit von Glanz
sich ergieBt, war verschleiert gewesen. Es gab keinen Blick in die Unendlichkeit und nur die
schwarzen Zypressen redeten von der Endlichkeit. Die leise rieselnden Regentropfen ver-
kiindeten die zogernden Schritte der Zeit.

Vorden langfliigeligen blonden Engeln des Fra Angelico da Fiesole war ich lange gestanden
und hatte meine alten tieftraurigen Kinderméarchen getraumt. Das Mirchen ist kurz: Es gingen
einmal zwei junge Menschen mit einander, die sich so lieb hatten, da sie meinten, ihre
vereinigte Liebe miisse ihnen einmal spiter aus unschuldigen Kinderaugen entgegen gldnzen.
Aber das Schicksal wollte es anders. Die zwei jungen Menschen gingen auseinander und
wandeln seitdem einsame Wege und nie wird ihre vereinigte Liebe aus einem unschuldigen
Kinderauge ihnen entgegen gldnzen.

16 Vgl. Anm. 11.— Schauplatz der Geschichte ist “ein abgegrenzter Stadtteil”, einer der altesten
Stadtteile Innsbrucks, St. Nikolaus.

"In:A.R,, Auf der Wanderung (Anm. 3), S.271-274. Vgl. dazu auch Maria Luise Reden: Anton
Renk (Anm. 5), S.102-107.



130 JOHANN HOLZNER

Der eine dieser jungen Menschen bin ich — und seitdem hab ich die fremden Kinder so lieb,
seitdem meine Sehnsucht nach einem eigenen starb. Und seitdem weiB ich, was Engel sind.
Engel sind gar nichts anderes als Kinder.

Aber auch in die Gemicher der Uffizien schlich das Grau und verdunkelte den Goldgrund
aus dem Fra Angelicos Kinder hervortreten. Dann stieg ich nach Fiesole, wo die Kinder einem
Rosen bringen. Aber der Regen stromte nieder, es waren wenige Kinder auf der Stra8e und die
hatten schmutzige Kleider an und an den Rosen war Schmutz. Und ganz Florenz war im Nebel
versunken.

Fast erschreckt eilte ich wieder an den Zypressen der Villa Medici vorbei talzu — dann stieg
ich in die Eisenbahn — ich konnte Florenz ohne seine Unendlichkeit nicht sehen . . . Dort wo
einem Natur und Kunst das freieste gelehrt haben, beginnt man zu znttem wenn d1e Gottheit
ihren Schleier dariiber breitet.

Als es dem Abend zuging, floh ich aus Florenz nach Pistoja. Als ob man den toten Stunden
entflichen konnte? Die gingen mit. Der Eisenbahnzug hatte eine unbestimmte Verspétung. Die
Zeit wurde zur Rechenmaschine: Eins . . . zwei . . . drei . . . Endlich ein Ruck, und der Zug
bewegte sich wieder. — —

‘Wiihrend der Fahrt lichtete sich der Himmel und manchmal sah man den Goldgrund, von
dem die Engel des Fra Angelico sich abheben, zwischen den Wolken durchschimmern.

Aber die toten Stunden warteten schon am Bahnhofe, als ich in Pistoja ausstieg. Kirchen
anzusehen, war es zu spit und zu dunkel. Vor dem Hotelzimmer mit den weigedeckten
Tischen, an denen niemand saB3, graute mir. Drum schritt ich langsam durch die Stadt. Ein
Automat hitte das auch zuwege gebracht. In den Straen spielten viele Kinder, iiber welche
die aus den Wolken tretende, sinkende Sonne ihren Goldschein goB, und die Kinder waren
schon. -

Als die Sonne gesunken war, und die Abendglocken verklungen waren, als die Kinder in
die Hauser gegangen waren und die miidesten schon zum Schutzengel beteten, da8 er sie diese
Nacht hiiten moge, kehrte ich ins Hotel zuriick.

Dort verzehrte ich mein Abendessen und trank aus dem strohumflochtenen Fiasco. Aber der
Chiantiwein schmeckte so herb. Im Nebenzimmer sprachen die Leute ein Italienisch, das ich
nicht verstand. So war ich ganz allein.

Ich.breitete die Kopien der Engel, die ich in Florenz gekauft hatte, vor mir aus und dachte
an die Kinder von Fiesole und Pistoja . . . . aber sie gaben mir kein Licht in die Seele . . . mir,
der ich doch das Gefiihl hatte, als wire ich selber Fra Angelico.

Nur das ging mir immer durch den Sinn, warum ich niemals ein Kind haben werde. -

Ich saB einem schwarzumrahmten Querspiegel gegeniiber, der so schief an der Wand hing,
daB er mich nur bis zum Halse spiegelte.

Diese wirren Gedanken, welche hier stehen, schrieb ich zum erstenmale vor diesem Spiegel
auf. Wenn ich hinblickte, sah ich einen kopflosen Mann das schreiben. Der Spiegel hatte wohl
recht..... )

Aber je ldnger ich hinblickte, desto schwerer wurde mir. Es kam mir vor, als wire ich
gestorben. Ich hitte lieber einen Totenkopf auf dem Nacken gesehen, als diesen von einem
schwarzen Rahmen abgeschnittenen Hals.



DIE WIRRE WELT DER KURZGESCHICHTEN ANTON RENKS 131

Was soll ich klagen . . . . die ganze Welt ist auch nur so ein Torso, dem der Kopf fehlt. Wir
leben, um zu sterben, und sterben, um zu leben.

Ich wollte meinen Stuhl nicht riicken und starrte regungslos auf das Spiegelbild. Ich glaube
fast, wenn ich auch gewollt hiitte, es hitte meinen Hinden an Kraft gefehlt, den Stuhl zu riicken.

Von einem dunkeln Pistojanerturm schlug es Mitternacht.

Einen Reisebericht, wie ihn der Titel suggeriert, einen Bericht iiber dic mehr oder
weniger bekannte Welt der Toskana, liefert dieser Text allenfalls am Rande. Immerhin
berichtet der Ich-Erzihler von einer Wanderung, die ihn von den florentinischen Uffizien
nach Fiesole und wieder zuriick nach Florenz fiihrt, weiters von einer Bahnfahrt nach
Pistoja und schlieBlich von seinem Aufenthalt in dieser Stadt. Aber andererseits ist nicht
zu iibersehen, daB dieser Erzihler von dem, was die Einheimischen oder auch Touristen
zu erzihlen wiilten, kaum etwas mitbekommt und daB ihn stattdessen nur zwei Dinge
interessieren: “die ganze Welt” und das gezeichnete Ich.

Das eigene Ich zuallererst. So konstruiert es sich denn auch eine eigene Welt, die sich
scharf abhebt von der realen AuBenwelt und gleichzeitig den Blick auf sie bestimmt. Es
ist eine Welt der Kontraste, die sich dieses Ich erschreibt, eine Welt, die vor allem durch
Antonyme gepragt wird: Unendlichkeit — Endlichkeit, Gold — Grau, miteinander —
auseinander, leben — sterben, und andere mehr; eine Welt allerdings auch, in der sich
Gegensitze anziehen, bis sie in eins verschmelzen: Kunst und Natur, Engel und Kinder,
Fra Angelico und das Ich. :

“Diese wirren Gedanken, welche hier stehen”, die offensichtlich jedoch in ein System
eingebunden sind, resultieren allesamt, wie der Texteingang verrit, aus der Zeit-Erfahrung
des Ich. Aus einer Zeit-Erfahrung, die es kaum mehr zu bewiltigen vermag. Weil sich
iiber Empfindungen wie Unendlichkeit und Freiheit ein Schleier breitet, tendiert das Ich
bereits selbst dazu, alle seine Traume als “Kindermérchen” zu denunzieren. Zugleich aber
hilt es ganz offenkundig daran fest, daB diese Traume weiterhin realisierbar wiren, zumal
sie auf den Feldern der Natur und Kunst unausldschbar verankert sind. )

Wortzusammensetzungen und Wortneubildungen, die in anderen Prosatexten Renks
vorzugsweise die kompositionelle Struktur markieren, wie “Kinderstimmenliuten”,
”LichtineinanderflieBen”, ”Zypressen-mahnwort”, “Weltgerichtsposaunenruf” oder ”Me-
mentomorischrei”'®, fehlen in unserer Erzihlung vollig. Die Unruhe indessen, die hier auf
der lexikalischen Ebene sich namentlich in den Antonymen #uBert, wird auf der syntak-
tischen Ebene zusitzlich verstirkt durch einen rasanten, in Erzdhlungen sonst ganz
uniiblichen Tempuswechsel. Plusquamperfekt, Priteritum, Prisens, sogar Futur, alle nur
denkbaren Zeitformen werden schier durcheinandergewirbelt und erweisen sich damit als
konstitutive Elemente einer poetischen Welt, in der nichts hilt, nichts Bestand hat, am
wenigsten die Liebe. Wie der Goldgrund der Bilder Fra Angelicos durch das Grau

'® Weitere Beispiele bei Maria Luise Reden: Anton Renk (Anm. 5), S.106f.



132 JOHANN HOLZNER

verdunkelt wird und wie der Goldschein der Sonne in Pistoja untergeht, so, nicht anders,
erlebt der junge Ich-Erzihler generell die ”Schritte der Zeit”. Kein Wunder also, daB in
seiner Geschichte jene Worter den Ton angeben, die auf den Tod verweisen: Himmel,
Unendlichkeit, die schwarzen Zypressen, Engel und Schutzengel, Schicksal, Schmutz,
Nebel, Schleier, Gottheit, Seele, Totenkopf, um nur einige wenige herauszuheben. Kein
Wunder auch, daB sich am Ende der Ich-Erzihler in den Chiasmus fliichtet: ”Wir leben,
um zu sterben, und sterben, um zu leben.”

Nicht nur das Italienisch, das in Pistoja gesprochen wird, ist fiir den Ich-Erzéhler
unverstandlich. Er versteht die ganze Welt nicht mehr. Wihrend er alles, was seine Person
ausmacht, allméihlich zu verlieren scheint und ein ”Automat” wird, werden die “toten
Stunden”, die ihn bedréngen, quicklebendig: "Die gingen mit.” Angesichts der rasanten
Umpolung aller gewohnten Positionen, der Umwertung aller Werte, bleibt dem Ich nichts
anderes iibrig, als die Flucht zu ergreifen und endlich sich vollkommen passiv zu ergeben.
Ich ”stieg”, berichtet der Ich-Erzihler, "nach Fiesole”, eilte”, “’stieg [...] in die Eisen-
bahn”, ”floh”, “schritt [...] langsam durch die Stadt”, ’kehrte [...] zuriick”, "sa8”, “wollte
[...] nicht riicken”, “’starrte regungslos”. Er sieht sich selbst im Spiegel, in einem “’schwar-
zumrahmten”, er sieht “einen kopflosen Mann”. Es ist ihm, als wire er tot.

Hand in Hand mit der Demontierung des souverdnen Ich vollzieht sich die Erschiit-
terung, die Auflosung der Welt; “die ganze Welt ist auch nur so ein Torso, dem der Kopf
fehlt.” Auch die letzten Sonnenstrahlen iiber Pistoja konnen nicht dariiber hinweg-
tduschen, dafB3 alle Schonheit wie die Kindheit von kurzer Dauer ist, und sie beleuchten
somit nur noch gnadenlos das Aufflackern, das schon den Tod ankiindigende Aufbaumen
vor dem endgiiltigen Erloschen, vor dem Untergang im Schmutz. Das letzte Wort der
Geschichte schlieBlich, emphatisch unterstrichen, "Mitternacht”, vermittelt demnach, in
diesem Zusammenhang des Textganzen, die diisterste Zukunftsperspektive.

Eine Zukunftsperspektive, die einfach hinzunehmen und zu akzeptieren der Ich-Erzih-
ler allerdings keineswegs bereit ist. Deshalb schreibt er. Er schreibt, vor dem Spiegel, der
ihm lediglich einen Torso zeigt, eine Komposition, in der nicht nur das Zerbrechen des
Ich und der Welt unmittelbar vorgefiihrt, sondern immer noch ein Abglanz natiirlicher
bzw. artifizieller Paradiese widergespiegelt wird, der Glanz der "langfliigeligen blonden
Engel” und der "unschuldigen Kinderaugen”. In diesem Glanz aber wird die Passivitit,
wird auch die totale AuﬂESsung der Ich-Grenzen des Ich-Erzihlers desavouiert und er
selbst, solange er sich im wahrsten Wortsinn "gehen’ 148t, beinahe in die Nihe der typisch
amoralischen Figur der Jahrhundertwende geriickt; ein ” Automat”, eine Maschine, die auf
Gedeih und Verderb an das Kraftwerk der “"Rechenmaschine” Zeit angeschlossen ist.
Allein, indem er schreibt, reiflt er sich aus der drohenden, ihn tddlich bedrohenden
Lethargie, versucht er, versucht sein Autor, wohl iiber weite Strecken mit ihm identisch,
seine Leserinnen und Leser mitzureiflen.

Der Glockenschlag “von einem dunkeln Pistojanerturm”, der, wie jeder Schiag einer
aus edlem Metall gegossenen Glocke, beide Tongeschlechter, die Moll-Akkorde und die



DIE WIRRE WELT DER KURZGESCHICHTEN ANTON RENKS 133

Dur-Akkorde in seinem Klangspektrum vereinigt, das Rufzeichen par excellence, ver-
weist in einem auf den Tod und auf das Leben.

Was Rudolf Borchardt in seiner Rede iiber Hofmannsthal (1905/07) gegen die Kunst und
Literatur der Moderne ins Treffen fiihrt, ndmlich da8 sie die chaotische Fragmenta-
risierung der Zeit bloB reproduziere, anstatt sich zugleich energisch gegen sie zu stemmen,
daB sie “am gleichmiBig Verblasenen sich behagt” und “in sich gar nichts Uberzeugendes
und also nicht die Kraft hat, ein Gegensitzliches durch ihr bloBes Dasein stumm auf-
zuheben”", das wird auch in Renks Kurzgeschichten reflektiert. Sie beziehen sich, aus
ihrem sprachlichen Inventar ist das ohne weiteres auszumachen, zwar durchaus auf die
Schreibweisen der Moderne und sie beziehen damit, wie viele Texte der Wiener oder der
Berliner Moderne, unmifverstindlich Stellung gegen alle konservativen Formen kultu-
reller Représentation, die sie als Formen verlogener Strategien der Verschleierung ent-
laIVCI'IZO, aber sie bleiben doch auch auf einer eigenen, unverkennbar eigenstindigen Bahn.
Die eigenwilligen Erzdhlungen, die Anton Renk um die Jahrhundertwende geschrieben,
danach jedoch nie durch die Kanonisierungs- und Selektionsschleusen des Literatur-
betriebs gebracht hat, wéren deshalb noch immer wert, wiedergelesen zu werden.

' Rudolf Borchardt, Rede iiber Hofmannsthal. Hier zit. nach Gotthart Wunberg / Stephan
Dietrich (Hg.), Die literarische Moderne. Dokumente zum Selbstverstindnis der Literatur um die
Jahrhundertwende. 2., verbesserte und kommentierte Aufl. Freiburg i. Br.. Rombach 1998.
(=Rombach Wissenschaften. Reihe Litterae, Bd. 60), S.227-235; Zit. S. 232.

0 Vgl. dazu vor allem Peter Sprengel / Gregor Streim, Berliner und Wiener Moderne.
Vermittlungen und Abgrenzungen in Literatur, Theater, Publizistik. Mit einem Beitrag von Barbara
Noth. Wien-Koln-Weimar: B6hlau 1998. (=Literatur in der Geschichte — Geschichte in der Literatur,
Bd. 45).



Benno Wagner

Kampf mit dem Durchschnittsmenschen.
Einfilhrung in Kafkas Welt

»{...} ich habe dort ein kleines tolles Zickzackwerk von Gingen angelegt; dort fing mein
Bau an [...], ich begann halb spielerisch an diesem Eckchen und so tobte sich dort die
erste Arbeitsfreude in einem Labyrinthbau aus, der mir damals die Krone aller Bauten
schien, den ich aber heute wahrscheinlich richtiger als allzu kleinliche, des Gesamtbaues
nicht recht wiirdige Bastelei beurteile.” Es hat den Anschein, als konne die Kafka-
Forschung sich auf einen veritablen Kafkaschen Helden berufen — was sie bekanntlich am
liebsten tut — wenn sie der frithen Erzihlung Beschreibung eines Kampfes den Status eines
kirglichen” literarischen Anfangs zuschreibt. Heinz Politzer etwa zdhlt sie zu den
Juvenilia, Walter Sokel spricht von einem ”verwirrenden Werk” und beide scheinen so
nur zu bestitigen, was das Ich-Tier aus der Bau-Geschichte am Ende des Dichterlebens
bezeugt hat.' Im folgenden mochte ich Franz Kafkas ersten groBeren Schreibversuch trotz
— oder eigentlich: gerade wegen — seiner offenbaren formal-asthetischen Unzuldng-
lichkeiten dazu verwenden, die besondere diskursive Existenzweise der einzigartigen
literarischen Welt Kafkas, ihre protokollarische Dimension, teilweise sichtbar zu machen.

Erzihlt wird die Geschichte zweier Minner, die zu mitterndchtlicher Stunde von einem
Festabend zu einem gemeinsamen Spaziergang auf den Prager Laurenziberg aufbrechen.
Die Beschreibung des Spaziergangs, den eine wechselhafte Diskussion zwischen dem
Ich-Erzihler und seinem Bekannten iiber den Zusammenhang von Lebensfiihrung und
Affektokonomie begleitet, wird unterbrochen durch eine phantastische Variation dieser
Thematik durch den Ich-Erzihler.

Das Deutungsschicksal der Geschichte ist wenig iiberraschend. In der wohl einfluB3-
reichsten Interpretation der Erzihlung hat Walter Sokel das Geschehen zu einem Zwei-
kampf auf Leben und Tod erkldrt: Das 'Ich' des Erzihlers wird als “reines Ich”, das dem
eigentlichen Ich des Autors Franz Kafka” entspreche, dem “Fassaden-Ich” des Bekannten
gegeniibergestellt. Beide kimpfen miteinander um Macht, um Selbstbehauptung, um

! Franz Kafka, Das Ehepaar und andere Geschichten aus dem Nachlaf, Frankfurt a.M. 1994 (=
Gesammelte Werke in zw6lf Binden. Nach der Kritischen Ausgabe herausgegeben von Hans-Gerd
Koch, Bd. 8), S. 173f; Heinz Politzer, Kafka, der Kiinstler, Frankfurt a. M. 1965, S. 45; Walter Sokel,
Franz Kafka. Tragik und Ironie. Zur Struktur seiner Kunst, Frankfurt a.M. 1964, S. 33.



KAMPF MIT DEM DURCHSCHNITTSMENSCHEN 135

Existenz”, bis schlieBlich das tragisch-ironische Ende des Zweikampfes als unausweich-
liche Notwendigkeit eintritt: "Das Ich siegt iiber den Bekannten, doch liegt eine furchtbare
Ironie in diesem Sieg. Denn der Sieg des Ichs ist zugleich der Verlust seiner Hoffnung,
sich durch den Bekannten mit dem Leben zu verbinden”. Wie eng Sokels Interpretation
dem psychoanalytischen Phantasma verpflichtet ist, verdeutlicht die letztendliche Aus-
dehnung seiner Analyse: “Kafka entwickelte zuerst und lebte dann den Mythos einer im
Kampf auf Leben und Tod befindlichen Existenz. Die Beschreibung eines Kampfes ist die
fritheste Fassung dieses Mythos, die wir besitzen.”” Ich mochte stattdessen, mit einer
Unterscheidung von Gilles Deleuze und Félix Guattari, nicht das Phantasma — die "selber
zu interpretierende Interpretation” —, sondern das Programm, den ”Antrieb zu experi-
mentieren” — als Schliissel zu Kafkas Welt verwenden.” Wenn die ”Dichter um 19007, wie
Bert Nagel meint, nach Art des Chandos-Briefes dazu tendierten, Poetik und Existenz
kurzzuschlieBen, indem sie die "Wortproblematik™ als ”Signum einer Existenzkrise”
auffa-ten,’ dann entzieht sich gerade der von Nagel namhaft gemachte Franz Kafka dieser
Pauschalisierung. Bereits in der 1904/5 entstandenen ersten Fassung der Beschreibung
eines Kampfes, also schon vor Beginn seiner beruflichen Laufbahn, 146t Kafka das
Personal und die Ausstattung des zeitgenossischen Innerlichkeits-Zirkus aus der Pers-
pektive und mit der protokollarischen Kilte eines Sozial- und Versicherungsexperten
wiederkehren.

Der Mensch, der die neue und wirkungsméchtige Diskursformation des Sozialen
bevolkert, hat mit dem Menschen, der in diesem Zirkus auftritt, nur noch den Namen
gemein, und auch das nur teilweise; soviel konnte schon der Prager Jura-Student Kafka
wissen, der seit dem Wintersemester 1903/4 bei Hans Gross, dem Begriinder der modernen
Kriminologie, u.a. in die Grundlagen der Kriminalstatistik eingeweiht worden war und im
Sommersemester 1905 die Vorlesung des renommierten Nationalstatistikers Rauchberg
iiber ”Allgemeine und osterreichische Statistik” horte. Der Mensch der Sozialstatistik, seit
den Arbeiten des belgischen Hofstatistikers Adolphe Quételet in der Mitte des 19.Jh. als
,Durchschnittsmensch‘ bekannt, kennt zum Beispiel keine existentielle Verzweiflung,
ganz einfach weil er nicht ,existiert®, weil er nicht ,existieren® kann, wie zeitgenodssische
Kritiker erregt bemerkt hatten.’ Er ist ein rein fiktives Wesen, ein Konglomerat aus
statistischen Mittelwerten einer gegebenen Population. Der Durchschnittsmensch ist kein
Modell der empirischen Menschen, sondern, so Quételet, deren ”gemeinsame Referenz”,

> Sokel, ebd., S. 37ff.

3 Vgl. Deleuze, Gilles/Guattari, Félix, Tausend Plateaus, Berlin 1992, S. 208.

¢ Vgl. Bert Nagel, "Die Sprachkrise eines Dichters. Zum Chandos-Brief Hugo von Hof-
mannsthals”, in: Antiquitates Indogermanicae. Studien zur Indogermanischen Altertumskunde und
zur Sprach- und Kulturgeschichte der indogermanischen Vilker. Gedenkschrift fiir Hermann
Giintert, hrsg. v. Manfred Mayrhofer, Wolfgang Meid, Bernfried Schlerath und Riidiger Schmitt,
Innsbruck 1974, S. 489 u. 493.

5 Vgl. Francois Ewald, Der Vorsorgestaat, Frankfurt a.M. 1993, S. 191.



136 BENNO WAGNER

ein geheimnisvolles [soziales] Band [...], das sich uns physisch entzieht und nur mit den
Augen der Wissenschaft wahrgenommen werden kann” ° Einerseits ist er ”in einer Nation
das, was der Schwerpunkt in einem physikalischen Korper ist”,” andererseits folgt daraus
keineswegs eine normative Einschriankung der individuellen Willensfreiheit: “Dieses
Paradoxon”, erldutert Quételet in seiner Sozialen Physik, ”wird verstandlich, wenn man
berticksichtigt, daB jeder Mensch sich seinem freien Willen und den ihn umgebenden
Umstinden entsprechend einen Normalzustand schafft, zu dem er bestindig zuriick-
zukehren trachtet. [...] Dieser Zustand entspricht unserer Organisation am besten: Die
zufilligen Ursachen mogen ihn zwar verindern, aber wir tendieren stets dazu, wieder zu
ihm zuriickzukehren. [...] es sind diese zufdlligen Ursachen, die uns in der Umgebung
unseres Durchschnittszustands oszillieren lassen.”® Erst dieses Oszillieren um den statis-
tischen Durchschnitt bringt jene alltdglichen Usancen, das Ensemble der Sitten, Haltungen
und Gewohnheiten hervor, das dem Einzelwillen dann als duBere Norm, als autonomes
Gesetz entgegentritt. In seinem Versuch iiber den Normalismus hat Jiirgen Link die Folgen
einer solchen durch statistische Verdatung und Regulierung aller Bereiche des tédglichen
Lebens entstandenen ,zweiten Natur® eingehend beschrieben: als “Leben in Kurven-
landschaften” (Einkommens-Kurven, Leistungs-Kurven, Bio-Kurven), ein Leben, das
sich zwischen zwei affektiv jeweils doppelt besetzten Orientierungen bzw. Optionen
abspielt: einerseits des normalen Lebens, andererseits der denormalisierenden Uber-
schreitung, wobei beide Optionen, je nach kultureller Identifikation des Subjekts, entwe-
der mit Lust oder mit Angst bzw. Ekel besetzt sein kénnen.’

Wihrend die grofe Mehrzahl der zeitgendssischen Autoren sich als Dekorateure der
hier skizzierten Affektmaschine betitigen, tritt ihr Kafka als Ingenieur entgegen. An die
Stelle realistischen Normalititsbehagens, dekadenten Normalititsekels oder avantgar-
distischer Lust an der Transgression steht bei ihm von Beginn an die minutiése Ver-
messung des gesamten Terrains des Durchschnittsmenschen, tritt jenes ”positivere Voka-
bular der Beziehung von Kriften und Gegenkriften”, durch welches die Soziologie nach
Quételet das “metaphysische Vokabular der Freiheit” ersetzt hatte.'® Versuchen wir nun,
Beschreibung eines Kampfes vor diesem Hintergrund als Protokoll eines affektékono-
mischen Experiments zu lesen: Erprobt werden die Moglichkeiten und die Gefahren, die
mit dem Versuch verbunden sind, der Anziehungskraft des sozialen 'Schwerpunktes' aus
Routinen, Gewohnheiten, Gebrauchen in Richtung auf intensivere, nicht mehr norma-
lisierte Lebensformen zu entkommen — Robert Musil wird in diesem Zusammenhang vom

6 Adolphe Quételet, Du systéme social et les lois qui le régissent, Paris 1848; zit. nach Ewald,
a.a.0., S. 189f.

! Quételet, ebd.; zit. nach Ewald, ebd., 190.

¥ Quételet, ebd.; zit. nach Ewald, ebd., 197f.

’ Vgl. Jiirgen Link, Versuch iiber den Normalismus. Wie Normalitit prozudiert wird, Opladen
1996.

10 Vgl. Ewald, Vorsorgestaat, a.a.0., S. 201.



KAMPF MIT DEM DURCHSCHNITTSMENSCHEN 137

,anderen Zustand*, Deleuze und Guattari werden vom ,organlosen Korper* sprechen.”'
Ein Protokoll dieser Kurve der Affekt-Intensitéten 148t sich dann in vier Phasen gliedern.

Deren erste, die Exposition, zeigt den Erzéhler auf einer Abendgesellschaft, keineswegs
,einsam‘ und ,eigenbrotlerisch’, wie der phantasmatisch interpretierende Sokel hinzu-
dichten muB, sondern in genuBreichem affektiven Gleichgewicht. Dieser Zustand wird
nachhaltig gestort, als sein Bekannter hinzutritt und verzweifelt versucht, den mit seiner
Geliebten erlebten erotischen Gliickszustand durch das Erzahlen eines einschligigen
‘Jagdberichts unter Mannern* zu verlangern. Wenn die beiden dann wenig spiter zu einem
Spaziergang auf den Laurenziberg aufbrechen, dann keineswegs, weil der Erzihler, wie
Sokels Duell-Skript es will, das Gliick des Bekannten als ,Herausforderung‘ aufnimmt;
vielmehr ist es seine Beschdmung iiber die obszone Rede des Bekannten, die bereits die
Aufmerksamkeit einiger gelangweilter Festgiste erregt, die den Erzéhler zur Auflosung
der Situation bewegt. Dabei beschreibt er den Aufbruch, wenn auch zunichst nur aus
thetorischen Griinden, als Ubergang auf unsicheres Terrain: wegen des Schneefalls > *sind
die Wege wie Schlittschuhbahnen’ »."?

Angst, Scham und Schuld sind nach Deleuze und Guattari die michtigsten Norma-
lisierungsinstanzen von Lustintensititen,” und zumindest die beiden erstgenannten wer-
den auch in der zweiten Phase des Experiments — nennen wir sie ”Spiel um das normale
Leben” — das Fallen und Steigen der Affekte, ihre Intensivierungen und Deintensivie-
rungen regulieren. Im ersten Zyklus gerit der Erzédhler im Freien, also auflerhalb der
Abendgesellschaft “offenbar in groBe Munterkeit”'* (man beachte die adverbial markierte
Distanz zwischen erzihlendem und erzihltem Ich); diesmal ist es- die unerwartete
Schweigsamkeit des Bekannten (ich nenne ihn von nun an B), die den Erzihler (von nun
an E) beschdmt und die ihn die Aufgabe seiner Ausgangsposition bei Wein und Gebick
bereuen 148t. Nach der gescheiterten Assoziation mit dem Bekannten und seinen eroti-
schen Erinnerungen ist es im zweiten Zyklus umgekehrt gerade die Lust am normalen
Leben, die den neuerlichen Anstieg der Affekt-Intensitdten auslost: ”Ich [...] wurde ein
wenig lustiger, fast hochmiithig kann man sagen. Ich [...] bildete mir ein, ich ginge
selbstiindig spazieren. Ich war in Gesellschaft gewesen, hatte einen undankbaren jungen
Menschen vor Beschiamung gerettet und gieng jetzt im Mondlicht spazieren. Eine in ihrer

"' Robert Musil, Der Mann ohne Eigenschaften, hrsg. v. Adolf Frisé. Neu durchgesehene und
verbesserte Ausgabe, Reinbek bei Hamburg 1978, passim; Deleuze/Guattari, Tausend Plateaus,
a.a.0,S. 210.

12 Vgl. Franz Kafka, Beschreibung eines Kampfes ”Fassung A”, in: Beschreibung eines Kampfes
und andere Schriften aus dem Nachlaf3, Frankfurt a.M. 1994 (= Gesammelte Werke in zwolf
Binden. Nach der Kritischen Ausgabe herausgegeben von Hans-Gerd Koch, Bd. 5), S. 47-97; hier:
S. 471f

13 Deleuze/Guattari, Tausend Plateaus, a.a.0., S. 213.

1 Beschreibung, a.a.0., S. 49.



138 BENNO WAGNER

Natiirlichkeit grenzenlose Lebensweise. Den Tag iiber im Amt, Abends in Gesellschaft,
in der Nacht auf den Gassen und nichts iibers MaB”". E affirmiert hier vollig die
Affektokonomie der Normalitiitskultur ('nichts iibers MaB'), ihren Status als Ersatz-Natur
und als Grundlage affektiver Autonomie ('Selbstindigkeit'). Im zweiten Zyklus wird der
Kollaps der aufgebauten Intensitit durch Angst eingeleitet, einer Angst, deren Ursprung
dasselbe normale Leben ist, das zuvor das Hochgefiihl des sozial autonomen, allein von
seiner Lebensweise getragenen Ichs ausgeldst hatte. E wird nun von der Vorstellung
bedriickt, ”wieder in meine Wohnung zu gehn und wieder Stunden allein zwischen den
bemalten Winden zu verbringen [...]”, und er mu8 sich wiederum durch Bezugnahme auf
seine Gewohnheiten retten, die diesmal freilich nicht als grenzenlos natiirlich, sondern als
trostlose Vernunftentscheidung erscheinen: ” ‘wir werden nachhause gehn, es ist spat und
morgen friih habe ich Amt; bedenken Sie, man kann ja dort schlafen, aber es ist nicht das
Rechte*.”"® _

Daraufhin — im dritten Zyklus — bezeichnet B in vertraulicher Weise E als "komisch”,
woraufhin dieser nun eine gliickliche Komplementaritit zwischen seinem eigenen ab-
weichenden Korper- und Verhaltensbild und dem normalen, durch mittlere GréBe und
eine Liebesbezichung gekennzeichneten B imaginiert: ”‘Er sieht aus [...] wie eine Stange
in baumelnder Bewegung auf die ein gelbhiutiger und schwarzbehaarter Schidel ein
wenig ungeschickt aufgespieBt ist. Er ist vielleicht ungliicklich und darum schweigt er still
und doch ist man neben ihm in einer gliicklichen Unruhe, die nicht aufhort’ 7, wiirde B
am nichsten Tag der Geliebten iiber den seltsamen Bekannten berichten. B enttduscht auch
diese Vorstellung mit dem Hinweis auf die Erwartbarkeit und RoutineméaBigkeit selbst
nichtlicher Abenteuer, so da am Ende des dritten Zyklus E beschidmt iiber seine
abweichende Korperlichkeit zuriickbleibt. Es folgt nun keine weitere affektive Inten-
sivierung mehr, sondern Kafkas erstes kleines Assimilationsprotokoll, ein friihes Gegen-
stiick zum Rotpeter-Report: “es wurde mir schmerzlich, daB8 ihm vielleicht meine lange
Gestalt unangenehm sein konnte, neben der er vielleicht zu klein erschien. Und dieser
Umstand quélte mich [...] so sehr, da ich meinen Riicken gebiickt machte, dafl meine
Hinde im Gehen die Knie beriihrten.”"

Nachdem B auf dieses demiithige” Manover der Selbstnormalisierung wiederum mit
Gleichgiiltigkeit reagiert, ist das Spiel der Lust-Intensitdten offenbar ausgespielt. Der
letzte Zyklus der zweiten Phase vollzieht sich stattdessen als Eskalation und Deeskalation
im Medium der Angst. Der wiederum abgewiesene E ,sieht’ auf einmal die potentielle
Gefihrlichkeit seines Begleiters. Er vergiit seine eigene anfangliche Gefahrendiagnose,
ergreift die Flucht, kommt folgerichtig auf den glatten Wegen zu Fall und fiigt sich derart
selbst einen Schmerz im Knie zu. Als B ihn eingeholt hat, gelingt es E, durch Erzéhlung

" Ebd,, S. 50.
" Ebd., S. 52.
"' vgl. ebd., S. 52ff.



KAMPF MIT DEM DURCHSCHNITTSMENSCHEN 139

‘des Unfalls und durch die Vorstellung, von einem “Midchen in einem weiBen Kleid”
geliebt zu werden, den Schmerz zu verfliichtigen."®

Einsamkeit und Gesellschaft, Autonomie und soziale Gebundenheit, der Junggeselle
und der Verlobte sind - soviel verdeutlicht der Verlauf der Beschreibung bis zu diesem
Punkt — durchaus keine feindlichen Gegensitze, sondern lediglich unterschiedliche Funk-
tionsstellen auf dem Schaltplan der Affekt-Intensititen. Funktionsstellen zudem, denen
kein inhdrenter, natiirlich-expressiver Affektwert korreliert, sondern deren affektiver
Stellenwert mit den jeweiligen imagindren Klischees wechselt, mit denen sie verbunden
werden.

Wenn man freilich einmal nicht nur begriffen, sondern auch akzeptiert hat, daB die
elementare Sozio-Poetik der Affektivitit immer zuvorkommt wie der sprichwortliche Igel
dem Hasen, dann kann man sich diesen Umstand immerhin zunutze machen, indem man
das Imaginire vom Medium des Sozialen versuchshalber zu dessen totalisierendem
Rahmen promoviert. In der dritten Phase der Beschreibung vollzieht Kafka diese Ver-
schiebung, indem er E auf eine phantastische Abschweifung schickt, mit deren Hilfe die
Lust- und die Angstproblematik gegeniiber dem nunmehr zu zweideutigen Zudring-
lichkeiten libergehenden B in einem Zug gel6st werden: ”1aB ihn reden und vergniige Dich
auf Deine Weise, dadurch [...] schiitzt Du Dich auch am besten.””” Die folgenden
“Belustigungen” fithren, wie diverse Kommentatoren festgestellt haben, in die Welt des
Hofmannsthal’schen Chandos-Briefes; allerdings, wie schon der Untertitel andeutet ("Be-
weis dessen, dal es unmoglich ist zu leben”), nicht ganz ohne ironisches Augenzwinkern.
Wenn niimlich Kafka seinen Erzihler in die Einsamkeit eines Naturidylls versetzt, dann
weiB dieser bereits, da damit nur eine Befreiung vom normierenden Blick der Ge-
sellschaft, nicht aber schon eine Transformation der conditio humana erreicht ist: ”Man
wird sich hier quilen miissen wie anderswo auch, aber man wird sich dabei nicht schon
bewegen miissen.” Und wie im empirischen Experiment des Spaziergangs fiihrt auch hier
die Suspendierung des Kraftfeldes des Durchschnittsmenschen unmittelbar zur Wahr-
nehmung einer physischen Gefdhrdung, die die Umkehr der Fluchtbewegung und die
Riickkehr zum normalen Leben nahelegt: ”Von den Obstbaumen schlugen unreife Friichte
irrsinnig auf den Boden. Hinter einem Berg kamen hiBliche Wolken herauf, [...] Schon
wollte ich umkehren, um diese Gegend zu verlassen und in meine friihere Lebensart
zuriickzukehren [...].” Stattdessen besinnt sich E allerdings auf den imaginiren Modus
des Experiments und setzt seine Erkundungen fort. Ein buddhaartiger dicker Mann auf
einer Sinfte hilt nun eine Ansprache an die Landschaft, die in den Topoi des Chandos-
Briefes die Moglichkeiten der Intensititenbefreiung durch Naturmystik reflektiert. Er tut
dies freilich bei Strafe des Untergangs in einem FluB, ein Vorgang, der uns hier allein im
Hinblick auf seine Signifikanz fiir die Logik der Kafkaschen Transgressionsprotokolle

8 vgl. ebd., S. 56ff.
' Ebd., S. 60.



140 BENNO WAGNER

interessiert. Der Erzihler — zur Unterscheidung vom realen des Spaziergangs nennen wir
ihn hier E* — scheint dem schlieBlich fluBabwirts treibenden Dicken helfen zu wollen; er
beweist freilich in dieser Situation einmal mehr sein kontrolliertes Verhiltnis zur dop-
pelten experimentellen Notwendigkeit von Gefahr und Versicherung: “Ich achtete nicht
darauf, daB es gefihrlich war [...]. Ich lief so unbesonnen, daB ich mich unten beim Wasser
nicht einhalten konnte, sondern ein Stiick in das aufspritzende Wasser laufen muBte und
erst stehen blieb, bis das Wasser mir an die Knie reichte.” — ”’Ich kroch rasch die Boschung
wieder hinauf, um auf dem Weg den Dicken begleiten zu konnen, denn wahrhaftig ich
liebte ihn. Und vielleicht konnte ich etwas erfahren iiber die Gefihrlichkeit dieses
scheinbar sichern Landes.”® Hier finden wir schon eine Kernstruktur der Kafkaschen
Landvermesser-Figuren. Thr Wille zum Wissen ist stets groBer als ihr Wille zur Tat; der
Fortgang des Informationen produzierenden Experiments darf durch kein intervenierendes
oder gar entscheidendes Engagement gestort werden. Im entscheidenden Moment kehrt
der zunichst zur Hilfe entschlossene Erzdhler um und sichert damit den Fortbestand
sowohl seiner selbst als auch des experimentellen Vorgangs.

E*'s Hoffnung wird nicht enttduscht. Wahrend das Schicksal des Dicken augenfillig
demonstriert, daB die Ersetzung des sozialen Kérpers des Durchschnittsmenschen durch
einen naturunmittelbaren individuellen scheitern muB, erzihlt dieser noch die Geschichte
des Beters, die — wiederum — die genaue Umkehrung seines Korper-Experiments be-
schreibt.”’ Anders als der Dicke, der mit der Masse seines Korpers durch meditative
AbschlieBung einen Gegen-Schwerpunkt zum Sozius des Durchschnittsmenschen zu
bilden versucht, strebt der Diinne vom Rand zum Zentrum der Gesellschaft, um durch
gestikulierende Expressivitit iiberhaupt Masse, ”Korper”, zu bekommen: ”‘Am Abend®,
gesteht der Beter dem Dicken, ,trégt niemand, der allein lebt Verantwortung. Man fiirchtet
manches. DaB vielleicht die Korperlichkeit entschwindet, [...] daB es vielleicht gut wiire
in die Kirche zu gehn und schreiend zu beten um angeschaut zu werden und Korper zu
bekommen*.””* Kafkas Beter erweist sich im Fortgang der Geschichte als ein um ein
Jahrhundert verspitetes und daher soziologisch abgeklirtes Gegenstiick von Chamissos
Peter Schlemihl: als Schatten ohne Korper gegeniiber Schlemihls Korper ohne Schatten,
als ein aus den Silhouetten-Archiven des 19. Jh., jenen Vorboten des Durchnittsmenschen
entsprungener Selbstbeobachter. Er darf deshalb schlieBlich das beriihmte, spéter auch als
Einzelstiick verdffentlichte Gleichnis von den "Baumstimmen im Schnee” verkiinden, das
in schoner Prizision die Existenzweise des wirklichen Menschen im Banne des Durch-
schnittsmenschen veranschaulicht: ”*Wir sind ndmlich so wie Baumstdmme im Schnee.
Sie liegen doch scheinbar nur glatt auf und man sollte sie mit kleinem AnstoB wegschieben

2 ygl. ebd., S. 64ff.
2 ygl. ebd., S. 76ff.
2 Ebd., S. 89.



KAMPF MIT DEM DURCHSCHNITTSMENSCHEN 141

konnen. Aber nein, das kann man nicht, denn sie sind fest mit dem Boden verbunden. Aber
sieh, sogar das ist blo scheinbar®.””

Das Gleichnis notiert den ProzeB der doppelten Enttduschung, den das anthropozent-
rische Denken Alteuropas beim Zusammenprall mit der Tatsache des Durchschnitts-
menschen wieder und wieder durchlaufen mufite. Die Beweglichkeit, sprich: ,Freiheit*
des Einzelnen erweist sich in seinem Kraftfeld ebenso als scheinbare wie dann diabo-
lischerweise umgekehrt auch seine Unbeweglichkeit, sprich: ,Verwurzelung®. Im statis-
tischen Feld des Durchschnittsmenschen ist der Einzelne weder wirklich frei noch wirklich
verwurzelt, die Zweite Natur des Normalen ermoglicht und erfordert eine selbstemergente,
bodenlose Existenzweise ohne versichernden AuBlenhalt. Genau deshalb mufl der Dicke
mitsamt der Beter-Geschichte in den Fluten versinken, wihrend E* noch einmal die
Unmdoglichkeit einer autonomen Bio-Regulierung unter den skizzierten Bedingungen
konstatiert: ”“Was sollen unsere Lungen thun [...] athmen sie rasch, ersticken sie an sich,
an innern Giften [Erfahrung des Beters; B.W.]; athmen sie langsam ersticken sie an nicht
athembarer Luft, an den empérten Dingen [Erfahrung des Dicken; B.W]. Wenn sie aber
ihr Tempo suchen wollen, gehn sie schon am Suchen zugrunde*.”**

Zur Bestitigung dieses Befundes beginnt die Landschaft sich aufzulsen und geht
schlieBlich in eine phantastische Denormalisierung des Korpers von E* (in eine Zu-
spitzung des anormalen Korperbildes von E) iiber. Wiahrend seine “unmoglichen Beine”,
die sich bereits iiber die Berge ausdehnen und die Tiler beschatten, immer weiter wachsen,
wendet sich E* mit einem letzten Hilferuf um anthropometrische Normalisierung an die
erstmals in seiner Landschaft auftauchenden Passanten: ™ ‘Bitte, voriibergehende Leute,

. . . . . . . . . 25 -
seid so gut, sagt mir wie groB ich bin, messet mir diese Arme, diese Beine‘.” >

E's 'wilde’ Belustigungen hatten, wie am Ende von Phase II geplant, zu einer Beruhigung
des gemeinsamen Spaziergangs auf den Laurenziberg gefiihrt. Ihr Ende fallt ineins mit der
einsetzenden Rede B's, der nun seinerseits beginnt, seine regelmifige, sozial integrierte
Lebensweise unter intensititstechnischen Gesichtspunkten zu problematisieren und seiner
Junggesellenzeit nachzutrauern, weil ”‘gerade dieser frilhere Mangel eine ausnahmsweise
und lustige, besonders lustige Drehung meinen Verhéltnissen gab [...]’ » 26

Spitestens in dieser vierten Phase des Protokolls treten der Verlauf der Frontlinie und
die Einsitze des beschriebenen Kampfes in aller Deutlichkeit hervor. Hier kampft nicht
der Junggeselle gegen den sozial integrierten Lebemann, sondern beide fiihren einen
Kampf um die Befreiung der durch ihre jeweils regelméiBigen Lebensweisen gebundenen,
normalisierten Intensititen. Und fiir beide Positionen wird vorgefiihrt, wie die —

5 Ebd

* Bbd., S.91.
% Bbd.
% Ebd., S. 92f.



142 BENNO WAGNER

Eheminner oder Junggesellen wissen: selbst kulturell automatisierte — Hoffnung, diese
Befreiung durch die Komplementierung der einen RegelméBigkeit durch die andere, des
Normal-Bios des allein lebenden Junggesellen durch den Normal-Bios des sozial integ-
rierten Verlobten und zukiinftigen Ehemannes herbeizufiihren, enttiuscht werden muB.
Als B schlieBlich Trost in der Betonung seiner prinzipiellen Willensfreiheit sucht (”‘ich
kann immer noch diese beginnende Liebe gleich beenden durch eine Schandthat oder
durch Untreue oder durch Abreise in ein fernes Land“”), da konfrontiert ihn E mit der
Logik des Baumstamm-Gleichnisses: ”‘Da wird keine Schandthat helfen, keine Untreue
oder Abreise in ein entferntes Land, Sie werden sich morden miissen‘”. Als daraufhin B
ihm, .dem Alleinlebenden, solch leichtfertige Reden mit sozialmoralischem Unterton
untersagen will, besteht E’s Gegenzug im offenbar rein diskurstaktisch motivierten
Gestindnis seiner Verlobung. Und als daraufhin B sich eine “tiefe Wunde” zufiigt, handelt
auch er dabei keineswegs mit dramatischer Notwendigkeit, sondern wiederum rein experi-
mentell, “wie im Spiele”. Nun ist es, in umgekehrter Analogie zum ersten Eskala-
tionszyklus, E, der seine Indifferenz aufgibt und sich mit intensivem Affekt B wieder
zuwendet. Nach der notdiirftigen Verarztung und dem vergeblichen Versuch, Hilfe zu
holen, malt er B in einem Zukunfts-Erinnerungsbild die Freuden gemeinsamer Friihling-
sunternehmungen aus, worauf nun wiederum B mit Indifferenz reagieren kann.”
ETCETC.

Spitesten hier wird deutlich, daB das ganze Verhiltnis zwischen E und B nicht auf ein
dramatisches Ende, sondern auf Endlosigkeit angelegt ist, und daf3 genau darin seine ganze
Problematik besteht. Kafkas Kampf ist kein Duell, weder ein kakanisches noch ein
amerikanisches. Er findet zu keiner Zeit sein Schlachtfeld, seine klare Frontlinie und seine
deutlich geschiedenen Parteien. Weil der Gegner in diesem Kampf, der Durchschnitt-
smensch, zugleich seine Grundlage ist, weil er alle Kdmpfenden gleichermaBen durch-
zieht, besteht die einzig feststellbare RegelmaBigkeit des Kampfgeschehens im Oszillieren
beider Protagonisten um den Normalzustand: in jenem Auf und Ab von Intensitéten,
dessen einzig angebbare Richtung die im Dunkeln liegende Zukunft ist.

Wenn Kafka bereits 1904/1905 ein so dezidiert ,protokollarisches’, expertenhaft-
distanziertes Verhiltnis zur Affektokonomie seiner Zeit hatte, dann wére von hier aus auch
das Verhiltnis zwischen Biographie und dichterischer Produktion neu zu reflektieren. War
Kafka tatsichlich jener hypersensible Golem, der die vielfiltigen ,Einwirkungen‘ und
,Einfliisse‘ seiner Umwelt aufnahm, um sie dann intuitiv zu ,verinnerlichen‘ und zu
,verarbeiten‘? Ich glaube, es war gerade umgekehrt. Wenn Kafka nach seinem Eintritt in
die Assicurationi Generali im Sommer 1907 an eine damalige Geliebte schreibt, ’das
Versicherungswesen selbst interessiert mich sehr, aber meine vorldufige Arbeit ist

traurig”,”® dann erklingt hier nicht nur die von den Entfremdungsmelancholikern dankbar

7 vgl. ebd., S. 94.
%8 Franz Kafka, Briefe 1902-1924, hrsg. v. Max Brod, Frankfurt a.M. 1975, S. 49.



KAMPF MIT DEM DURCHSCHNITTSMENSCHEN 143

aufgenommene Klage iiber den Biiroalltag an, sondern ein, wie sich zeigen 148t, explizit
poetologisches, schreibprogrammatisches Interesse an der Art und Weise, in der die
Gesellschaft und das Leben im Diskurs der Versicherung objektiviert werden. Kafkas
literarische Produktion speist sich nicht nur aus seinem Leben, sondern sie fungiert
umgekehrt als michtigste Organisationsagentur dieses Lebens, sie ist sein formatives
Zentrum: Das ist die Bedeutung seiner Warnung an Bauer, kein literarisches Interesse zu
haben, sondern aus Literatur zu bestehen.” So und nur so kann Kafka dem Artefakt des
Durchschnittsmenschen anstelle des gdngigen Humanitéts-Pathos ein anderes, freilich nur
aus Wortern bestehendes Anthropo-Artefakt zur Seite stellen. Insbesondere die Arbeiter-
Unfallversicherung wird Kafka das Expertenwissen liefern, dessen man bedarf, wenn man,
entgegen dem Trend der Zeit, nicht die Sprache zum Leben, sondern das Leben zur Sprache
bringen will. In Kafkas Dichtung dient das Leben nicht als Chiffre fiir das Jenseits einer
,erstarrten‘ Kultur, sondern als komplexe diskursive Positivitdt, die sich zwischen
Medizin, staatlicher Biopolitik und individueller Lebensfithrung entfaltet. Schon die
Modifikationen, die Kafka 1910 gegeniiber der ersten Fassung der Beschreibung
vornimmt, lassen sich zum Teil unmittelbar auf diese neue Wissensressource beziehen.
So findet sowohl auf der Ebene der Erzdhlperspektivik wie auf der Handlungsebene eine
Beruhigung und Emiichterung des Beobachters statt, die Kafkas neu erworbenen Blick
auf die Serialitiit auch von vermeintlich noch so iiberraschenden Wechselfillen des Lebens
verraten. Als Ersatz fiir einen Blick in die Akten sei die bekannte Stelle des Briefes an
Brod aus dem Sommer 1909 hier einmal nicht hinsichtlich ihrer gewerkschaftlichen,
sondern ihrer poetologischen Signifikanz wegen zitiert: "Denn was ich zu tun habe! In
meinen vier Bezirkshauptmannschaften fallen [...] wie betrunken die Leute von den
Geriisten herunter, in die Maschinen hinein, alle Balken kippen um, alle Béschungen
lockern sich, alle Leitern rutschen aus, was man hinauf gibt, das stiirzt hinunter, was man
herunter gibt, dariiber stiirzt man selbst. Und man bekommt Kopfschmerzen von diesen
jungen Midchen in den Porzellanfabriken, die unaufhorlich mit Tiirmen von Geschirr sich
auf die Treppe werfen.”

Dies alles sind, wie eingangs bemerkt, Berichte aus der Zeit erster dichterischer
Einginge. Kafkas eigentlicher Bau wird erst entstehen, nachdem es ihm gelingt, den
Versicherungsexperten mit dem Bilderdieb zu kreuzen, die Kurven seiner Protagonisten
in eine semiologisch offene und zugleich diskursiv geschlossene Welt programmatisch
plagiierter Sprachbilder aus Tradition und Zeitgeschichte zu versetzen. Diese
Entwicklungen hingen weniger mit Familien- und Liebesgeschichten zusammen als mit
Kriegsgeschichten und ihren anstrengenden bio- und ethnopolitischen Folgelasten, mit
Problemen kollektiver Ent- und Ver-sicherung. Fiir uns mag hier der versichernde Hinweis

» Vgl. Franz Kafka, Brief an Felice und andere Korrespondenz aus der Verlobungszeit, hrsg. v.
Erich Heller und Jiirgen Born, Frankfurt a. M. 1976, S. 444.
® Branz Kafka, Briefe, a.a.0., S. 73.



144 BENNO WAGNER

geniigen, daB der Durchschnittsmensch, unsichtbar wie er ist, in Kafkas Dichtung omnip-
rédsent bleibt: vom mittelméBigen Mittelschiiler Karl RoBmann iiber den Landarzt, der mit
dem ”Uberblick” des Amtsarztes die Wunde seines jungen Patienten zu verdurchschnitt-
lichen sucht, den untoten Jiger Gracchus, der die Biirgermeister der Hafenstidte davon
iiberzeugen méchte, daB er eigentlich ordnungsgemiB, nimlich infolge eines normal
accident, eines sozial versicherten Arbeitsunfalls gestorben sei, den Affen Rotpeter, der
umgekehrt unter programmatischem Verzicht aufs Jammem die Durchschnittsbildung
eines Europiers erreicht, bis hin zu den Helden der spéten Geschichten wie dem um seinen
Status als "Durchschnittshund” ringenden Erzihler der Forschungen eines Hundes, dem
Hungerkiinstler, der die biblischen vierzig Tage als durchschnittlichen Gipfelpunkt der
Publikumsresonanz (als Quotenoptimum) wiederkehren 148t und schlie8lich dem Tier im
Bau, in dessen Sicherungs-Reflexionen scheinbar unvermittelt, tatsdchlich aber wohl eher
unbemerkt, der versicherungsstatistische Terminus der “normalen Gefahr” auftaucht.

Die poetische Protokollierung der teuflischen Verdopplung des Wirklichen durch den
Durchschnittsmenschen und ihrer Folgen, insbesondere in Fillen der Verwechslung
beider, ist Kafkas singuldres Schreib- und Lebenswerk. Versetzen wir uns aber, um nicht
so unschdn schlieBen zu miissen, noch einmal mit unserem Dichter auf den Laurenziberg:
“Ich saB einmal vor vielen Jahren, gewiB traurig genug, auf der Lehne des Laurenziberges,”
beginnt eine spite Tagebuchnotiz, “ich priifte die Wiinsche, die ich fiir das Leben hatte.
Als wichtigster oder reizvollster ergab sich der Wunsch, eine Ansicht des Lebens zu
gewinnen (und — das war allerdings notwendig verbunden — schriftlich die anderen von
ihr iiberzeugen zu konnen) in der das Leben zwar sein natiirliches schweres Fallen und
Steigen bewahre aber gleichzeitig mit nicht minderer Deutlichkeit als ein Nichts, als ein
Traum,; als ein Schweben erkannt werde.”!

3! Franz Kafka, Tagebiicher. Bd. 3 1914-1923 (=Gesammelte Werke in zwdlf Bénden. Nach der
Kritischen Ausgabe herausgegeben v. Hans-Gerd Koch, Bd. 11), Frankfurt a.M. 1994, S. 179.



Géza Horvath

Schizophrenie und Selbstmord oder Zweiheit
und Einheit in Hermann Hesses Erziahlung Klein und
Wagner, mit einem Ausblick auf Schopenhauer

Die 1919 entstandene Erzidhlung, die das zweite, mittlere Stiick des Klingsor-Zyklusses
bildet, kann auf den ersten Blick als bloB psychologisierende Kriminalgeschichte er-
scheinen, deren Protagonist, ein deutscher Kleinbeamter, der sich plotzlich gegen seine
Lebensbedingungen auflehnt, Geld unterschldgt und, nach einem - anscheinend ge-
scheiterten — amokartigen Fluchtversuch aus der nérdlichen Heimat in den Siiden, wahn-
sinnig wird und Selbstmord begeht.

Die Hesse-Rezeption wertet den Fall Klein-Wagner unterschiedlich. Siegfrid Unseld
sieht in der Figur des Protagonisten einen Vorlaufer des Harry Haller im Steppenwolf. Der
Ex-DDR-Literat, Fritz Bottger, bedient sich eines sozialistisch-realistischen Fachjargons
und verurteilt Kleins Tod als ”Scheinperspektive, die dem deutschen Kleinbiirger der
imperialistischen Epoche als mondin-nihilistisches Ziel gezeigt wird.”' Karin Struck
verwechselt die reale Welt des Autors mit der fiktionalen Textwelt, indem sie Kleins Tod
als Folge von Hesses strenger pietistischer Erziechung erklrt ?

Bei textzentrischer Erkldrung lédsst sich jedoch in der Erzdhlwelt ein Vorgang nach-
vollziehen, von dem die Gestalt des Klein-Wagner geprigt wird, und der nach Hesses
Auffassung von einer spiralformigen Entwicklung im Prozess der Menschwerdung von
unten nach oben aufgebaut ist und ins Unendlich-Zeitlose, ins Transzendentale zielt und
auf einem der wichtigsten strukturmodellierenden Motive Hesses, ndmlich auf der nach
dialektischem Prinzip funktionierenden Bipolaritdt beruht.’

' Fritz Bottger, Hermann Hesse. Leben, Werk, Zeit. Berlin: Aufbau 1974, S. 274.

? »Stindig setzt er [Hesse] sich mit der protestantischen Einengung der erotischen Kraft
auseinander. Klein geht ja zugrunde daran, daB er nicht lieben kann. Geht zugrunde an seinem Ekel
vor dem Geschlecht. Klein hat sein Inneres vernachlédssigt, hat sich einnehmen lassen von
Bedeutungen und Systemen, er hat die Fahigkeit zu lieben verloren.” Karin Struck, Splitter und
Lesefriichte. In:Volker Michels (Hg.), Uber Hermann Hesse. Bd. 2. Frankfurt/Main: Suhrkamp
1977. S. 333.

Zur Typologie der Prosawerke von Hesse vgl. Géza Horvath, Hermann Hesse: Siddhartha. Eine
typologische Untersuchung unter besonderer Beriicksichtigung der strukturbildenden Motive in der
Erzdhlung Siddhartha, mit Ausblick auf das erzihlerische Werk Hermann Hesses. In: Acta Ger-
manica, Nr. 7. 1998, S. 96-132. '



146 GEZA HORVATH

Die Lebensstadien Klein-Wagners entsprechen der Entfaltung der Personlichkeit und
manifestieren sich als gesteigerte Bewegung im Rahmen des principii individuationis, also
im Spannungsfeld von Zeit, Raum und Kausalitit. Der Freitod im See gilt als Vollendung
dieser Entwicklung, d.h. die Uberwindung der Angst und damit die Aufhebung der Zeit.*

Im Text kommt der Name Schopenhauers zweimal vor. Die knappen, konkreten,
intertextuellen Beziige diirften an sich natiirlich zu keinen aufschlussreichen Folgerungen
zu einem ideellen Einfluss Schopenhauers auf Hesse fiihren, denn es fallen auch andere,
ebenfalls gewichtige Namen, wie die von Goethe, Buddha oder Jesus.

Auffallend ist jedoch, daB der Beamte Klein, lange Jahre braver und gehorsamer
deutscher Kleinbiirger und Familienvater, meist ein Bindchen Schopenhauer auf Reisen
bei sich hat. Aus einem Schlummer erwachend greift Klein nach seiner Ankunft in der
Hotelstadt nach diesem Bindchen und liest folgenden Satz:

Wenn wir auf unsern zuriickgelegten Lebensweg zuriicksehn und zumal unsre ungliicklichen
Schritte, nebst ihren Folgen, ins Auge fassen, so begreifen wir oft nicht, wie wir haben dieses
tun, oder jenes unterlassen konnen; so daB es aussieht, als hitte eine fremde Macht unsre
Schritte gelenkt. Goethe sagt im Egmont: Es glaubt der Mensch sein Leben zu leiten, sich
selbst zu fithren; und sein Innerstes wird unwiderstehlich nach seinem Schicksal gezogen.5

Hier werden Schopenhauer und Goethe zur Illustration eines der Kerngedanken der
Erzahlung herangezogen: der Mensch ist auBerstande, seinem Schicksal zu entkommen,
kann aber nach vollendetem Weg zu sich selbst mit seinem Schicksal eins werden, und
zwar mit einem Begriff Hesses im sog. “magischen Moment”, in dem — durch einen
intertextuellen Bezug zu Novalis — Schicksal und Gemiit, also AuBen und Innen eins
werden und dadurch die durch den Schopfungsakt zerstorte Ureinheit wiederhergestellt
werden kann®.,

* Der Wassertod kommt in Hesses Werken oft vor. Das Wasser selbst ist ein Einheitssymbol, der
Wassertod bedeutet Eingehen in die Einheit. Viele Protagonisten Hesses sterben im Wasser: Hans
Giebenrath, Klein, Josef Knecht, andere sehnen sich danach, wie Klingsor am Kareno-Tag, oder
erleben ein Sterben und Neugeburt im bzw. am Wasser, wie etwa Siddhartra oder NarziB. Vgl. Peter
Baer Gontrum, Natur- und Dingsymbolik als Ausdruck der inneren Welt Hermann Hesses. Miin-
chen: Uni-Druck 1958.

% Hermann Hesse, Gesammelte Werke in zwolf Binden. Bd. 5. Frankfurt/Main: Suhrkamp 1987,
S. 232. (k,nftig GW)

% Im zweiten Teil, Die Erfiillung, des Romanfragments Heinrich von Ofterdingen erklirt der als
Pilgrim erwachte Heinrich. Sylvester: "Oft fiihl ich jetzt, wie mein Vaterland meine friihsten
Gedanken mit unverginglichen Farben angehaucht hat, und sein Bild eine seltsame Andeutung
meines Gemiits geworden ist, die ich immer mehr errate, je tiefer ich einsehe, daB Schicksal und
Gemiit Namen Eines Begriffs sind,” In: Novalis, Dichtungen und Prosa. Leipzig: Reclam 1975. S.
216.



SCHIZOPHRENIE UND SELBSTMORD... 147

Kleins Flucht aus der nordlichen, kalten, vernunftgesteuerten, sicheren, sichtbaren und
bewussten Sphire seines Lebens — die das méannlich-véterliche Prinzip und als solches den
Geist darstellt — in eine siidliche, gefdhrliche, sinnliche, verbrecherische, unsichtbare,
unbewusste, allerdings warme und lockende Sphire — die das Miitterlich-Weibliche, und
die Sinnenwelt reprisentiert — ist mehrschichtig. Auf der konkreten Textebene fliichtet der
schizophrene Klein weg von der Heimat, vor dem gesitteten Leben ins unsichere,
unbekannte Land. Zugleich ist er aber unterwegs zu sich, auf der Fahrt erschlieBt er die in
seinem friiheren Leben ins Unterbewusste oder Unbewusste verdringten Sphéren seines
tiefsten Inneren. Denn Klein ist nicht nur Klein, sondern auch Wagner: [ ...]Wagner war
er selbst — Wagner war der Morder und Gejagte in ihm, aber Wagner war auch der
Komponist, der Kiinstler, das Genie, der Verfiihrer, die Neigung zu Lebenslust,
Sinnenlust, Luxus — Wagner war der Sammelname fiir alles Unterdriickte, Abgesunkene,
zu kurz Gekommene in dem ehemaligen Beamten Friedrich Klein.”’” Die Figur des
siiddeutschen Schullehrers, der seine Familie brutal ermordet hat, verkniipft sich mit der
Figur des Musikers, den der junge Klein als Idol anbetete, und dessen Bild samt jeglichen
sinnlichen Triumen Kleins Ehefrau und die schwere Biirde langwieriger Ehejahre in ihm
verdrangt haben. Kiinstlerisch-musikalische Genialitdt, Vollkommenheit hochsten
Erkennens und schopferischen Lebens paart sich mit Verbrechen und mérderischer
Brutalitit. Hesses erster Biograph, der Mitbegriinder des Ziircher Cabaret Voltaire, Hugo
Ball, erklirt diesen Zwiespalt mit dem Charakter des romantischen Genies und der
morderischen Strenge einer deutschen Erziehung, wie sie eben in der ersten Erzdhlung des
Klingsor-Zyklus, in der Kinderseele thematisiert wird.® Einerseits vertreten die beiden
Wagner-Figuren die Sinnenwelt: das Animalisch-Brutale und das Genial-Musikalische.
Andererseits erscheint auf der konkreten Textebene die Tdnzerin und Kurtisane Teresina
in ihrer Eigenschaft als obskures Objekt erotischer Sehnsiichte Kleins als Reprisentantin
der Sinnlichkeit — #hnlich wie Kamala in Siddhartha oder Maria und Hermine im
Steppenwolf. Sie sind zugleich Fiihrergestalten, die nach Erfiillung ihrer Aufgabe vom
Protagonisten iiberwunden werden. Zundchst muss aber der niichterne Vernunftmensch
Klein sterben, und diesen Sterbensweg erlebt er gleichsam als einen Schmerzensweg. Er
versucht in die Geborgenheit der ersten Unschuld, der paradiesischen Kinderwelt, zum
ersten Stadium der dreistufigen Entwicklungslehre Hesses zuriickzufliehen, indem er im
Bauernmilieu beim Bauernweib Ruhe sucht und sie dort kurz auch findet. Wéhrend
Teresina das Sexuelle reprisentiert, steht das Bauernweib fiir das Miitterlich-Weibliche,
fiir die Urmutter, bei der Klein Obhut sucht. Er will im unzivilisiert-primitiven Dorfchen
Schinken und Ei essen, bekommt jedoch nur Brot und herben Rotwein, die als allgemein
bekannte Symbole fiir das Martyrium Jesu auf das Sterben und die Auferstehung
verweisen. Im Ei und dem Schinken vereinen sich mehrere Symbole: das Ei reprisentiert

’GW.Bd. 5.8.267.
s Hugo Ball, Hermann Hesse. Sein Leben und sein Werk. Frankfurt/Main: Suhrkamp 1977.S.151.



148 GEZA HORVATH

als Fruchtbarkeitssymbol das Friihlingserwachen sowie das Osterwunder der
Auferstehung. Der Schinken verweist auf das Fleisch, also auf das Irdisch-Leibhafte und
das Ei auf die mogliche Geburt eines Vogels, wobei der Vogel bei Hesse immer fiir die
Seele, die zum Himmel hinstrebt, steht. Mit dem Sterben und Neugeborenwerden des
Fleisches, des Individuums Klein-Wagner, wird im Bild des Eis bereits ein Transzendieren
der Seele, d.h. ein "Entwachsen”, eine “Entstofflichung” vorweggenommen’. Schinken
mit Ei kann Klein erst auf der Vergniigungsinsel Castiglione mit Teresina essen und statt
des Weins Champagner dazu trinken. Der Champagner vertritt im Gegensatz zum
landlich-herben Rotwein die Noblesse und den Luxus der mondénen und semimondénen
Welt siiler und sinnlicher Verlockungen, nach denen sich Klein eigentlich schon immer
gesehnt hat. Auf dieser Entwicklungsstufe ist also der Beamte Klein gestorben und als
Wagner auferstanden.

In einem erleuchteten Moment erahnt Klein die Einheit hinter den Gegensitzen und
erkennt, daB er alle ihm innewohnenden gegensitzlichen Welten akzeptieren, sich sogar
der auf den immer wieder sich gegenseitig auflésenden Polen basierenden Entwicklung
hingeben muss. Im Zusammenhang mit dieser Erkenntnis taucht der Name Schopenhauer
ein zweites Mal auf: er wird mit Buddha und Jesus zusammen erwihnt, und zwar als
Erleuchteter, der seinen eigenen Weg zu Ende gegangen und nach Uberwindung der Angst
— und damit der Zeit — in die Zeitlosigkeit der Heiligen eingegangen ist, d.h. die hochste
Stufe Hessescher Entwicklung erreicht hat. So wird Schopenhauer zum imaginiren
Mystagogen von Klein-Wagner, nach dessen Intentionen durch das hochste Erkennen mit
Hilfe der Kunst die Rahmen des principii individuationis gesprengt und dadurch der blinde
Wille iiberwunden werden kann — @hnlich wie auch Jesus die Angst vor dem Sterben im
Garten Gethsemane und damit die Zeit iiberwunden hatte. In dieser Vision erkennt Klein
.das Wesen der Kunst: “Er sah: die ritselhafte Magie der Kunst 6ffnete sich demselben
Schliissel. Kunst war nichts anders als Betrachtung der Welt im Zustand der Gnade, der
Erleuchtung. Kunst war: hinter jedem Ding Gott zeigen.”'® Kunst gilt hier also auch als
Mittel zur Erlangung der Einheit. .

Indem Buddha, Schopenhauer, Jesus und die Griechen auf einen gemeinsamen Nenner
gebracht werden, wird die einzige Lebensweisheit, die auch die oben genannten
Erleuchteten besitzen, betont: ”’das Wissen von Gott ist in uns.”

Der Schicksalstriger — im Klein und Wagner als Gott bezeichnet - liegt also bei Hesse
im Idealfall, d.h. nach der Aufhebung der Pole AuBen und Innen, im Menschen selbst.
Diese, dem Menschen innewohnende hochste Einheit hinter jedem Ding zu zeigen, ist die
grofte Aufgabe des sich selbst iiberwindenden, stidndig entfaltenden Individuums. Wenn
die Kunst ein Mittel zur Uberwindung der Zeit bedeuten kann, so ist ein —~wenn auch nicht
das einzige- iiberwindende Individuum das Kiinstler-Genie selbst.

® Das sind Bezeichnungen fiir den Tod des Altmusikmeisters im Glasperlenspiel.
'YGW. Bd. 5.. 256.



SCHIZOPHRENIE UND SELBSTMORD... 149

Schopenhauer mutet dem Genie die hochste Form des Erkennens zu, indem es sich als
erkennendes Subjekt im zu erkennenden Objekt auflost, mit ihm eins wird, und so den
blinden Willen los wird, dem sonst das Individuum unterworfen ist, und zwar um in die
Sphire der Ideen einzudringen — welche unmittelbare Objektivationen des Willens sind,
wihrend die Individuen bloB mittelbare, d.h. der Ideen Objektivationen darstellen — und
diese Ideen in dauerhaften Bildern darzustellen.

So ist Genialitdt nichts Anderes, als die vollkommene Objektivitdit [...] Demnach ist Genialitit
die Féhigkeit, sich rein anschauend zu verhalten, sich in die Anschauung zu verlieren und die
Erkenntnis, welche urspriinglich nur zum Dienste des Willens da ist, diesem Dienste zu
entziehen, d.h. sein Interesse, sein Wollen seine Zwecke, ganz aus den Augen zu lassen, sonach
seiner Personlichkeit sich auf eine Zeit vollig zu entduBern, um als rein erkennendes Subjekt,
klares Weltauge, iibrig zu bleiben: und dieses nicht auf Augenblicke; sondern so anhaltend
und mit so viel Besonnenheit, als nothig ist, um das AufgefaBSte durch iiberlegte Kunst zu
wiederholen und was in schwankende Erscheinung schwebt, zu befestigen in dauerhaften
Gedanken.—*

1917, also zwei Jahre vor Klein und Wagner, schreibt Hesse einen Aufsatz mit dem
Titel Von der Seele, in dem er das Ziel der Menschenwelt in der Darstellung der Seele
sieht. Diese Darstellung kann nur in einem Zustand erzielt werden, in dem sich die
Betrachtung von jeglichem Interesse befreit hat. ”Erst, wo unser Schauen reine Betrach-
tung wird, tut sich die Seele der Dinge auf, die Schonheit.”"? Diese reine Betrachtung, von
Hesse auch “begierdelose Liebe” genannt, entspricht etwa der Schopenhauerschen Kon-
templation, der Betrachtung mit dem Weltauge. -

Wenn ich einen Wald beschaue, den ich kaufen will, dann sehe ich nicht den Wald, sondern
nur seine Beziehungen zu meinem Wollen [...] Im Augenblick, da das Wollen ruht und die
Betrachtung aufkommt, das reine Sehen und Hingegebensein, wird alles anders. Der Mensch
hort auf, niitzlich oder gefahrlich zu sein, interessiert oder langweilig, giitig oder roh, stark
oder schwach. Er wird Natur, er wird schon und merkwiirdig, wie jedes Ding, auf das reine
Betrachtung sich richtet. Denn Betrachtung ist [...] nichts als Liebe. Sie ist der hochste und
wiinschenswerteste Zustand unserer Seele: begierdelose Liebe."

Das Individuum, das principium individuationis — das bei Schopenhauer also eine
mittelbare Erscheinungsform des dem menschlichen Erkennen grundsétzlich unzuging-
lichen Lebenstriebs, des wilden und gierigen Willens bedeutet — ist dem Satz vom Grunde
unterworfen, d.h. es existiert in den Grenzen von Zeit, Raum und Kausalitit. Das
Durchbrechen dieser Grenzen ist auch das Ziel von Hesses Protagonisten, der Weg dazu

" Arthur Schopenhauer, Die Welr als Wille und Vorstellung. Stuttgart: Reclam 1990. S. 274-275.
> GW. Bd. 10. 8. 33.
" GW. Bd. 10. . 33-34.



150 GEZA HORVATH

kann unterschiedlich sein. Wie eben gesehen, kann die Kunst als ein solcher Weg gelten.
Kunst wird jedoch in Klein und Wagner nur als ein mogliches Mittel zum Erreichen der
Einheit erwihnt und nicht thematisiert, wie im dritten Stiick des Klingsor-Zyklus, in der
Erzéhlung Klingsors letzter Sommer.

Klein ist kein Kiinstler — weder von Beruf, noch im Sinne eines schopferischen
Individuums, er ist kein Genie, auch wenn das Doppelwesen Wagner ihm innewohnt.
Kiinstler ist er jedoch in dem Sinne, daB auch er auf dem Entwicklungsweg zu sich selbst
— und zwar im Sterben — die dritte Stufe erreicht, und so sich vom Individuationsprozess
befreit."

In einem Traum befindet sich Klein im Theater Lohengrin, wodurch ein Bezug zur
Wagnerschen Musik hergestellt wird. Der Musik wird sowohl von Schopenhauer wie auch
von Hesse eine eminente Rolle innerhalb der Kiinste eingerdaumt. Im Hesseschen (Euvre
vertritt die Musik generell die Harmonie und die Einheit, ist ein gleichzeitiger Zusam-
menklang verschiedener Tone, eine Zwei- oder Mehrstimmigkeit in der Einstimmigkeit.
Wihrend in der Schopenhauerschen Kunst-Hierarchie von der Architektur iiber die
bildenden Kiinste bis hin zur Dichtkunst — in der das Epos wiederum unten, das Trauerspiel
obenan steht — alle Kunstarten Objektivationen der Ideen sind, hebt sich die Musik
qualitativ von diesen ab, weil sie eine unmittelbare, und als solche, die hochste Objek-
tivation des Willens selbst darstellt.

Die Hotel- und Vergniigungsstadt im Siiden kann Klein-Wagner keinen Halt gewihren.
Die elegante Biderstadt ist vor allem fiir noble Kurgiste da, die sich mit voriibergehenden
Kurbehandlungen und Geniissen begniigen — sie stehen im Gegensatz zum benachbarten,
einfach-primitiven Dorf, in dem der Protagonist vergebens einen Riickweg sucht, bloB
eine kurze Rast und Ruhe finden kann, auf die wiederum eine noch stirkere Rastlosigkeit
und verzweifeltere Suche folgt als zuvor. Nachdem aber der Beamte Klein gestorben und
inihm das Morder-Genie Wagner geboren worden ist, kann Wagner leben. Als Hohepunkt
Wagnerschen Lebens erweist sich der Liebeskampf mit Teresina. Die vollendete Liebe
erlebt Wagner als Sterben unter Qual und Wonne, als kurze Ruhephase nach dem
erkdmpften Hohepunkt, auf den ein neuer Kampf, ein Neubeginn und Neugeborenwerden
folgen soll. Nach der stiirmischen Vereinigung mit Teresina iiberfillt den ermatteten
Wagner statt Beruhigung Todesangst und todliche Vereinsamung.

Auf einer Pendelfahrt aufeinanderfolgender, immer intensiver werdender Stadien von
Beruhigung und Rastlosigkeit erreicht Wagner den Gipfel seiner Angste nach dem
Liebesakt. Die Neugeburt aus dieser Liebe wirkt duBerst deprimierend. Die Liebe erweist
sich nur als Ersatzerlosung von den Leiden und Angsten: “da war nur Lebensgier und
Angst, und aus Angst, aus dummer Kinderangst vor der Kilte, vor dem Alleinsein, vor
dem Tode floh man zueinander, kiite sich [...] warf neue Menschen in die Welt.”'> Dieser

'* Nach Schopenhauer kann der Selbstmord allerdings keine Befreiung vom Willen bedeuten.
" GW.Bd.5.S. 283.



SCHIZOPHRENIE UND SELBSTMORD... 151

von Angst und Gier genihrte Lebenstrieb, der stirker ist als der menschliche Wille, hat
wiederum intertextuelle Beziige zum Schopenhauerschen Willen.

Klein-Wagner hat jenes Stadium auf seinem Fluchtweg zu sich erreicht, in dem er klar
sieht, daB ihm die Vollendung und Uberwindung des Individuationsprozesses, die
Fortsetzung seines Weges, nunmehr ein Hiniibersteigen, also ein Transzendieren, ihm
bevorsteht, sobald er nun auch diese zweite, bereits ausgekostete und bewiltigte Sphire
seines Inneren loswerden kann. Er erkennt auch, daB er Teresina ebenfalls iiberwunden
hat, daB die Kurtisane nicht mehr die dem braven Kleinbiirger Klein verbotene Sinnlichkeit
vertritt. Sie bleibt in ihrer Welt hingen, sie ist wie alle anderen, wie frither auch
Klein-Wagner war. Teresina steht auf der zweiten Stufe des Entwicklungsprozesses der
Menschwerdung. Klein-Wagner befindet sich zwar auch auf dieser Stufe, riickt aber
immer nzher zur nichsten. Wenn er die Angst, die Zeit, das Wollen losgeworden ist, indem
er die Welt als reines Subjekt des Erkennens mit dem Schopenhauerschen Weltauge, oder
mit der Hesseschen begierdelosen Liebe zu betrachten vermag, und sich frei von Zeit,
Raum und Kausalitit, also frei vom principium individuationis dem ”All” hingibt, erreicht
er die dritte Stufe der Menschwerdung.

Klein fliecht am Anfang der Erzihlung mit einem rasenden Schnellzug in den Siiden.
Mit Teresina wird er im Motorboot — das als motorisierter Charons Nachen den
verstorbenen Klein und im Auferstehen begriffenen Wagner in eine neue Welt befordert
—auf die Vergniigungsinsel Castiglione iibergesetzt, und in den Tod hinein rudert er selbst
in einem kleinen Boot . ”Sein kleines Boot, das war er, das war sein kleines, umgrenztes,
kiinstlich versichertes Leben — rundum aber das weite Grau, das war die Welt, das war All
und Gott, dahinein sich fallen zu lassen war nicht schwer, das war leicht, das war froh.”'®

Und nun ein weiterer Bezug zu Schopenhauer. Schopenhauer verwendet einen
dhnlichen Vergleich zur Veranschaulichung des jammerlichen Lebens des Individuums.
Diese Stelle zieht auch Nietzsche heran in seiner Geburt der Tragddie, um den Unterschied
zwischen Apollo und Dionysos plausibel zu machen: “Wie auf dem tobenden Meere, das,
nach allen Seiten unbegrenzt, heulend Wellenberge erhebt und senkt, auf einem Kahn ein
Schiffer sitzt, dem schwachen Fahrzeug vertrauend; so sitzt, mitten in einer Welt von
Qualen, ruhig der einzelne Mensch, gestiitzt und vertrauend auf das principium indi-
viduationis.”"” Zwar wirkt das stiirmische Meer bei Schopenhauer hichst bedrohlich, wie
die Welt selbst, wihrend der ruhige See Klein-Wagner friedvoll aufnimmt, sind beide
”Schiffer” Individuen, von denen Klein-Wagner gerade die Grenzen des Individuums zu
durchbrechen versucht. Nietzsche erweitert den Schopenhauerschen Vergleich, indem er
das principium individuationis als Schein, als den im Schleier der Maja befangenen

' GW. Bd. 5. S. 286.

"7 Friedrich Nietzsche, Die Geburt der Tragddie oder Griechentum und Pessimismus. In: Karl
Schiechta (Hg.) Friedrich Nietzsche, Werke in sechs Béinden. Miinchen-Wien: Carl Hanser 1980.
S.23.



152 GEZA HORVATH

Menschen betrachtet, aus dessen Gebarden und Blicken die ganze Lust und Weisheit des
*Scheines’ samt seiner Schonheit, zu uns spriche.”'® Beim ZerreiBen des Schleiers tut sich
das Dionysisch-Rauschhafte auf:

An derselben Stelle hat uns Schopenhauer das ungeheure Grausen geschildert, welches den
Menschen ergreift, wenn er plotzlich an den Erkenntnisformen der Erscheinung irre wird,
indem der Satz vom Grunde, in irgendeiner seiner Gestaltungen, eine Ausnahme zu erleiden
scheint. Wenn wir zu diesem Grausen die wonnevolle Verziickung hinzunehmen, die bei
demselben Zerbrechen des principii individuationis aus dem innersten Grunde des Menschen,
ja der Natur emporsteigt, so tun wir einen Blick in das Wesen des Dionysischen, das uns am
néchsten noch durch die Analogie des Rausches gebracht wird."

Diese wonnevolle Verziickung erlebt Klein-Wagner beim Auflosen seines Ich im
Wassertod, und erreicht eine Sphire, die wiederum keine Bleibe gewihren kann, in der
die Gegensitze auf einer hoheren Stufe wiederkehren. Die Entwicklung ist nicht ab-
geschlossen, kann nicht abgeschlossen werden. Allein die Perspektive des ertrinkenden
Klein-Wagner 4ndert sich, indem er in diesem zeit -und raumlosen Zustand statt einer
zweidimensionalen Betrachtungsweise plotzlich alles gleichzeitig erlebt, und Gut und

Bose, Leben und Sterben zugleich akzeptieren kann:

" [... ] siehe, das ist Gott, der Herr, und sein Weg fiihrt zum Frieden, rief einer [... ] Ein anderer
verkiindete, dal Gottes Bahn zum Kampfund Krieg fiihrte. Einer nannte ihn Licht, einer nannte
ihn Nacht, einer Vater, einer Mutter. Einer pries ihn als Ruhe, einer als Bewegung, als Feuer,
als Kiihle, als Richter, als Troster, als Schopfer, als Vernichter, als Verzeiher, als Richter. Gott
selbst nannte sich nicht.”®

Nun sitzt der Gott im Innern von Klein-Wagner und betrachtet alles mit dem Weltauge,
mit der begierdelosen Liebe.

"® Ebd., S. 24.
Y Ebd., S. 24.
% GW.Bd. 5.S. 292.



Marta Horvath

Der ”andere Zustand” in Robert Musils
Grigia und Die Vollendung der Liebe

Das um die Jahrhundertwende durch den Szientismus der positivistischen Wissenschaften
gefahrdete Ansehen der Dichter nimmt Musil in seinem Essay Skizze der Erkenntnis des
Dichters in Schutz. Der auch als eine Art ars poetica deutbare Text verfolgt einen
Gedankengang, dessen Schlufifolgerung die Daseinsberechtigung, sogar die Notwen-
digkeit der dichterischen Erkenntnis ist.

Zur SchluBfolgerung der Notwendigkeit kommt Musil dadurch, daB er iiber eine blofie
Unterscheidung zwischen verschiedenen méglichen Erkenntnisweisen hinaus dieser Dis-
tinktion ein ontologisches Fundament zugrunde legt. Bereits in der Struktur der Wirk-
lichkeit stellt er eine Bipolaritit fest. Die Erkenntnis von Tatsachen — vor allem — der
”physischen Natur”, die “durch eine gewisse Monotonie [...}, durch das Vorwiegen der
Wiederholung, durch eine relative Unabhéngigkeit der Tatsachen voneinander” gekenn-
zeichnet sind, erforderten nach ihm eine andere Erkenntnisweise, als Tatsachen und
Geschehnisse, die ”[...] sich nicht wiederholen [...], sondemn [...] unbeschrinkt variabel
und individuell [sind]”.! Diese — allerdings kritisierbare — Folgerungslogik fiihrt zum
Schluff zu der Aussage, ”daB8 die Struktur der Welt und nicht die seiner Anlagen dem
Dichter seine Aufgabe zuweist, daf3 er eine Sendung hat.”

Die kurze Rekonstruktion des Gedankengangs des Essays ist relevant in Hinsicht
unserer Fragestellung, da das von der zu behandelnden Novelle aufgeworfene Problem,
die Vermittlung einer Erlebnisweise, die Musil spiter den “anderen Zustand” nennt, sich
auf die oben beschriebene Unterscheidung griindet.

Die Intention des Musilschen Essays ist — wie gesagt — die Notwendigkeit der dichte-
rischen Erkenntnis einzusehen. Um diese erkenntnistheoretische Folgerung ontologisch
zu begriinden, fiihrt er die Begriffe “ratioides Gebiet” und “nicht-ratioides Gebiet” ein,
um mit ihnen die zwei unterschiedlich beschaffenen Gebiete der Tatsachen der Wirk-
lichkeit zu bezeichnen. Das “’ratioide Gebiet” wiirde nach ihm in erster Linie die Tatsachen

! Zitiert wird aufgrund der folgenden Ausgabe: Robert Musil, Gesammelte Werke in 8 Bdnden,
Reinbek bei Hamburg: Rowohit 1978 Bd.8. S.1025-1030, hier 1027. Die Seitenzahlen im Text
beziehen sich auf diese Ausgabe.

* Ebd. 1029. Hervorhebungen im Original.



154 MARTA HORVATH

der physischen Natur umfassen, fiir das “nicht-ratioide Gebiet” wire das Hauptbeispiel
die Moral. Die Tatsachen des “nicht-ratioiden Gebiets” seien also "Werte und Bewer-
tungen”, “ethische und &sthetische Beziehungen”, “’die Idee”. (1028)

Dieser Distinktion folgend unterscheidet Musil zwischen zwei notwendigen Erkennt-
nisweisen, die er den zwei Gebieten der Wirklichkeit zuordnet. Sein Interesse gilt fiir das
“nicht-ratioide” Gebiet; dies sei namlich “das Heimatgebiet des Dichters”, jenes Gebiet,
das fiir den Menschen allein durch die dichterische Erkenntnis addquat zugénglich ist. Als
Erkenntnisleistung des Dichters bestimmt er eine ethische: “immer neue Losungen,
Zusammenhinge, Konstellationen, Variable zu entdecken, Prototypen von Geschehens-
abldufen hinzustellen, lockende Vorbilder, wie man Mensch sein kann, den inneren
Menschen erfinden.” (1029)

Die spezifische Erkenntnisweise des Dichters verbindet Musil auf einer weiteren Ebene
mit der spezifischen Moglichkeit der sprachlichen Vermittlung dieser Art Erkenntnis.
Solange sich die Tatsachen des ratioiden Gebiets “eindeutig beschreiben und vermitteln
lassen” (1027), verlangt die dichterische Erkenntnis eine Sprachverwendung, die gegen
die verfilschende Verfestigung wirkt. Kritisiert wird die auf moralischem Gebiet falsch
praktizierte Methode: es wird "nach dem Prinzip der Pilotierung vorgegangen und werden
in das Unbestimmte die erstarrenden Caissons der Begriffe gesenkt, zwischen denen sich
ein Raster-von Gesetzen, Regeln und Formeln spannt. Der Charakter, das Recht, die Norm,
das Gute, der Imperativ, das Feste in jeder Hinsicht sind solche Pfihle, auf deren
Versteintheit gehalten wird [...]” (1027). Die addquate Vermittlungsmethode der
Erkenntnis auf diesem Gebiet ist nach Musil die Dichtung. Thr Hauptmerkmal ist infolge
der Variabilitdt und Individualitit seiner Tatsachen die gegen die “perspektivische
Verkiirzung” wirkende Multiperspektivitat’, die der schon oft analysierte essayistische
Erzihlstil* und die die Mehrdeutigkeit der Begriffe fordernde starke Metaphorizitit’
ermoglichen.

Wie ist also der in Musils “Dichtung” erfundene Mensch beschaffen?

Die Eigenartigkeit der Musilschen Anthropologie ist, daB} in ihrem Zentrum nicht der
— aufgrund bestimmter Eigenschaften oder bestimmter Handlungsweisen definierte —
Mensch steht, sondern ein bestimmte Werte aufweisender Zustand. Das Sein in diesem
Zustand bedeutet fiir den Menschen den hochsten moralischen Wert, weil den héchsten

’ Vgl. Altmann, Volkmar, Totalitdt und Perspektive. Zum Wirklichkeitsbegriff Robert Musils im
”Mann ohne Eigenschaften”. (=Literaturhistorische Untersuchungen 19) Frankfurt/M. — Berlin —
Bem — New York — Paris — Wien: Peter Lang 1992.

¢ Vgl. Musils eigene Beschreibung der essayistischen Schreibweise im MoE: “Ungefiihr wie ein
Essay in der Folge seiner Abschnitte ein Ding von vielen Seiten nimmt, ohne es ganz zu erfassen,
—denn ein ganz erfaBtes Ding verliert mit einem Male seinen Umfang und schmilzt zu einem Begriff
ein — glaubte er, Welt und eigenes Leben richtig ansehen und behandeln zu kénnen.” (1/250)

> Vgl. Das Kapitel “Die Bilder der Vereinigungen” in: Michiko, Mae, Motivation und Liebe. Zum
Strukturprinzip der Vereinigungen bei Robert Musil. Miinchen: Wilhelm Fink 1988.



DER "ANDERE ZUSTAND” IN ROBERT MUSILS GRIGIA... ‘155

Erkenntniswert erreicht zu haben. Die fiir die Musilsche Denkweise grundlegend cha-
rakteristische Paradoxie zeigt sich auch hier: Der Mensch, der sich als ein in der Zeit
existierendes Wesen versteht, kann den Hohepunkt seines Lebenswertes in einem mo-
menthaften, fiir die Dauer nicht festzumachenden, also der Temporalitdt entzogenen
Zustand erleben. Diese Auffassung des Menschen schlieBt automatisch die Definierbarkeit
durch Handlung aus, da in der die Zeitlichkeit inbegriffen ist. Der Mensch erreicht also
den hochsten moralischen Wert seiner Existenz nicht, indem er auf irgendeine Weise
handelt, sondern indem er in den, der Beschaffenheit der Welt gemdfle Erkenntnis
ermoglichenden Zustand gelangt.

Eine solche Verbindung des 1918 publizierten Essays mit der Musilschen Anthropo-
logie ist fiir unsere Zielsetzung aufschluBreich, da dadurch gezeigt werden kann, dafl Musil
seine Theorie zu dieser Zeit noch auf einen rein ontologisch begriindeten Wirklich-
keitsbegriff aufbaut. Wir konnen annehmen, daf die um diese Zeit enstandenen Erzih-
lungen noch diese Denkweise widerspiegeln, und erst in einer folgenden Schaffens-
periode® der auch gesellschaftskritische Aspekte in Betracht ziehende Wirklichkeitsbegriff
erscheint’, der dann dementsprechend andere Moglichkeiten der Gestaltung und Vermitt-
lung des von Musil “erfundenen” “anderen Zustands” des Menschen bietet.

2.

Die hier zu behandelnde Novelle, Grigia erschien zuerst 1921% in Der neue Merkur, in
einem selbstindigen Band erschien sie 1924 mit zwei weiteren Novellen unter dem Titel
Drei Frauen. Die meisten Interpretationen unternehmen den Vergleich der drei Texte, was
aber statt der Rekonstruktion der Gemeinsamkeiten oft die Feststellung der Unterschiede
ergibt.” Obwohl die meisten Studien davon ausgehen, daB Musil selbst den Band

S Es exisitieren mehrere Periodisierungen des Schaffens von Musil, die je verschiedene
Gesichtspunkte gelten lassen. Gemeinsam ist allen jedoch, daB die Arbeit am MoE den Anfang einer
neuen Scahffensperiode signalisiert.

7 Musil schreibt zum “anderen Zustand” Mitte der 20er Jahre: ”Schilderung der auf den Krieg
zutreibenden Zeit muB die Unterlage geben, auf der Ulrich/Agathe spielt, die Problematik des
anderer Zustand”-Kreises muf} in stirkere Beziehung zu der Zeit gesetzt werden, damit man sie
versteht und nicht bloB fiir eine Extravaganz hilt.” Zitiert nach: Robert Musil, Der literarische
Nachlafp (CD-ROM-Ausgabe) hrsg. von Aspetsberger, Friedbert, Eibl, Karl und Frisé Adolf,
Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 1992, I1/8/70.

¥ Zu dieser Zeit macht Musil schon Aufzeichnungen zum Roman, der hier aber noch im
Anfangsstadium ist. Er triagt zu dieser Zeit den Titel ”Spion”.

’ Vgl. eine der neuesten Studien iiber die Novellen, die z.B. im Falle der Grigia zu einer der
Portugiesin entgegengesetzten Folgerung gelangt. Meier Ruf, Ursula, Prozesse der Auflosung.
Subjektstruktur und Erzdhlform in Robert Musils ”"Drei Frauen”. Bern, usw.: Peter Lang 1998.



156 MARTA HORVATH

zusammenstellte, gibt es keinen Beweis dafiir, ob wirklich dichterische, oder eher
verlegerische Gesichtspunkte bei der Herausgabe des Bandes in Betracht gezogen wurden.

Wenn man von den Handlungsstrukturen ausgeht, fillt eine Gemeinsamkeit auf, die
durch das Zusammenstellen in den verschiedenen Bidnden nicht unterstiitzt wird, und
vielleicht deshalb von der Forschung bisher iibersehen wurde: Die Handlung der Novellen
Die Vollendung der Liebe und Girgia ist auf ein gemeinsames abstraktes Strukturmodell
zuriickzufiihren.'® Beiden liegt ein Handlungsschema zugrunde, das den Wechsel zwi-
schen zwei Zustidnden, dem Zustand des Vereintseins und dem des Nicht-Vereintseins
bestimmt. Ihre Struktur ist nach dem Modell: Vereintsein — Nicht-Vereintsein — Ve-
reintsein zu beschreiben'', wobei die zweite Vereinigung die Vollendung, das Erleben des
“anderen Zustands” bedeutet.

Ahnlichkeiten zeigen sich auch auf der Ebene der Realisierung dieses Schemas.
Bestimmte Handlungselemente, wie das Erleben der Vollendung durch Ehebruch, die
Reise, die in den anderen Zustand iiberfiihrt oder das Kind als zerstorender Faktor in der
Liebe erscheinen in beiden Textwelten mit derselben Funktion.

Die in Hinsicht der Zielsetzung dieser Arbeit wichtigste Frage ist jedoch, wie der ~ in
diesem Fall — auf einen den gesellschaftskritischen Aspekt entbehrenden Wirklich-
keitsbegriff fundierte “andere Zustand” sich in den Novellen beschreiben lédsst. Durch die
Strukturdhnlichkeit erweisen sich die zwei Novellen besonders geeignet dafiir, eine fiir
diese Schaffensperiode modellhafte Beschreibung des ”anderen Zustandes” zu geben.

3.

In der Erzéhlung Grigia konnen wir ein schon in der Versuchung der stillen Veronika
praktiziertes Verfahren des Beginns der Erzdhlung beobachten. In beiden Fillen retardiert
der Erzihler das Anfangen, indem er der eigentlichen Erzihlung einen metatextéhnlichen
Textabschnitt vorausschickt. In der Versuchung der stillen Veronika fait der Erzihler die
Geschichte der darauffolgenden Erzéhlung in einem metaphorischen Incipit zusammen,
dessen Funktion die Spiegelung der Gesamtstruktur der Erzihlung ist. In Grigia wird die
Geschichte mit einer Sentenz eingeleitet, wodurch die zwei Textstellen, der Ahfangssatz
und die Erzihlung der Geschichte sich zueinander wie eine allgemeingiiltige Feststellung

" Die einzige Erwihnung dieser Gemeinsamkeit ist im Kommentarteil von Eibls Werk in Form
eines Fragesatzes zu finden: "Grigia eine Kontrafaktur der Vollendung mit vertauschten Rollen?”
in: Eibl, Karl, Robert Musil: Drei Frauen. Text, Materialien, Kommentar, Miinchen — Wien, Carl
Hauser 1978 S.105.

" Vgl. Horvith, Marta, "Die letzte Vermihlung”. Ein Vergleich der Struktur von Musils Novellen
“Die Vollendung der Liebe” und "Die Versuchung der stillen Veronika”. In: Csiri Karoly — Horvith
Géza (Hrsg.): Erzdhlistrukturen. (= Acta Germanica 7.) Szeged 1998 S.78-96.



DER "ANDERE ZUSTAND” IN ROBERT MUSILS GRIGIA... 157

und eine sie belegende Parabel verhalten. Dieses Verfahren hebt den Beginn vom ubngen
Text ab und zeichnet ihn mit erklarender Funktion aus.

Wir konnen also davon ausgehen, daB der erste Satz eine zentrale Rolle in der
Bedeutungskonstitution der gesamten Erzidhlung spielt. Wenn dem so ist, scheint es
niitzlich zu sein, ihn genauer zu untersuchen.

Der erste Satz lautet folgendermaBen:

“Es gibt im Leben eine Zeit, wo es sich auffallend verlangsamt, als zogerte es welterzugehcn
oder wollte seine Richtung dndern.” (6/234)

Die Aussage bezieht sich auf das Leben, und prasupponiert eine Lebensauffassung, der
das Vergehen, die Zeitlichkeit, die Anderung inbegriffen ist. Diese Prasupposition wird
dadurch motiviert, daB aus diesem Leben ein Abschnitt hervorgehoben wird, der eine
Gegentendenz zu dieser vergegenwirtigt. Es wird ndmlich iiber eine besondere ”Zeit” im
Leben gesprochen, die durch eine Verlangsamung, ein Zogern, eine mégliche Rich-
tungsianderung ausgezeichnet ist. Die Aussage und die von ihr implizierte Prisupposition
stellen also zwei, einander gegeniiberstehende, Zeiterfahrungen dar: einerseits eine vor-
wirtsgehende Zeitbewegung, andererseits eine — im Verhiltnis zur Ersten deutbare -
Umkehrung. Die Frage ist, wie diese Umkehrung in der Erzdhlung realisiert wird.

Der Protagonist der Erzdhlung ist Homo, der mit dem Vorwand, sein Leben nicht
verdndern zu wollen, seine Frau und seinen kranken Sohn nicht auf einen Kuraufenthalt
ins Gebirge begleitet. Als aber ein Antrag eintrifft, der ihn als Geologe in ein. Gold-
bergwerk einlédt, nimmt er das Angebot ohne Bedenken an. So geriter in ein Gebirgsdorf,
wo er eine Biuerin zu seiner Geliebten macht. Diese Beziehung verursacht am Ende seinen
Tod. '

In der Erzédhlung sind drei Zeitabschnitte auseinanderzuhalten: die Zeit der Liebe mit
der Frau, die Zeit nach der Geburt des Kindes und die Zeit nach der Trennung. Das
eigentliche Thema der Erzdhlung ist der Letztere mit der Beschreibung des Lebens am
fremden Ort nach der Trennung. Auf die Vergangenheit gibt es nur Verweise, die durch
Riickblenden in die Erzihlung eingebettet sind. Aufgrund dieser Zeitstruktur scheint die
Vergangenheit so blofl mit bestimmten Handlungselementen in Zusammenhang zu stehen.
Sie gewinnt doch Relevanz dadurch, daf sie handlungsmotivierende Funktion hat: das
Handeln des Protagonisten motiviert das Zuriickgewinnen des Anfangszustands, des
Zustands der Liebe mit der Frau. So sind eigentlich zwei Lebenszustinde des Prota-
gonisten in der Erzahlung auseinanderzuhalten, die im ersten Schritt aufgrund ihrer in der
Handlung vom Erzéhler explizit thematisierten Lebenswerte als der harmonische Lebens-
zustand und der gestorte Zustand bezeichnet werden.

Die erste Stelle, wo in der Erzdhlung eine explizite Gegeniiberstellung zw1schen diesen
zwei Zustdnden erfolgt, ist der folgende Satz:



158 MARTA HORVATH

[...] er hatte sie sehr geliebt und liebte sie noch immer, aber diese Liebe war durch das Kind
trennbar geworden, wie ein Stein, in den Wasser gesickert ist, das ihn immer weiter
auseinandertreibt. (6/234)

In diesem Zitat wird das erste Mal das Motiv des Steins aufgegriffen, das in der ganzen
Erzdhlung konstant priasent ist, schon da der Schauplatz der Erzidhlung selbst ein
Edelsteinbergwerk ist. Die Deutung des Schauplatzes geht meistens in Richtung der
Topologie, die Reise zum fremden Ort wird als ein Niedergehen in die Tiefen der Seele
interpretiert.'”” Wenn man aber aus dem Metatext-Status des ersten Satzes ausgeht, und als
Hauptproblem der Erzdhlung die doppelte Zeiterfahrung ansieht, ergibt sich eine andere
Erkldrung des Motivs, die es nicht als Topos interpretiert, sondern mit der Zeit verbindet.
Das Kind wird im oberen Zitat mit sickerndem, also flieBendem Wasser verbunden, das
die Liebe, das als etwas Festes, Dauerhaftes dargestellt wird, zerstort. Das Bild des
flieBenden Wassers fordert die Konnotation mit der vergehenden Zeit, wodurch im
Vergleich des “Steinfs], in den Wasser gesickert ist” gerade die Gegeniiberstellung der
vergehenden Zeit und der Zeitlosigkeit oder Ewigkeit erscheint. Derselbe Gedanke wird
in einer nichsten Szene formuliert, die Werte der verschiedenen Zeiterfahrungen mit
sakraler Metaphorik hervorhebend. Homo ist in der Natur, in einem Wald, und denkt aufs
Knie gesunken iiber seine Liebe nach. Durch eine Erhellung erlebt er die Erkenntnis der
Liebe als Ewigkeit, als ein himmlisches Sakrament:

[...] es war ewiger erster Tag. Jede weltldufige Betrachtung versank, jede Moglichkeit des
Uberdrusses und der Untreue, denn niemand wird die Ewigkeit fiir den Leichtsinn einer
Viertelstunde opfern, und er erfuhr zum erstenmal die Liebe ohne allen Zweifel als ein
himmlisches Sakrament. (6/241 Hervorhebungen von mir M.H.)

Der Gegenpol hier, wie im ersten Zitat, ist das Kind, das der Ewigkeit gegeniiber den
»ZeitfluB”, dem Himmlischen gegeniiber das Irdische verkorpert:  Als das Kind aufwuchs,
wuchs das [...] in irdisches Sorgen und Behagen hinein. Er liebte sein Kind, aber wie es
sie iiberleben wiirde, hatte es noch friiher den jenseitigen Teil getotet.” (6/241 Hervor-
hebungen von mir M.H.) Auch in der Wald-Szene erscheint das Motiv des Steins, wieder
als Sinnbild des Himmlischen:

”Er erkannte die personliche Vorsehung, welche sein Leben in diese Einsamkeit gelenkt hatte,
und fiihlte wie einen gar nicht mehr irdischen Schatz, sondern wie eine fiir ihn bestimmte
Zauberwelt den Boden mit Gold und Edelsteinen unter seinen FiiBen.” (6/241 Hervorhebungen
von mir M.H.)

? Diese Erkldrung wird von Karl Eibl vertreten: ”Das Ziel, die alten Goldberwerke, kniipft an
den Introspektions-Topos von den Bergwerkschichten der Seele an; daB es sich um alte Bergwerke
handelt, weist darauf hin, daf} etwas Verschiittetes freigelegt werden soll, und Gold schlieBlich ist
Inbegriff des Wertvollen schiechthin [...].” Eibl, 1978 S.105.



DER ”ANDERE ZUSTAND” IN ROBERT MUSILS GRIGIA... 159

Aufgrund der textimmanenten Wiederholungen konnen wir also Homos Fahrt zum
Bergwerk als Entriicken in die Zeitlosigkeit verstehen. Zum Darstellen der Zeitlosigkeit
wiihlt Musil das narrative Mittel, die Handlung, die ja einen prozessualen Charakter hat,
wodurch ihr die Zeitlichkeit inbegriffen ist, an einen fremden, “anderen” Ort zu versetzen.
Der Ort funktioniert dadurch als Metapher fiir die Zeit, in diesem Fall fiir die Zeitlosi gkeit.
Dementsprechend ist der dargestellte Ort konstruiert: seine Attribute korrespondieren mit
denen der Zeitlosigkeit: der Wechsel der Jahreszeiten zeugt iiber den ewigen Kreislauf der
Natur, was gesteigert in der gleichzeitigen Anwesenheit aller Jahreszeiten erscheint: “Das
hatte den Winter rot, gelb und griin iiberstanden; weil die Biume das Laub nicht abwarfen,
war Welk und Neu durcheinandergeflochten [...]” (6/235) Der Ort dient hier nicht nur
durch seine grundlegend statische Beschaffenheit, sondern auch durch seine aktuelle
metaphorische Bedeutung der Darstellung der Zeitlosigkeit. Die Hervorhebung seiner
Abgeschlossenheit von anderen Orten' vergegenwirtigt die Polaritit der zwei Zeiter-
fahrungen des ersten Satzes raumlich. Das Wertattribut der Zeitlosigkeit, das "Himm-
lische”, ”Gottliche” weist der Ort ebenfalls auf: ”man konnte kaum unterscheiden, was
noch goldgelbe Ferne des gesegneten Tieflands, war und wo schon die unsicheren
Wolkenboden des Himmels begonnen hatten.” (6/236).

Um zu unserer Fragestellung zuriickzukehren, soll die im ersten Satz genannte “"Umke-
hrung” als eine Gegentendenz zur vergehenden Zeit definiert werden. "Umkehrung”
bedeutet aber nicht eine Verinderung der Zeitbewegung in entgegengesetzter Richtung,
die Zeit wird selbst um ihre Beweglichkeit gebracht und wird zur Zeitlosigkeit, zur
Ewigkeit. Auf der Ebene der Handlung wird diese Zeit durch eine Synisthesie der
Zeitwahrnehmung als Raum dargestellt. Zeiterfahrung und Raumerfahrung werden
gekoppelt, und bilden in der Erzédhlung einen Zeit-Raum. Der die zeitlose Prisenz
darstellende Raum trigt das Wertattribut “gottlich” der irdischen” Zeit gegeniiber.

Das Ereignis, das sich auf diesem Schauplatz abspielt, ist die Liebe mit Grigia, einer
Bauernfrau des Dorfes'. Wie der Ort, so ist auch sie aus der Perspektive von Homo
dargestellt, und erhilt aus dieser Perspektive jene Attribute, die sie als Vollender der Liebe
auszeichnen. Thre Einfiihrung in die Geschichte erfolgt durch das Nennen ihres Namens,
der auch gleich ausgedeutet wird:

Damals hatte er schon lange Grigia kennen gelernt, und vielleicht kannte sie der Major auch.
Sie hie Lene Maria Lenzi; das klang wie Selvot und Gronleit oder Malga Mendana, nach

" »ein Maulbeer und Wein bauendes, verschlossen reiches italienisches Stiddtchen” ( 6/234

Hervorhebung von mir)

' Andere Ereignisse auf diesem Ort werden nicht beschrieben, das einzige, das sich hier noch
ereignet”, ist die Verdnderung der Wahrnehmung von Homo, die durch die Beschreibung von
unbedeutend scheinenden Szenen veranschaulicht wird. Vgl. “Das alles bemerkte Homo zum
erstenmal in seinem Leben.” (6/243)



160 MARTA HORVATH

Amethystkristallen und Blumen, er aber nannte sie noch lieber Grigia, mit langem I und
verhauchten Dscha, nach der Kuh, die sie hatte, und Grigia, die Graue rief. (6/245)

Die zwei Namen verweisen auf zwei Attribute der Frau: die Verbindung mit den Namen
von Edelsteinen iibertrdgt die Eigenschaft “zeitlos-gottlich” auf sie, der von Homo
gegebene Name bringt sie mit dem Tier in Verbindung. Dieselbe Doppelheit des Tie-
rischen” und “Géttlichen” weist ebenfalls das ihre Liebesszenen begleitende Motiv des
“Heus” auf:

Das Heu roch siduerlich. [...] Man brauchte sich nur zu erinnern, dal man hier unter Wilden
lebte, so entstand schon ein Rausch in der Hitze des engen, von garendem Heu hochgefiillten
Raums.

Das Heu trégt in allen Lagen. [...] Man liegt darin wie in Gottes Hand, mochte sich in Gottes
Hand wiilzen wie ein Hiindchen oder ein Schweinchen. Man liegt schrig, und fast senkrecht
wie ein Heiliger, der in einer griilnen Wolke zum Himmel féhrt. (6/249)

An dieser Stelle lassen sich die zwet Novellen, Die Vollendung der Liebe und Grigia
wieder miteinander in Verbindung setzen: in beiden Fillen gibt es zwei Attribute, die aus
der Perspektive der Hauptfigur dem Geliebten zugeschrieben werden, und sie zur Voll-
ender-Figur verwandeln: das ”Gottliche” und das Tierische”."” Das Mittel also, das das
Erleben des ”anderen Zustands” ermoglicht, ist bei Musil nach einer literaturhistorischen
Tradition konstruiert: Der Mensch soll die Attribute der zwei "Enden der ringférmigen
Welt”'¢, die des Gottes, der ein unendliches BewuBtsein hat, und die des Tieres, das keines
hat, iibernehmen.

Wie ist aber der zu erreichende Zustand konstruiert?

In beiden Novellen wird der Endzustand, die Vollendung als ein gottlicher Zustand
dargestellt: In der Vollendung der Liebe erscheint die Liebe der Frau als Gott ("Und ganz
fern, wie Kinder von Gott sagen, er ist groB, hatte sie eine Vorstellung von ihrer
Liebe.”(6/194)), in Grigia befreit sich Homo ”von allem Irdischen” durch den Tod. Die
Vollendung bedeutet in beiden Fillen ein Aus-Der-Zeit-Herausgerissensein: in der
Vollendung der Liebe verwirklicht sie sich in einem zeitlosen, die Ewigkeit in sich
schlieBenden Moment (“ihr Leben, Vergangenheit und Zukunft, [lag] in der Hohe des
Augenblicks” (6/178)), in Grigia ~ wie gesagt — im Tod.

" In der Vollendung der Liebe wird dem Ministerialrat das Attribut “tierisch” durch die
Beschrinkung seiner Charakterisierung auf den Bart und seinen Pelz, das Attribut "géttlich” durch
die Zuordnung des Himmel und Erde verbindenden Schnees ihm zugeschrieben. Vgl. Horvith,
Marta, "Die letzte Vermihlung”, 1998

' Das Zitat wurde von Heinrich von Kleist, Uber das Marionettentheater entleiht.



DER "ANDERE ZUSTAND” IN ROBERT MUSILS GRIGIA... 161
4.

Beide Geschichten haben — wie zu sehen ist — ein gut umreifibares Telos: einen der
Zeitlichkeit entzogenen Zustand zu erreichen, der der mangelhaften “irdischen” Existenz
gegeniiber eine “gottliche”, wahr erkennende Existenz erm('jgljcht. Die Existenz des
Telos, die Moglichkeit des Erlebens dieses Zustands zeigt am augenfalligsten, daBl in
Grigia ein Raum fiir ihn konstruiert wird, der als Prasenz verstanden werden kann. Die
Bewertung des ”anderen Zustands™ als Utopie gilt fiir die fritheren Werke nicht, da er in
einer erzéhlbaren ja erzihlten Geschichte als erreichtes Telos dargestellt wird. Im unvoll-
endeten Roman, Der Mann ohne Eigenschaften verindert sich aber sein Status, er 148t sich
als Geschichte nicht mehr erzihlen, nur als Metatext vermitteln. Dies wirft die Frage mit
Recht auf, ob sich der "andere Zustand” aufgrund des verdnderten Wirklichkeitsbegriffs
nicht nur noch als Utopie denken 1d6t.



Péter Zalan

Zu den Problemen der Erzihlwelten
Robert Musils anhand der Drei Frauen

Statt Idyllen: Geschichten ohne Anfang und Ende.
(Robert Musil: Tagebiicher, Heft 1, etwa 1915-1920)

Die vorliegende Untersuchung unternimmt den Versuch, auf die nachstehenden Fragen
eine mehr oder weniger zufriedenstellende, also kohirente Antwort zu finden. Entscheidet
iiber die Struktur der behandelten Erzéhlungen eine geschichtsphilosophische, gattungs-
dsthetische und/oder erzahlphilosophische Annahme, wonach das Berichten iiber eine
(wie auch immer geartete und interpretierte) ‘unerhorte Begebenheit’ notwendigerweise
ein Telos haben und zu einer Erkenntnis fithren muB, und zwar dergestalt, daB Telos und
Erkenntnis eine untrennbare Einheit bilden und sich gegenseitig bestimmen?

Oder wird dieser Annahme in den Erziéhlungen des Bandes Drei Frauen von Robert
Musil etwas anderes entgegengehalten? Sind verschiedene Konzepte denkbar? Hingt die
auf diese Fragen zu gebende Antwort davon ab, was man unter Ich und Selbst versteht,
wie man die Beziehungen zwischen Ich und Selbst und der Welt des Nicht-Ich in den Griff
zu bekommen hofft? Im Musilschen Oeuvre kommt den Erzéhlungen des Bandes Drei
Frauen in dieser Hinsicht eine Schliisselposition zu. Aber ihnen kommt nicht nur in diesem
Zusammenhang eine entscheidende Bedeutung zu, sondern sie markieren auch einen
wichtigen Versuch in den Auseinandersetzungen um die Bewiltigung des Problems, das
Musil im Roman Der Mann ohne Eigenschaften unter den verschiedensten Aspekten
diskutieren und einmal folgendermaBen umschrieben wird:

... er [Ulrich — P. Z.] kam sich jetzt nur noch wie ein durch die Galerie des Lebens irrendes
Gespenst vor, das voll Bestiirzung den Rahmen nicht finden kann, in das es hineinschliipfen
soll, und war ordentlich froh, als sein Weg bald in eine weniger driickende und groBartige
Gegend gelangte.]

Es wird also angenommen, daB diese Erzdhlungen Kkonstitutiv fiir das Ich- und Selbst-
Konzept des Romans Der Mann ohne Eigenschaften sind. In diesem Zusammenhang soll

! Musils Werke werden nach der von Alfred Frisé herausgegebenen Ausgabe Gesammelte Werke,
2 Bde., Reinbek bei Hamburg: Rowohlt, 1978, mit der entsprechenden rémischen Ziffer fiir den
Jjeweiligen Band sowie Seitenzahl zitiert. Zitate aus Robert Musils Tagebiichern (herausgegeben
von Alfred Frisé, Reinbek bei Hamburg: Rowohlt, 1976) werden mit der Sigle Tb und der Seitenzahl
angegeben.

I. 648.



ZU DEN PROBLEMEN DER ERZAHLWELTEN ROBERT MUSILS... 163

ferner untersucht werden, in welcher Hinsicht diese Erzihlungen die endgiiltige Form des
groBen Romans vorwegnehmen.

Durch die anvisierten Untersuchungen sollen auch neue Ansitze zur Interpretation der
Erzihlungen erarbeitet werden, da sie sich auf das grundlegende Konzept des Bandes Drei
Frauen konzentrieren. Des weiteren wird nachgewiesen, daf die Struktur des Bandes Drei
Frauen trotz der vorliegenden Probleme keine zufillige ist, wie auch angenommen wird,
daB sich der Stellenwert der Erzdhlungen im Werk Musils im Rahmen der Untersuchungen
auf einer gesicherteren Basis genauer bestimmen ld6t: Sie sind keine Vor- oder gar
Nebenprodukte. Die Ergebnisse der Untersuchungen leisten somit einen Beitrag zum
besseren Verstindnis der Musilschen Erzéhlkunst im besonderen und zum besseren
Verstindnis der osterreichischen Erzihlkunst im allgemeinen.

2.

Zu den strukturellen Fragen der hier untersuchten Erzéhlungen gibt es.verhiltnisméBig
wenig Studien. Die Forschung wandte sich eigentlich auch erst in den letzten fiinfzehn

" Jahren der Untersuchung dieser Werke Musils intensiver zu. Das Spektrum dieser Studien
ist duBerst breit gefichert. Eine Integration der verschiedensten Ansitze ist gegenwirtig
noch nicht in Sicht.

Der Grund hierfiir mag darin liegen, daB8 man bis in die 80er Jahre zunéichst damit
beschiftigt war, die verschiedensten Konstituenten des Musilschen Weltbildes und der
sich daraus ergebenden Asthetik zu rekonstruieren, weil man glaubte, dadurch generell
eine gesicherte Basis fiir die Untersuchungen schaffen zu konnen. Formale Aspekte
wurden daher im allgemeinen vernachldssigt. Und da man sich lange Zeit hindurch
iiberwiegend mit der Interpretation des sperrigen Romans Der Mann ohne Eigenschaften
auseinandersetzte, und die formalen Schwierigkeiten dieses Werks lediglich unter dem
Aspekt der sogenannten Krise des Romans recht pauschal abgehandelt wurden, widmete
man sich kaum strukturellen Fragen. Die zentrale Bedeutung der Metaphern fiir die
Musilsche Erzihlkunst wurde zwar mehrfach betont und dargelegt, die sich daraus
ergebenden strukturellen Konsequenzen wurden jedoch kaum hinterfragt.

Das Musilsche Weltbild, das bereits im Torle-Roman klare Konturen zeigt, festigt sich
Anfang der 20er Jahre endgiiltig, aber erst die Drei Frauen realisieren auch die sich aus
diesem Welbild ergebenden formalen Konsequenzen, allerdings noch durch Vortéu-
schung eines “klassischen Endes”. Die Amsel bildet in dieser Hinsicht eine Ausnahme. Es
wird der Eindruck eines Endes erweckt, aber erst eine semantische Analyse der Text-
oberfliche kann die Inkohirenz der Schliisse aufdecken. Die "Liebesgeschichten” werden
alle zu einem Endpunkt gefiihrt und erzihlt (auch wenn sich dies im Falle der Portugiesin
nicht eindeutig behaupten 148t). Aber die Problematik, mit der sich Musil in diesen
Liebesgeschichten auseinandersetzt, duldet keine Form, die auf eine Aufhebung der



164 PETER ZALAN

Gegensiitze abzielt. Dies erkldrt, warum Musil die Liebe zwischen den Protagonisten
keineswegs als ein primir soziales Problem darstellt.

Zwischen den fiinf Erzihlungen der Bénde Vereinigungen und Drei Frauen sowie dem
iibrigen Teil des Ocuvres von Musil scheint es einen Widerspruch zu geben. Im Vergleich
zum Roman Der Mann ohne Eigenschaften, zu Musils Erstlingswerk Die Verwirrungen
des Zoglings Torlef, zum Schauspiel Die Schwéirmer und zur Posse Vinzenz und die
Freundin bedeutender Mdnner oder zu dem Band Nachlaf zu Lebzeiten fillt auf, daB die
Erzahlungen primir und was die Handlungsebene anbelangt, nicht ironisch konzipiert
sind. Zum einem héngt dies damit zusammen, daB die Erzdhlungen keiner ”Utopie des
Essaysmus ” huldigen. Diese Art der intellektuellen Auseinandersetzung wird vornehm-
lich in den ungew6hnlichen Metaphern und in der Struktur der Erzihlungen “versteckt”.
AuBerdem wird in den Drei Frauen die Kraft der Protagonisten, vor allem die der
ménnlichen, in der direkten Konfrontation mit den ”Tatsachen” einer handfesten oder
vermeintlich handfesten Realitit in dem MaBe verbraucht, daB sie auBerstande sind, ja
auBerstande sein miissen, zu den sie am meisten beschiftigenden Problemen Distanz zu
gewinnen. Die zentralen Figuren sind alle Gestalten, die nicht auf der Stufe des Mann(es)
ohne Eigenschaften stehen. Ihr Lebensweg kennt nicht die Schritte des Abstrakt-Werdens,
wie sie Ulrich durchmachen wird. Auch der Chemiker in der Erzihlung Tonka erreicht
diesen Zustand auch nur fiir einen kurzen Augenblick.

Als die hier untersuchten drei Erzihlungen 1924 zu dem Band Drei Frauen vereinigt
wurden, wurden sie als Novellen bezeichnet. Ob Reihenfolge, Titel und Gattungsbe-
zeichnung von Musil oder vom Rowohlt Verlag stammen, darin ist sich die Forschung
nicht einig. Die Vereinigungen wurden 1911 allerdings noch als Erzdhlungen verof-
fentlicht. Und man darf nicht vergessen, daB bei solchen Angaben kommerzielle Uber-
legungen eine oft nicht zu unterschitzende Rolle spielen kdnnen. Und letztlich sind solche
Angaben zwar wichtig, jedoch nicht allein entscheidend. Die Bezeichnung Novellen
liberrascht nur, weil sie einer der grundlegendsten Intentionen Musils, nimlich der
Desillusionierung, zu widersprechen scheint.

3.

Es gilt zunichst auf einige methodologische Probleme hinzuweisen. Hankiss sieht in den
von ihm untersuchten Tragodien aus zwei Jahrtausenden® eine Einheit, was den Tradi-
tionen der Geschichte der abendlindischen Asthetik wohl auch Rechnung trigt. Das

2
I, 247.
: Hankiss, Elemér: Tiil vagy innen jon és rosszon? (A tragikus katarzis tdrsadalmi funkcidjarol).
In: ders.: Erték és tdrsadalom. Tanulmdnyok az értékszocioldgia kérébél. Budapest: Magvard, 1977.
S. 167-201.



ZU DEN PROBLEMEN DER ERZAHLWELTEN ROBERT MUSILS... 165

Problematisieren dieses Punktes, d.h. der Funktion der 'Katharsismaschinerie' scheint
jedoch aus der Sicht der vorliegenden Untersuchung weniger ergiebig zu sein, da Musil
sein primires Anliegen auch diesmal nicht im Aufdecken der inneren Widerspriiche einer
Denktradition, sondern in der geistigen Bewiltigung der Probleme der Zeit erblickt’. Dies
hindert ihn selbstverstindlich nicht daran, alles einer schonungslosen Kritik zu
unterziehen. Das Ergebnis seiner kritischen Priifung ist aber keineswegs eine bloBe
Berichtigung bereits vorliegender Ergebnisse und SchluBfolgerungen, sondern zugleich
auch eine andere und sich jeweils dndernde Sicht und Interpretation der Grundlagen, von
denen man ausgegangen war bzw. von denen man auszugehen hat.” Man wird also nicht
nur sehen, daB der Sinn der von Hankiss genannten Strategien u. U. ein anderer sein kann,
sondern auch, da dieser andere Sinn auf engste zusammenhéngt mit einer anderen
Auffassung iiber die Modalititen der Behauptung eines Ich.

Keine der untersuchten drei Erzahlungen endet mit dem gegenseitigen Ausloschen des
Lebens der Protagonisten: es wird also weder das 'Ende einer Welt', noch die Moglichkeit
eines (eventuellen) Neuanfangs geschildert. Bleiben diese Welten dann unveréndert? Eine
schwierige Frage, da die Personenkonstellationen, durch die in die jeweilige Welt Einsicht
gewihrt wird, schwerwiegende Anderungen erfahren haben. Homo und Tonka sterben,
der Jugendfreund der Portugiesin verschwindet unmotiviert und spurlos.

DaB es in den geschilderten Welten zu Anderungen kommen wiirde, 148t sich nicht
behaupten. In der Erzdhlung Grigia sieht der Leiter des Unternehmens, der zur Geschichte
Homos parallel geschalteten Handlung, die Erfolglosigkeit und Vergeblichkeit der
Anstren gungen ein und veranlaBt, die Arbeit abzubrechen. Die Teilnahmslosigkeit der die
einzelnen Menschen jeweils umgebenden Welt ist unerschiitterlich und konstant. Trotz
ihrer Bedrohlichkeit wie ihrer einladenden und scheinbaren Unbegrenztheit bleibt ihr der
Einzelne stets gleichgiiltig. Das gilt auch fiir die Erzihlung Die Portugiesin. Der Leser
erfihrt zum Beispiel nicht, warum das, was erzihlt wird, eben im zwolften Jahr nach d¢r
Heirat mit der schénen Portugiesin passiert. Herr von Ketten scheint zwar “aus seinem

“Vgl. 10, 942.

> In dem 1913 entstandenen Essay Der mathematische Mensch wird dieser Sachverhalt ironisch
folgendermaBen beschrieben: "Dieses ganze Dasein, das um uns lauft, rennt, steht, ist nicht nur fiir
seine Einsehbarkeit von der Mathematik abhingig, sondern ist effektiv durch sie entstanden, ruht
in seiner so und so bestimmten Existenz auf ihr. Denn die Pioniere der Mathematik hatten sich von
gewissen Grundlagen brauchbare Vorstellungen gemacht, aus denen sich Schliisse,
Rechnungsarten, Resultate ergaben, deren bemichtigten sich die Physiker, um neue Ergebnisse zu
erhalten, und endlich kamen die Techniker, nahmen oft bloB die Resultate, setzten neue Rechnungen
darauf und es entstanden die Maschinen. Und plétzlich, nachdem alles in schonste Existenz gebracht
war, kamen die Mathematiker — jene, die ganz innen herumgriibeln, — darauf, dal das ganze Gebdude
in der Luft stehe. Aber die Maschinen liefen! [...] Es gibt heute keine zweite Mdoglichkeit so
phantastischen Gefiihls, wie die des Mathematikers.” (II, 1006),



166 PETER ZALAN

sich selbst tragenden, schwankenden Dasein”® herausgetreten zu sein, und an seinem Hof
tragen sich wundersame Dinge zu, die alle einer Deutung harren. Von der geheimnisvollen
Krankheit wird er geheilt. DaB er und die Portugiesin nun zueinander gefunden hitten,
1Bt sich aber aus dem Text nicht belegen. Und fiir den namenlosen ménnlichen Helden
der Erzihlung Tonka bleibt die Verdnderung der Welt nur eine plétzliche und eine von
kurzer Dauer:

Alles, was er niemals gewuft hatte, stand in diesem Augenblick vor ihm, die Binde der
Blindheit schien von seinen Augen gesunken zu sein; einen Augenblick lang, denn im néichsten
schien ihm bloB etwas eingefallen zu sein.’

Obwohl in den untersuchten Erzidhlungen zahlreiche und unterschiedlich geartete
Konflikte genannt werden konnen, wire es abwegig, von einem Kampf zweier Prinzipien,
etwa von einem Kampf des Guten und des Bosen reden zu wollen. GewiB stehen letzten
Endes ein Individuum und die AuBenwelt einander gegeniiber, aber weder der Einzelne
noch die AuBenwelt werden auf Prinzipien reduziert, die dann von hinwiederum
individualisierten Figuren verkorpert einen Kampf auf Leben oder Tod austragen wiirden.
Somit kann in diesen Erzdhlungen auch keine hohere oder abstrakte Gerechtigkeit eine
Rolle spielen. Demnach kann es auch nicht zur Versohnung kommen, wie man auch davon
nicht reden kann, Ketten oder der Techniker hitten sich mit ihrem ”’Schicksal” abgefunden,
da weder Schicksal noch das Sich-mit-etwas-Abfinden fiir sie oder den Erzihler eine
Kategorie darstellten, in der sie oder der Erzidhler denken wiirden oder denken wollten.
DaB diese Welten aber auch nicht auf eine radikale Umgestaltung der als real geschilderten
Verhiltnisse zusteuern, zeigt sich ferner auch in der zunichst vielleicht iiberraschenden
Passivitdt der weiblichen Titelgestalten. Und dariiber hinaus ist es paradoxerweise gerade
die Unverdnderlichkeit und Unbeweglichkeit dieser Welten, die aus dem jeweiligen
SchluB der Erzéhlungen einen offenen Schlufl machen, da diese Schliisse kein Ende,
hochstens einen Punkt auf einer endlosen Linie darstellen.

Homo stirbt in dem Stollen, die rdudige Katze, dieses mit vielen mdglichen symbolischen
Bedeutungen iiberladene Tier, wird von einem Knecht des Herrn von Ketten erschlagen,
und Tonka stirbt im Spital, noch bevor der Mann es iiber sich gebracht hitte, ihr zu sagen,
daB er an sie glaubt. Der Tod ist also in allen drei Erzéihlungen in exponierter Weise prisent.
Dennoch kann nicht behauptet werden, die Struktur dieser Erzédhlungen wire mit Hinblick

1, 259.
1, 306.



ZU DEN PROBLEMEN DER ERZAHLWELTEN ROBERT MUSILS... 167

auf den Tod eines der Protagonisten oder einer symbolischen Tiergestalt hin konzipiert.
Der Tod wird in diesen Erzihlungen weder zu einem radikalen Unwert noch zu einem
radikalen Gegenwert stilisiert. [Homo] “war in diesem Augehblick vielleicht schon zu
- schwach, um ins Leben zuriickzukehren, wollte nicht oder war ohnmiichtig geworden”.®
Nach ihrem Tod bleibt Tonka weiterhin ein “halbgeborener Mythos™. Der eigene Tod
(Homo) wie der Tod der anderen (Tonka) scheint somit keine Erl6sung zu bringen.

Als Homo Grigia, die ihm schon erklrte, “es ginge nicht mehr”'’, vorschligt, mit ihm
ins Gebirge hinaufzugehen, geschieht dies bereits nach einem bdsen Zeichen fiir ihn. DaB}
dieses Zeichen ein boses sei, ist eine Behauptung des Erzihlers. Homo mag von Ahnun gen
heimgesucht worden sein, da er Grigia davon erzihlt. Sie reagiert aber beschwichtigehd,
wobei sie mit den Gedanken deutlich anderswo ist. Beide erkennen ein Zeichen darin, da
Homo die Gamaschen aufgegangen waren. Sie sind aber beide nicht imstande, dieses
Zeichen zu deuten. Und der Weg, der sie den Berg hinauf und in den Stdllen, zum Ort der
letzten Vereinigung, fiihrt, wie das gesamte Szenario des Schlusses konnten auch AnlaB
geben zu den verschiedensten Interpretationen, da u. a. von einem immer enger werdenden
Dunkel, von einer momentanen Sprachlosigkeit und davon die Rede ist, daB Homo
jedwedes Zivilisationsbediirfnis hinter sich gelassen habe und sie beide aus der dunklen
Tiefe des Stollens den fernen und strahlenden Lichtfleck am Stolleneingang anstarren.
Wiihrend Grigia ihrer Konstitution entsprechend auf die Situation, Gefangene des Stollens
geworden zu sein, emotional reagiert, gibt sich Homo verschiedenen Rationalisierungs-
strategien hin, die alle aufgegeben oder abgebrochen werden oder in einen Zustand des
Nicht-mehr und des Noch-nicht miinden. Das Spektrum der moglichen Interpretationen
konnte vom Eskapismus iiber die Mystik der Vereinigung bis zur Utopie eines fernen,
dennoch frohlich-realen Gliickszustandes reichen. Die textuelle Basis, von der die einsch-
lagigen Uberlegungen ausgehen konnten, sind stets eindeutig figurenperspektiviert und
daher entweder gegenliufig in ihrem Sinn oder sie Idschen den aufscheinenden moglichen
Sinn gegenseitig aus. Auch die als iuBere Realitit dargestellte Welt scheint ihre Konturen
eingebiiBt zu haben. Eine forcierte Erkundung der Realitit wird nicht von einer Lésung
der Probleme oder von der Andeutung des Weges zum Losen der Probleme gekrént:
Hoffingotts Expedition bleibt erfolglos. '

All dies berechtigt zu der Annahme, daB keine der Erzihlungen bzw. keiner der
Protagonisten als tragisch gelten kann, da weder von Hybris oder einer tragischen Schuld
die Rede ist. Es wirkt alles seltsam und beéngstigend normal: so ist das Leben.

1, 252.
°11, 303.
111, 250.



168 PETER ZALAN

Im Mittelpunkt der erzdhlten Welten Grigias, der Portugiesin und Tonkas, der drei Frauen
also, aber auch der erzéhlten Welten der drei Minnergestalten steht die Konfrontation des
Einzelnen mit etwas, was iiber ihm zu stehen scheint. Somit sind es Erzahlungen auch iiber
das Subjekt-Objekt-Verhiltnis. Robert Miihlherr hat in einer Studie zum Sikularisa-
tionsproblem'" versucht, das Spezifikum des dsterreichischen Denkens gegeniiber der
idealistischen Denkart (damit meinte er den deutschen Idealismus) ebenfalls anhand des
Subjekt-Objekt-Verhiltnisses herauszuarbeiten. Es gehort zwar nicht zu den Zielset-
zungen der vorliegenden Arbeit — mit Hinblick auf die oft mehr als kontrovers gefiihrten
Diskussionen, ob es eine spezifisch dsterreichische Erzahkunst gébe und wenn ja, wo dann
Musils Werk anzusiedeln wire — zu thematisieren, oder worin das spezifisch Oster-
reichische der untersuchten Erzidhlungen bestiinde, doch kann Miihlherrs Studie mit Recht
an dieser Stelle herangezogen werden, da folgendes sein Ausgangspunkt bei der Zusam-
menstellung der einander ausschlieBenden Charakteristika war: im Mittelpunkt des idea-
listischen Denkens stehe das Ich, der Mensch, das souverine Individuum, das sich selbst
das Gesetz gebe, wohingegen das sterrechische Denken den Menschen im Gefiige einer
hoheren Seinsordnung ansiedeln wiirde.'” Damit verharrt Miihlherr in der Tradition einer
herkémmlichen Dichotomisierung. Versucht man die von ihm zusammengestellte Tabelle
der gegensitzlichen Merkmale der beiden Denkarten z. B. an den Musilschen Erzihlungen
zu iiberpriifen, dann gelangt man zu dem Ergebnis, daB entweder Musils Kunst nur zum
Teil unter die Kategorie des ’Osterreichischen Denkens’ fallen konnte oder das von
Miihlherr aufgestellte System die Osterreichische Literatur verfehlt. Wohl trifft letzteres
zu. Der Grund hierfiir mag darin liegen, da Miihlherr auf der einen Seite ein souverines
Individuum, um nicht zu sagen ein allmichtiges Ich annimmt, das — wie oben bereits
erwihnt — sich selbst sein Gesetz gibt. Aus seinem Konzept folgt jedoch, daB Sein und
Wahrheit Kategorien darstellten, zwischen denen nur zweierlei Beziehungen méglich und
denkbar seien. Sie seien entweder identisch, oder die Wahrheit miisse vom Menschen
errungen werden. Damit wird aber der Mensch als souverine Instanz hinfillig. Denn soll
das Sein als unteilbar gelten, dann hieBe es auch, daf es eine ewige Ordnung gibe, daB es
sie geben miisse. Das ist eine merkwiirdige Konsequenz, die allerdings nicht als Folge der
Setzung eines souveridnen Ich anzusehen ist. Sie ergibt sich aus der vormodernen Sicht der
Beziehungen zwischen dem Individuum und der Welt des Nicht-Ich. Und der Hinweis
eriibrigt sich wie von selbst, daBl gerade dies der Punkt war, gegen den die 6sterreichischen
Dichter der klassischen Moderne von Hofmannsthal, Rilke, Schnitzler, Kafka, Broch und
Musil angeschrieben haben.

1 Miihlherr, Robert: Grillparzer und der deutsche Idealismus. Ein Beitrag zum Sikularisa-
tionsproblem. In: Wissenschaft und Weltbild, Jg. 1 (1948), S. 62-75.
2 Miihlherr, Robert: a. a. 0., S. 71.



ZU DEN PROBLEMEN DER ERZAHLWELTEN ROBERT MUSILS... 169

Homo wird durch den Tod nicht erlost, sein Tod ist eben kein Liebestod, weil er das
erfiillte Dasein in Grigia selbst und nicht in seiner reflektierten Beziehung zu Grigia, nicht
mittels der Beziehung zu Grigia suchte. Er hat die Notwendigkeit einer radikalen Neu-
gestaltung der Beziehungen zwischen seinem Ich und der Welt nicht erkannt bzw. keine
neuen Krifte aus dieser Erkenntnis gewonnen. Er wird sozusagen das Opfer einer in
Dichotomien denkenden Weltsicht.

6.

Es gibt literarische Gestalten, welche die Welt sozusagen in sich einziehen und sich die
Welt eben dadurch untertan machen wollen. Die Gestalten der untersuchten Erziahlungen
gehoren nicht dieser Kategorie an. Sie stehen der Welt passiv gegeniiber. Ihnen liegt nicht
daran, die Realitdt oder das, was als Realitédt der Tatséchlichkeit geschildert wird, den
eigenen (oder hoheren) Vorstellungen entsprechend zu interpretieren oder sie diesen
unterwerfen zu wollen. Ihre Passivitit ist jedoch in dem Sinne eine schopferische, dafl
durch das Erzihlte die ethische Forderung nach einem Uberdenken des Verhiltnisses des
Ich zur Realitit oder zu dem, was als Realitdt der Tatsédchlichkeit dargestellt wird,
artikuliert wird."

Die Protagonisten konnen sich nicht wie z. B. Goethes Iphigenie auf ihre Anders-
artigkeit berufen ("Ich bin Griechin”), die zugleich einen Wert anscheinend iiber jeden
Zweifel darstellt. Es wird ihnen keine primére Bestédtigung oder Legitimation von auflen
gewihrt. Sie kimpfen auch nicht um eine solche Legitimation. Und das, worin sie eine
Legitimation erblicken, erweist sich gewohnlich als falsch oder unhaltbar oder gar als
existenzbedrohend. '

Die friiher nicht hinterfragte Legitimation ihres Daseins wird plétzlich fraglich, wenn
ihnen dies auch nicht oder nicht immer bewuBt wird. Thre Seinssituation, in die sie nun
geraten sind, scheint mit der der Fliege aus dem Fliegenpapier' identisch zu sein, die sich
mehr aus Konvention auf dem Fliegenpapier niederldft. Es stellt keine Herausforderung
dar, es ist einfach nur da. Allein diese Tatsache entscheidet schon iiber den Ausgang des
Kampfes mit ihm. “Ein Nichts, ein Es zieht sie hinein”"> (II, 477). Der aussichtslose und
todlich endende Kampf (hier mit dem Nichts) ist zwar eine Konsequenz der Beriihrung
zweier Welten und eine unverriickbare Tatsache, aber er folgt — zumindest formal — nicht
aus dem Dasein vor der gegebenen und sich plotzlich @ndernden Lebenssituation. Die
Gestalten werden von keiner Unzufriedenheit oder inneren Unruhe in einen Kampf
getrieben. Und das Dasein vor dieser unvorbereiteten, unerwarteten und unvermittelten

" Vgl. Musils Tabelle iiber die schopferischen bzw. unschépferischen Menschen in Tb, S. 365.
1, 476 1. :
11,477



170 PETER ZALAN

Begegnung mit etwas Neuem und Unverstindlichem wird zunéchst nicht problematisiert.
Direkt und riickwirkend wird es nicht fiir ungiiltig erklért, es bleibt unveridndert ein
mogliches, wenn auch kein wahres. Die Daseinsbereiche stellen keine konkurrierenden
GroBen dar. Erst recht in dem Sinne nicht, daB die Protagonisten zwischen ihnen zu wihlen
hitten, und einer der Daseinsbereiche fiir eine hohere Wahrheit stiinde. Wére es dem so,
miiBten die Erzihlungen auch einen anderen SchluB haben, und zwar einen, dessen
Kohirenz von unter Umstinden teleologisch-utopischen Zielvorstellungen garantiert wer-
den wiirde. Oder sie miiiten ganz im Zeichen der Mystik stehen. Der Musil nahestehende
Franz Blei schrieb etwa in der gleichen Zeit: ”Nun aber beachte dieses wohl: daB nie der
Wissende, sondern allein der Gldubige der unbedingten Wahrheit das Wort reden kann,
da der Gldubige immer alles mit Gott konfrontiert, vor dem die Liige nicht bestehen kann.
Die Wahrheit hat also einen religiosen Charakter, wenn sie absolut sein will.”'® Die Drei
Frauen handeln dagegen von der Unmoglichkeit einer absoluten Wahrheit. Oder wenn
man den Titel Vereinigungen aufgreifen will, von der Unmoglichkeit einer absoluten
Vereinigung.

7.

TorleB wurde aus der wie auch immer gearteten Geborgenheit seiner Kindheit gerissen
und sah sich mit fiir ihn unlosbaren Widerspriichen konfrontiert. Bei der Verabschiedung
der emotionalen und intellektuellen Naivitit seiner Kindheit lag ihm daran, sich Klarheit
iiber seine "Verwirrungen”, d. h. die Widerspriichlichkeit der du3eren und seiner inneren
Welt zu verschaffen'’, und zwar in der Hoffnung, durch die Einsicht in die Widerspriiche
konnte man ihrer Herr werden oder gar Widerspruchsfreiheit erlangen. Seine Versuche
scheitern in allen Bereichen, und er kehrt an der Seite der Mutter in die ihm in der Zeit im
Konvikt unvorstellbar scheinende Welt seiner Eltern zuriick. Was zuriickbleibt, ist nur die
Erinnerung an die “feine[n], leicht verloschbare[n] Grenzen rings um den Menschen™'*.
Er findet zu einer “’kithle[n]} Gelassenheit”, die ihm seine friitheren Probleme “unbedeutend
und harmlos”" erscheinen lassen. TérleB scheint also bei der Fahrt mit der Mutter zum
Bahnhof seine Verwirrungen hinter sich gelassen zu haben. Von einer Uberwindung dieser
Probleme kann aber trotz des Umstands nicht die Rede sein, daB8 Torle8 die Welt seiner
Eltern nun akzeptiert zu haben scheint, weil es den Anschein hat, er habe sich nun mit

16 Blei, Franz: Das Licht der Liige. In: ders.: Leben und Traum der Frauen. Miinchen: Rosl, 1921.
S. 160.

gy [TorleB — P. Z.] hatte das Bediirfnis, rastlos nach einer Briicke, einem Zusammenhange,
einem Vergleich zu suchen — zwischen sich und dem, was wortlos vor seinem Geiste Stand.” 11, 65.

11, 140.

' Ebenda.



ZU DEN PROBLEMEN DER ERZAHLWELTEN ROBERT MUSILS... 171

ihrer Welt abgefunden. Man kann nicht behaupten, er wiirde die genuine Widerspriich-
lichkeit d(ies)er Welt verdriangen, da diesem Verdridngen eine zumindest emotionale
Auseinandersetzung mit der Welt vorausgehen sollte. Er ignoriert sie einfach. Er 148t sie
einfach nicht an sich selbst herantreten. Er 148t sie sich nicht mehr bewuBt werden. Von
diesem Punkt an mag seine Welt vielleicht frei von Widerspriichen sein, aber diese
Widerspruchslosigkeit ist dann eine der Ignoranz. Was auch bedeuten kann, TérleB wiirde
ein Mann mit Eigenschaften werden. Zugcgeben, dies wird vom Romanschlul nur
angedeutet.

Es gehort zu den charakteristischsten Merkmalen der Musilschen Kunst, dafl Musil die
Frage der Widerspruchsfreiheit nicht mehr (nur) als ein Problem des Konflikts und der
Konfliktfithrung (Handlung), der Form und von all dem ansieht, was ein narratives
Kunstwerk konstituiert, daB er die Problematik der Widerspruchsfreiheit nicht (allein) mit
Hilfe der Erkenntniskritik 16sen mochte, da3 er nicht erst von der erreichten Wider-
spruchsfreiheit zu den ethischen Problemen vordringen will, sondern da er in den
isthetischen Problemen ethische Probleme sieht. Ihm geht es also in erster Linie nicht um
die Rekonstruktion von Tatsachen und ihre Auslegung bzw. Deutung, sondern um die
ethische Funktion fiir den Einzelnen. In dem grundlegenden Essay aus dem Jahre 1925
Ansdtze zu neuer Asthetik. Bemerkungen iiber eine Dramaturgie des Films heift es hierzu:
Was wir unser geistiges Sein nennen, befindet sich unausgesetzt in diesem Vorgang der
Ausdehnung und Zusammenzichung. In ihm hat die Kunst die Aufgabe unaufhérlicher
Umformung und Erneuerung des Bildes der Welt und des Verhaltens in ihr, indem sie

durch ihre Erlebnisse die Formel der Erfahrung sprengt”™™.

8.

Wegen der wohl nie auszulotenden Komplexitit des Romans Der Mann ohne Eigen-
schaften neigt die Musil-Forschung haufig dazu, in allen anderen, dem grofen Roman
vorausgegangenen Werken des Autors lediglich Vor- oder Nebenprodukte zu sehen. Daf3
dadurch u. a. die dsthetische Autonomie und der #sthetische Wert dieser Werke gesch-
milert wird, scheint nicht sonderlich zu stéren. Durch die obige Einstellung werden vor
allem die radikalen Anderungen im Bereich der Gattung Roman in den Vordergrund
geriickt. Musil ging aber auch mit anderen Gattungen innovativ um. Allein die Posse
Vinzenz und die Freundin bedeutender Mdnner muB notwendigerweise im Rahmen des
Kanons der Gattung bleiben, da die Gattung Posse eine hierarchische Weltordnung und
Weltdeutung voraussetzt ferner dem betonten Gegenwartsbezug zum Trotz im Grunde
riickwirtsgewandt ist, was seinerseits wiederum im Zeichen eines ”Alles ist moglich” eine
Anarchie der Form miteinschlieBen kann. Somit ist diese Gattung radikalen

71152,



172 PETER ZALAN

Erneuerungsversuchen gegeniiber weitgehend resistent. (Musils lyrisches Werk, dessen
Umfang im Vergleich zum Gesamtwerk verschwindend gering ist, kann unter diesem
Aspekt trotz der Bedeutung des Gedichts Isis und Osiris fiir die Interpretationsversuche
des groBen Romans hier ausgeklammert werden.) Des weiteren war Musil der Meinung,
daB er, hitte er den Weg, den er in den Vereinigungen eingeschlagen hatte, weiter
beschritten, ein Urvater der neuen Erzihlkunst geworden wire?'. Was soviel heiBt, er
meinte, er sei bei der Arbeit am Mann ohne Eigenschaften von diesem Weg abgekommen.
Die Erzihltechnik der Vereinigungen wie auch die der Drei Frauen braucht also nicht erst
riickwirkend durch ihr erfolgreiches Einsetzen im groBen Roman gerechtfertigt und
bestitigt zu werden.

Stellt man die Uberlegungen in diesem Punkt zu sehr auf den Mann ohne Eigenschaften
ab, lduft man nicht nur Gefahr, eine mitunter falsche “Entwicklungslinie” in puncto
Erzihltechnik bei Musil zu konstruieren. Man wird auch Opfer einer Tduschung. Michail
Bachtin geht in seiner Untersuchung der Unterschiede zwischen Epos und Roman davon
aus, der Roman sei die einzige noch nicht fertige Gattung, eine, die erst im Entstehen
begriffen sei.” Entscheidend sei dabei, daB der Roman als Gattung im Gegensatz zu den
iibrigen Gattungen nicht kanonisiert sei. Historisch seien lediglich einzelne Romanmuster
wirksam, und diese wiirden ihrerseits auch nicht als Kanon der Gattung selbst gelten. So
gesehen ist der Roman eine par excellence offene Gattung, er mufl sogar eine par
excellence offene sein. Die Gattung Novelle bzw. Erzéhlung scheint dagegen zumindest
in einigen Punkten kanonisiert zu sein. Man denke blo8 an solche bekannten Stichworte
wie ’Falke’ oder ’unerhorte Begebenheit’ oder *Pointe’. Das sind alles Kategorien, die
iiber inhaltliche MaBgaben hinaus auch formbestimmend sind, und zwar in dem Sinne,
daB das Dargelegte bis zu einem abschlieBenden Punkt gefiihrt werden muB, der die bis
dahin angestauten Spannungen 19st, und daB das Erzihlte von diesem Ende her und im
Lichte der Pointe zu einer Revision des Erzéhlten einladt und eine iiberraschende oder
unerwartete Neuinterpretation des Erzihlten erzwingt. Untersucht man die Erzéhlungen
Musils auf die vorhin genannten Punkte hin, dann gewinnt man den Eindruck, Musil hitte
die Gattung Novelle oder Erzdhlung der des Romans anzugleichen versucht. Auf den
ersten Blick scheinen die Erzahlungen des Bandes Drei Frauen die Form der Novelle zu
wahren, da sie alle als finalisierende Strukturen anmuten. Sie konnten auf den Tod
bestimmter Gestalten hin konstruiert sein. Oder sie konnten so oder so auf eine Erlosung
hinauslaufen. Es erhebt sich aber gleich die Frage, worin das 4sthetische Konzept beteht,
in dessen Rahmen Tod und/oder Erlosung thematisiert werden. Welche Funktion sollte
diesen Komponenten zuerkannt werden? Und was sollte in diesen Erzihlungen als *Falke’,

2 Vgl. Musil, Robert: Prosa, Dramen, spdte Briefe. Hrsg. Von A. Frisé. Reinbek bei Hamburg:
Rowohit, 1957

2 Vgl. Bahtyin, Mihail: Az eposz és a regény. (A regény kutatdsdnak metodologidjardl). In: Az
irodalom elméletei III. Hrsg. von Bedta Thomka. Pécs: Jelenkor, 1997. S. 27 ff.



ZU DEN PROBLEMEN DER ERZAHLWELTEN ROBERT MUSILS... 173

als *Pointe’ oder als unerhorte’ Begebenheit bezeichnet werden? Oder in welchem Sinne
sollte das Erzihlte riickblickend neu interpretiert werden? Sollte z. B. Kettens Streit mit
den Bischofen von Trient oder daB er von einer Fliege gestochen wurde oder daB er auf
wundersame Weise seine Gesundheit wiedergewann nach dem Erschlagen der rdudigen
Katze durch den Knecht oder nach dem Verschwinden des Jugendfreundes der Portugiesin
einen neuen Sinn bekommen? Oder sollte nach dem Tod Tonkas die Interpretation des
Kausalitdtsproblems etwa neu aufgerollt werden? Wohl nicht.

Obwohl diese Erzihlungen eine klare, wenn auch einfache Handlungslinie aufweisen,
geht es in ihnen erstrangig um einen Zustand, um den Zustand und die Moglichkeiten der
Welt, des Seins im allgemeinen und um den Zustand und Moglichkeiten des Seins eines
Individuums, eines Ich im besonderen, kurz: um die Fragen des “rechten Lebens™? (I,
255). Dieses Konzept entspricht nicht nur dem des Romans, sondern auch dem gesamten
literarisch-denkerischen Anliegen Musils, seit seine kunsttheoretischen Uberlegungen
voll ausdifferenziert vorlagen, und zwar nicht nur in der Form verschiedener literarischer
Werke, sondern auch in theoretischen Schriften, also spitestens Anfang der 20er Jahre.
Die intransigente Geschlossenheit dieses Konzepts ist es, das di¢ Einheit des Werks
garantiert und nicht eine wie auch immer aufgefafite und gedeutete “Entwicklung”. Dies
zeigt sich im Ich- bzw. Identitdtskonzept am deutlichsten. Daher kann es in ihnen nicht
bloB um erzihltechnische Experimente gehen. Gewif3, Musil lag stets daran, die inherente
Problematik der verschiedensten Systeme der Moral, der Ideologie, der Wissenschaften,
des Erkennens, der Asthetik und anderer Bereiche ausfiihrlich darzulegen. Im Gegensatz
zu vielen seiner Zeitgenossen, die den Verfall einer Welt darstellten, um diesen Verfall in
dekadenter Melancholie nachvoliziehbar zu machen oder im Verfall eine Verfeinerung zu
sehen, war sein Ziel ein anderes: die Verabschiedung dessen, was sich als unhaltbar erwies,
und ein VorstoB zur Fundierung einer neuen Ethik.** Und deshalb lassen sich die
Erzihlungen des Bandes Drei Frauen nicht gegen den Roman ausspielen etwa in der Form,
daB sie zu einer Vorstufe des groBen Romans degradiert werden, wie dies so oft in der
Musil-Forschung geschah und vielleicht immer noch geschieht. Auch aus dem Grunde
nicht, weil die in der vorliegenden Arbeit behandelten Erzidhlungen die anvisierte Ethik
noch nicht ausdriicklich im Kontext der Utopie ansiedeln, in ihnen konzentriert der Autor
seine Aufmerksamkeit noch mehr auf die Ausschaltung des Individuums.”

21, 255.

# Vgl. Ego, Wemer: Abschied von der Moral: eine Rekonstruktion der Ethik Robert Musils.
Freiburg Schweiz: Univ.-Verl.; Freiburg i. Br.; Wien: Herder, 1992. S. 361f.

» Vgl. "Unsere Moral hat — oder hiitte doch gern — ein oberstes Gut. Oder ein umfassendes
Sittengesetz. Oder sie verfihrt empirisch ? diese Art Moral ist ldihmend. Sie schaltet das Individuum
aus. Das wir ethisch als eine Quelle ahnen.” (Tb, 644). E



174 PETER ZALAN
9.

Es wurde bereits darauf verwiesen, da man durch die Absicht, die Eigenart und Bedeu-
tung der hier untersuchten Erzidhlungen in ihrem Vorbereitungscharakter entdecken zu
wollen, leicht einer “optischen” Tduschung erliegen kann. Der Roman, der eine par
excellence offene Gattung ist, ist immer auch gegenwartsorientiert.”® Dagegen wird die
Novelle als geschlossene Gattung, die sich an einem Ende orientiert, eben dadurch, da
die Handlung im wahrsten Sinne des Wortes zu Ende gefiihrt wird, von der Gegenwart
getrennt. Die ”Entwicklung”, die man in einem Oeuvre ausfindig gemacht zu haben glaubt,
kann an sich in zwei Richtungen gehen: entweder weg von der offenen, hin zu der
geschlossenen Form oder umgekehrt von der geschlossenen hin zu der offenen Form.
Dabei darf man nicht vergessen, da "Entwicklung” in solchen Zusammenhingen kei-
nesfalls als eine wertneutrale Kategorie angesehen werden kann. Ob die "Entwicklung”
positiv oder negativ beurteilt wird, hingt von dem jeweils vertretenen geschichtsphilo-
sophischen Standpunkt bzw. davon ab, inwiefern dieser Standpunkt herrschaftskonform
ist. Da die Erzéhlungen Drei Frauen auf die Forderung nach einer neuen Ethik hinarbeiten,
jedoch ohne einer neuen Mythologie das Wort zu reden, miissen sie den traditionellen
NovellenschluB unterwandern. Die Handlung wird zu einem SchiuBpunkt gefiihrt, und die
Elemente der Schliisse sind tatsidchlich Elemente, die auch einen traditionellen Schluf3
bilden konnten. Nur wird diesen Elementen gleichsam unter den Fiilen die semantische
Koherinz entzogen, was die Giiltigkeit eines herkdmmlichen Schlusses desavouiert.

* Vgl. Bachtin, Michail: a. a. O. S. 38



