
/ 

DISSERTATIONES 
SODALIUM SEMINAR» PHILOLOGICI 

UNIVERSITATIS LITTERARUM REGIAE HÜNÖARICAE 

FRANCISCO-IOSEPHINAE 

NOVA SERIES II. 

PLATON APOLÓGIÁJÁNAK 

TÖRTÉNETISÉGE. 

IRTA 

PAPP JÁNOS 

SZEGED, 1933. 





DISSERT ATIONES 
SODALIUM SEMINAR» PHILOLOGICI 

UNIVERSITATIS LITTERARUM REGIAE HUNGARICAE 

FRANCISCO-IOSEPH1NAE 

NOVA SERIES 

PLATON APOLOGIA J ANAK 

TÖRTÉNETISÉGE. 

IRTA 

PAPP JÁNOS 

SZEGED, 1933. 



J000585904 

A. szegedi Ferencz József-Tudományegyetem 

Bölcsészet-, Nyelv- és Történettudományi Karához 

benyújtott doktori értekezés. 

Bíráló: Dr. Försíer Aurél egy. ny. r. tanár. 

Társbíráló: Dr. Huszii József egy. ny. r. tanár. 

o. ^ w _ 
" M 1 

- C V - 7 L : . ) , / ) 
• ' A ¡'. nyr.ára 

Í//.4- Laz.: UYo [ ^ ^ 

c:"p:r:: ,, 

/ v 

Szeged Városi Nyomda és Könyvkiadó Kt. 33—762 



I. FEJEZET. 

A probléma kitűzése; történeti áttekintés. 

Platón Apológiájával kapcsolatban a legfontosabb 
kérdés: mennyiben tarthatjuk ezt a védőbeszédet Sokra-
tes történeti védekezésének? Az eddigi óriási irodalmi 
anyagot áttekintve és az eshetőségeket mérlegelve a kö-
vetkező három lehetőséget látjuk: 

a) Platón Sokrates beszédét a tőle telhető legnagyobb 
hűséggel reprodukálni akarta; 

b) Sokrates egész életét, működését akarta bemutatni' 
és igazolni utolsó szereplésének történeti keretében; 

c) Platón — csupán jelentéktelen kis mértékben hasz-
nálva történeti elemeket — a maga gondolatvilágát, élet-
elveit tárja elénk Sokrates szavával, Sokrates köntösében. 

Természetesen ezek csák a megoldások főlehetőségei, 
tiszta típusai, amelyek sokféle változatban keveredhetnek 
egymással. 

Az első iránynak legtipikusabb képviselője E. Hor-
neffer,1 aki sorra cáfolja a történetiségben kételkedők ér-
veit és kimutatja, hogy egyetlen jelentős mozzanatról' sem' 
tudjuk bebizonyítani, hogy nem Sokrates u í o i ^ szerepig-v. 
sének lehetőleg hű, bár természetesen nem szószerinti 
visszaadása. Körülbelül ezt az álláspontot képviseli a ré-
giek közül Zeller2 is, ha talán nem is olyan erőteljesen.. 

1 E. Horneffer: Der junge Platón. Erster Teil: Sokrates und 
die Apologie. Giessen 1922. 

2 E. Zeller: Die Philosophie der Griechen. II. 1. 5. Aufl. LeipzigJ 

1922, 195 és köv. X. 

í* 



4 

Velük átlós ellentétben áll E. Wolff,3 aki — mint maga 
mondja az előszóban — Sc'hanz, Ivo Bruns, Natorp, 
Pohlenz és Wilamowitz után haladva iparkodik az Apo-
logiát „számkivetéséből" a „Sokrates-életrajzok" közül ki-
ragadni és mint Platón első filozófiai munkáját interpre-
tálni. Nyilvánvaló tehát, hogy ő már az Apologiát is Pla-
tón filozófiai felfogása tükrének, látja s bár kénytelen el-
ismerni, hogy lehet az Apölogiában történeti anyag is, azt 
elhanyagolható mennyiségnek tartja; véleménye szerint 
ugyanis az ..Apologiának egyáltalán nem történeti tudósí-
tás a célja,, még olyan értelemben sem,.hogy Platón Sok-
rates történeti arcképét, gondolatvilágát akarta volna meg-
rajzolni. 

Wolff odáig. megy. szélsőséges állásfoglalásában, hogy 
—• bár a xenophoni Apologia hitelességét is elismeri — 
Sokrates valódi védekezésiéről képet alkotni magunknak 
lehetetlen vállalkozásnak tartja. „Hinter den Berichten 
Piatons und Xenophons stehen zwei Sokratesfailder, die 
im wesentlichen zu verschieden gestaltet sind, um einander 
angeglichen werden zu können. Man müsste sich für das 
eine oder das andere entscheiden oder beide Formen zer-
brechen und eine dritte erscbliessen. Das wäre aber nicht 
mehr ein Problem der Quellenkritik, sondern eine Aufgabe 
der historisch gebildeten Phantasie."4 

Ha a történeti kutátás magáévá tenné, Wolff . eme 
első látásra talán tetszetős megállapításait, azt hiszem' 
rögtön beszüntethetné a munkát. Mert hiszen csakugyan a 
történeti kutatás a forrásokat értékeli s az értékesebb 
alapján ítéli meg a kevésbbé értékeset. Miért volna ez le-
hetetlen? Hát miért nem fogadhatnék el jobb forrásnak' 
Platón munkáját s esetleg akár el is vethetjük a xenophoni 
Apologiát mint értéktelen kompilációt? Vagy miért nem 
tarthatnánk hitelesnek mindakettőt, mint Arnim teszi, aki 

3 E. Wolff: Piatos Apologie. Neue Philologische Untersuchun-
gen, VI. Heft, Berlin 1929. 

4 Wolff i. m. 99. 



5 

minthogy Xenophon nem volt jelen a tárgyaláson, Platón 
tudósítását értékesebbnek tartva a xenophoni Apológiát 
csak Platón megerősítésére vagy kiegészítésére használja 
fel.5 Igaz ugyan, hogy Wolff egy rövid jegyzetben Arnimót 
is megbírálja s kijelenti, hogy Arnim csak azért jutott 
pozitív eredményre,6 mert az egyes motívumokat az össze-
függésből kiemelte és nem vette tekintetbe sem Xenophon, 
sem Platón írói célját.7 Ha ez a kifogás Arnimmal szemben 
bizonyos mértékig fennállna is, ha a célokat és az ösz-
szefüggéseket is figyelembe vesszük, nem tudnánk-e a cé-
lok formáló erejének: levonása után valami történeti anya-
got kihámozni, különösen ha két forrásunk is van? 

De nem folytatom tovább e részlet kritikáját; szerény 
véleményem szerint világos, hogy Wolff különben nagyon 
•figyelemre méltó értekezésében itt erősen elveti a sulykot. 
Majdnem ilyen túlzó, csak az elvi felfogásban és módszer-
ben következetesebb H. Qomperz. Ö egyik értekezésében8 

a komikusokat, a másikban9 Xenophon írásait próbálja a 
történeti kutatás alappilléreinek föl'tüntetni; így természe-
tesen Platón háttérbe szorul. Olyannyira, hogy a con-
clusió egészen megdöbbentő: „Somit tragen die Mitteilun-
gen der platonischen Apologie, soweit sie nicht ander-
weitig bestätigt werden, zum Verständnis der Anklage, 
aber auch zu unserer Kenntnis des geschichtlichen Sokra-
tes so gut wie nichts bei: sie sind vor allem ein Denkmal 
platonischer Kunst."10 

E két szélsőség között természetesen legtöbben az 
arany középutat követik, mert ez látszik a legjárhatóbb-

6 H. v. Arnim: Xenophons Memorabilien und Apologie des 
Sokrates. Kjöbenhavn 1923, 93. 

8 V. ö. Arnim i. m. 74 es köv. 1. 
7 Wolff i. m. 99 1. 2j. 
8 H. Gomperz: Die sokrätische Frage als geschichtliches Pro-

blem. Historische Zeitschrift, CXXIX 1924. 
9 H. Gomperz: Die Anklage gegen Sokrates in ihrer Bedeutung 

für die Sokratesforschung. Neue Jahrbücher, L1II 1924. 
10 i. m. Neue Jahrb. U l i 170. 



<6 

nak. Azonban még itt is sok lehetőség van. H. Qomperzzel 
különösen érdemes Ivo Bruns szép munkáját Das litera-
rische Portrait der Griechen11 összevetni. Bruns ugyan 

Piaton Apologiáját művészi terméknek tartja s csak a bün-
tetés-ajánlatban lát konkrét történeti beszédrészietet, de 
magasabb értelemben, Sokrates megismerésére vonatkozó-
lag, a lehető legjobb forrásnak tartja az Apologiát. „Das 
•freilich gilt von der Darstellung der Sokratik ebenso si-
cher wie von der Charakteristik des Sokrates, was ich für 
diese mit allem Nachdruck voranstellen muss: Platón 
kann in beiden Beziehungen Fehler gemacht und sich 
geirrt haben, es erscheint aber völlig ausgeschlossen, dass 
er sich absichtliche Entstellungen hierbei erlaubt habe. Die 
Situation.. . der zu Folge es für ihn galt, ein miss-
trauisches Publikum, welches noch dazu seine eigenen per-
sönlichen Eindrücke von dem in Frage stehenden Manne 
hatte, unzustimmen, macht dies unmöglich. Piaton wusste 
•sehr wohl, dass man seine Schrift nicht mehr als gültige 
Verteidigung angesehen und entgegenkommend geprüft 
haben würde, sobald man dem Verfasser eine absichtliche 
Verschiebung der Wahrheit hätte nachweisen können. 
Dazu kommt, dass es eine völlige Verkennung der bei Pia-
ton vorauszusetzenden enthusiastischen Stimmung des im 
•Innern ebenso erschütterten wie überzeugungsfrohen 
Schülers ist, wenn man ihm zutraut, dass er in' dieser 
tiefernsten Zeit mit seinem Meister literarische Experi-
mente auf eigene Faust gemacht habe." Szükségesnek tar-
tottam Brunsnak Wdlamowitztól is nagyon elismert köny-
véből12 ezt a nagyon fontos szakaszt a maga egészében 
bemutatni; ez fejezi ki körülbelül a legjobban a legna-
gyobb Sokrates - Platón kutatóknak Maiernek, Wila-
mowitznak, Burnetnek véleményét is az Apologiáról, 
mint történeti forrásról. Természetesen a részletekben sok 

11 Ivo Bruns: Das literarische Porträt der Griechen. Berlin 189ö. 
11 U. v. Wilamowitz-Moellendorff: Platón. II. 2. Aufl. Berlin 

1920, 50. 



7 

különbség adódik. H. Maier Sokratesről írt- hatalmas 
munkájában13 a legfőbb forrásoknak Platón Apologiáját 
és a Kritont tartja." Az Apologia ugyan szerinte sem a 
valóban elhangzott beszéd,15 de abból is ad történeti voná-
sokat.10 Maier azonban a xenophoni Ápologiát is elismeri, 
ha mint forrásnak a jelentőségét nem sokra tartja is.17 

Mégis a per lefolyásának egy-egy mozzanatát innen ve-
szi; sőt a történetiség szempontjából) rendkívül fontos 
delphii jóslat szerepét is szemmelláthatóan a xenopihoni 
Apologia beállításának megfelelően ítéli meg s Platónt 
elveti.18 

Ezen a ponton helyezkedik vele és mindazokkal, akik 
a xenopihoni Apologia történeti értékét védik, szembe Wi-
lamowitz. ö Sokrates valódi beszéde egyedüli forrásának 
Platónt tartja.19 A xenopihoni Apologia Platón Apológiájá-
tól függ, tehát értéktelen késői kompiláció;20 ha talán 
igaz is, hogy Xenophon maga ütötte össze.21 Platón Apo-
lógiáját pedig Wilamo'witz „freie Nachdiehtung"-nak 
tartja ugyan, de nagyon sok részt, úgyszólván az egészet, 
történetinek ismeri el. Csak az első beszéd egy kis részét 
(30c), továbbá a III. beszédet tekinti biztosan a költő-
művész saját alkotásának. De természetesen „sub specie 
aeternitatis ist es auch die Wahrheit."22 Tehát ebben ő is 
teljesen osztja Bruns véleményét. Ugyancsak Bruns meg-
állapítását igazolja a nagy angol kutató J . Burnet23 is, aki-

13 H. Maier: Sokrates. Tübingen 1913. 
14 i. m. 104. 
15 i. m, 104. 
10 i. m. 479 és köv. 1. 
17 i. m. 16. 
18 i. m. 113. 
19 Platón. II. 50. 
20 U. v. Wilamowitz-Moellendorff: Die xenophontische Apologie. 

Hermes, XXXII 1897. 
21 Platón. II. 50. 
22 Platón. I. 165. 
23 I. Burnet: Plato's Euthyphro Apology of Socrates and Crito. 

Oxford 1924. 



8 

nek eredményeit ebben a tekintetben Taylor* is magáévá 
teszi, amikor azt. mondja, hogy Pla'ton célja nyilvánvalóan 
az, hogy megvédje Sokrates emlékét jelleme és tevékeny-
sége igazi megvilágítása által; s mivel a jelenvoltak leg-
nagyobb része még élt, amikor az Apológia megjelent, 
Platón a saját célját hiúsította volna meg, ha fiktív ábrá-
zolását adta volna Sokrates magatartásának és védeke-
zése főbb vonalainak.25 A részletekben Burnet még több 
vonást talál történetinek, mint Wilamowitz; szerinte a III. 
beszéd elvetésére sincs komoly okunk.26 

Amint ebből a vázlatos és eklektikus irodalmi áttekin-
tésből is látjuk, a legkülönbözőbb és egymással mereven 
szembenálló igen szélsőséges nézetek küzködnek egymás-
sal. Az igaz, hogy a kérdés rendkívül fontos. Tulajdon-
képen a platóni Apologia értékelésétől függ csírájában a 
rendkívüli jelentőségű Sokrates-Platon probléma meg-
oldása. Hogy ki volt Sokrates? mit csinált? hogyan beszélt 
maga magáról utolsó nagy szereplése alkalmával? mit ér 
Xenophon mint történeti forrás? mennyiben ad történeti 
tudósítást Platón? stb. stb. Azért érthető, hogy mindenki, 

.aki Athén életébe az V. század vége felé be akar pillan-
tani és érdeklik a nagy személyiségek, akár filologus, filo-
zófus vagy történetíró, kénytelen az Apologia történeti ér-
tékelésével kezdeni. S hogyan lehetséges, hogy ilyen 
nagyfontosságú és perdöntő jelentőségű kérdésben triég 
csak közeledés sincs a kérdés nagyjából egyöntetű meg-
oldására? Azt gondolom, hogy — egyéb tudomány-
psychologiai okokról természetesen nem szóivá — a leg-
főbb objektív nehézség, "hogy Sokrates utolsó, döntő jelen-
tőségű szerepléséről, utolsó nagy nyilvános beszédéről 
nincs más elfogadható forrásunk, mint Platón Apotogiája. 
S ez az Apologia sem vindikálja magának azt a jogot, 
hogy történeti tudósításnak tekintsék. Platón bár önmagát 

24 A. E. Taylor: Plato. Third edition. London 1929, 156. 
25 Burnet i. m. 63—64. 
26 Burnet i. m. 161—162. 



9 

is szerepelteti néhányszor egy-egy mozzanat tanujául (34a, 
:38b), seholsem mondja, hogy ő talán a távollevő polgár-
társainak, az egész görögségnek vagy az utókornak szá-
mára történeti feljegyzéseket akar szolgáltatni. De ott van 
mellette — mondhatná valaki — a Xenophonnak tulajdo-
nított Apologia, ami már igenis történeti tudósítás akar 
lenni. Annak segítségével — mint Sohanztól kezdve töb-
ben tettiák27 — kell megítélni Platón munkáját. Első pillan-
tásra ez valóban Kolumbusz-tojása-sikerű megoldásnak 
látszik. Megvan á mérővessző, amivel mérhetjük Platón 
előadásának történetiségét. Csakhogy ha közelebbről meg-
nézzük ezt a kis munkát, amelynek hitelessége még most 
is vitás, látjuk, hogy maga sem akar magának ilyen nagy 
jelentőséget tulajdonítani. Hiszen a szerző csak egy dol-
got, Sokrates utolsó szereplése alkalmával tanúsított ön-
érzetes magatartását, büszke szavait (neyalrjyoQia) akarja 
• megmagyarázni; olvasóinak érthetővé tenni azokat a belső 
titkos rugókat, amik Sokratest erre a beszédmódra ösztö-
nözték (1). Erre hozza fel tanúbizonyságul Hermogenes 
elbeszélését (2—10). Azután egészen röviden, — hiszen 
neki egyáltalán nem volt szándékában Sokrates egész be-
szédét közölni28 — bemutat néhány pontot Sokrates be-
szédéből (10—22); főleg azokat a mozzanatokat emelve 
ki, amik Sokrates nEyahjyoQía-jávai kapcsolatosak. 

Tehát látjuk, hogy ez a kis munka maga sem akar 
olyan nagy jelentőséget tulajdonítani magának, mint egyes 
tudósok teszik. Nem akar „protestálás" lenni a platóni 
Apologia ellen, mint Schanz beállítja,29 sem mérővessző, 
mint aminek Morr használja.30 S ha a vele foglalkozó meg-

27 M. Schanz: Sammlung ausgewählter Dialoge Platós. III. B. : 
Apologia. Leipzig 1893. — Bruns i. m. — Gomperz i. m. Neue Jahrb. 
1924. — J. Morr: Die Entstehung der platonischen Apologie. Rei-
chenberg 1929. 

28 (22) „'E(IQI)&7} ulv drjXov Sil TOVTWV nXtiova imö TE aítov xal 
Ttüv (ívvayűQEvóvztúv (piXoiv ait<i>. 'AXX' éyo> oi> rcc návxa EÍUEIV Z& Ix 
TtjS Sixtjg ianoviaaa . . 

29 Schanz i. m. 80. 
30 Morr i. m. 8. 



10 

lehetősen nagy irodalmat áttekintjük, akkor sem bukka-
nunk sokkal vigasztalóbb eredményre. Bár számszerint 
véve többen . vannak, akik a xenophoni Apologiát 
hitelesnek tartják, de nem kisebb ember, mint Wi-
lamowitz-Moellendorff, aki külön cikkben foglalkozott 
a kérdéssel,31 először mereven tagadta a kis munka hite-
lességét; majd negyedszázaddal később — egy sereg a 
xenophoni Apologiát védő írás után32 — ha nem is uta-
sítja vissza egészen a lehetőséget, hogy Xenophon a 
szerző, de feltétlenül a platóni Apológiától és a Phaidon-
tól függőnek tartja és így történeti szempontból érték-
telennek.3211 Az ő állásfoglalását véglegesen igazolni lát-
szik Fritz a Rheinisches Museum egyik újabb füzetében.33 

Fritz kimutatja, hogy a Memorabilia után készült s így 
nem lehet Xenophon a szerző; a platóni Apologiától függ, 
úgyszólván minden részlete érintkezik más sokratikus 
iratokkal, tehát teljesen igaza van Wilamowitznak, amikor 
a IV. század 70-es évek utáni jelentéktelen kompilációk 
közé sorozza. Ezzel beigazolódott volna, hogy ezt a kicsi 
és szemmelláthatóan nem nagyigényű munkát nem Xeno-
phon írta és a későbbi volta is nyilvánvaló. Tehát történeti 
értéket nem tulajdoníthatunk neki és nem használhatjuk 
•fel a platóni Apologia ellenőrzésére. D e evvel nem fogla-
lunk el valami szélsőséges új álláspontot és egyáltalán 
nem vesztünk sokat, hiszen még a hitelességnek legtekin-
télyesebb úiabb védelmezője Araim is — mint történeti 
forrásnak — Platón Apológiájával szemben alig mer neki 

31 i. m. Hermes, XXXII 1897. 
32 O. Immisch: Die Apologie des Xenophon. Neue Jahrbiicher 

1900. — M. Wetzel: Die Apologie des Xenophon. Neue Jahrbiicher 
1900. — M. Feddersen: De Xenophontis Apologia Socratis et Isocra-
tis Antidosi. Jena 1907. — O. Frick: Xenophontis quae fertur Apo-
logia Socratis num genuina putanda sit. Halis Saxonum 1909. — 
Christ—Schmid: Geschichte der griechischen Literatur. I. Teil. 6. 
Aufl. 506. 

32a Platón. II. 50. 
33 K. v. Fritz: Zur Frage der Echtheit der xenophontischen 

Apologie des Sokrates. Rheinisches Museum. 80. B. I. Heft. 1931. 



13 

valami fontosságot tulajdonítani: aíiól a platóni Apologia 
adataival megegyezik, vagy ahol kiegészíti, ott még elfo-
gadható, de ha Platón kifejezetten mást mond, feltétlenül 
az ő előadása az irányadó.34 S ezeik után teljesen érthetetlen 
számomra H. Gomperz eljárása. Gomperz ugyanis, bár a 
xenophoni Apologiát későbbinek tartja, sőt kiemeli, hogy 
a szerző valószínűleg Platón Apologiáját tartotta szem-
előtt kis munkája megírásakor,35 Xenophon alapján ítéli 
meg Platónt. S bár a hitelesség kérdését egyáltalán nem 
veti újra föl s a .történeti megítélésnél nem veszi figye-
lembe, hogy Platón Apologiája sokkal bővebb, adatokkal 
sokkal telítettebb, sok helyen egyenesen ellene mond 
Xenophon előadásának, (pl. a büntetés-ajánlat kérdésé-
ben) abból a gondolatból kiindulva, hogy a hivatalos vád 
jobban érthető Xenophon védőbeszédei (Memorabilia I 
1"—2 és IV 8, továbbá az Apologia) alajpján, elveti Platón 
Apologiáját, mely szerinte nem lehet Sokrates beszéde. 
Mintha bizony valahonnan biztosan tudnók azt, hogy Sok-
ratesnek az volt a legfőbb törekvése az utolsó szereplése 
alkalmával, hqgy minél érthetőbbé és elfogadhatóbbá te-
gye ellenfeleinek vádaskodásait. Gomperznek természete-
sen bizonyos mértékig igaza van, ha Sokrates teljes törté-
neti megértésére törekszünk; akkor természetesen fel kell 
használnunk Xenophon írásait is; de szem elől téveszti a 
maga kitűzött célját, amikor az érthetőség és a természete-
sebb, egyszerűbb valószínűség szempontjai szerint próbálja 
Sokrates valóban elhangzott beszédét megítélni.30 

Tehát ezek után megállapíthatjuk, hogy a xenophoni 
Apologiából ugyan semmi új vagy értékes történeti vonást 
ném nyerhetünk s egyáltalán nem használhatjuk fel mé-
rővesszőnek Platón munkája megítélésénél. Sőt épen 
Platón Apologiája segítségével állapíthatjuk meg a törté-
neti értékét, ha ugyan valaki ezt a kevés fogható sikert 
ígérő feladatot magára vállalja. 

34 Arnim i. m. 93. 
38 Gomperz i. m. Neue Jahrb. LII1 171. 
3n i. mi' Neue Jahrb. Lili 169—70. 



12 

S ezzel tulajdonképen az a reménységünk, hogy 
külső, objektív bizonyíték alapján igazolhassuk a platóni 
Apologia történeti vagy költői voltát, kútba esett. Mert 
hogy a Mémorabilia IV 8- néhány általános dicsérő szót 
mond Sokrates beszédéről, amire Hermogenes tanúsága 
szerint Sokrates nem is készült, vagy hogy a Kriton 52c 
és Diogenes Laértios II 42 hoz néhány megjegyzést Sok-
rates utolsó szerepléséről, nem tekinthetők különösen fon-
tosnak, (bár természetesen alkalom adtán majd fölhasz-
náljuk őket) hiszen az Apologiának csak egy-egy mozza-
natára vonatkoznak. Polykrates Kategóriája, Lysias Apo-
lógiája nem maradt ránk, Libanios Sokrates Apologiája 
pedig a Kr. utáni IV. századból való késői kompiláció, 
mely Polykratesen és Lysiason kívül Platónt, Xenophont, 
Demosthenest is felhasználta, amint Dintíorf után Mar-
kowski kimutatta.37 Tehát az ő szavainak Sokrates eredeti 
beszédéhez édes-kevés köze le'het; semmiesetre sem any-
nyi, hogy belőle Platón Apologiáját megítélhessük. Marad 
tehát számunkra Platón Apologiája, mely maga sem tart 
igényt arra, 'hogy egész teljességében történeti forrásként 
kezeljük. Mármost milyen módon, milyen eszközök segít-
ségével ítélhetjük meg a történeti értékét, hogy valami-
képen objektív eredményhez juthassunk? A kérdés csak-
nem megoldhatatlanul nehéznek látszik. Különösen ha 
figyelembe vesszük, hogy az utóbbi időnek három nagy 
kutatója Maier, Wilamowítz és Horneffér, "bár a xenophomi 
Apologiát vagy elvetik "vagy nem veszik különösen figye-
lembe, szóval mondhatni közös elvi alapon állának, egy-
mástól nagyon lényegesen eltérnek. Maier szerint csak 
gyanítani lehet, hogy mit is mondott Sokrates; s e talál-
gatásoknál erősen figyelembe veszi a lekicsinyelt xeno-
phoni Apologiát; Wilamowitz „freie Nachdichtung"-ot lát 
az Apologiában, de majdnem minden fontos mozzanatról 

. 37 lásd A. Diés: Autour de Platón. Livre I—IV. Paris 1927, 
153—155. — Christ—Schmid: Geschichte der griechischen Literatur. 
I. Teil 6. Aufl. 508. 



13 

kimutatja, hogy történeti; Horneffer pedig nagyon követ-
kezetesen ragaszkodik a teljes történeti hűséghez. Ha nem-
tudjuk bebizonyítani, hogy valamelyik mozzanat biztosan 
költői, akkor el kell fogadnunk a történeti voltát — mondja 
Horneffer — mert. különben olyan szubjektív találgatá-
sokba bocsátkozunk, mint Wilainowitz. A kérdés megol-
dásának nehézségét növeli az a körülmény,- hogy az Apo-
logiát nem lehet besorolni a dialogusok közé sem, mert 
formájában épúgy, mint. jellegében erősen elüt azoktól. 
Tehát nem lehet úgy megítélni,' mint a többi fiatalkort 
dialógust. A vigasztalannak látszó helyzetbe szerencsére 
az újabb' kutatás egy régóta kísértő gondolatot dobott, 
aimi talán, ha nem is abszolút mértékben, de megoldást 
hoz: vizsgáljuk az Apologiát, mint irodalmi jelenséget, 
mint az apologia-műfajnak egyik sajátos példányát. Hátha 
ilyen módon sikerül felfedeznünk azt a műelvet, amit a 
dolgozó költőművész szeme előtt tartott s megtaláljuk az 
Apologia kulcsát is. E. Wolff és J . Morr körülbelül egy-
időben vizsgálták e szempontból az Apologiát s az ered-
ményük is meglepően egyező a leglényegesebb pontban: 
Platón a maga Apologiáját Gorgias Palamedes-Apolo-
giájának mintájára alkotta meg.38 Tehát szerintük Platón 
munkája is elsősorban művészi irodalmi jelenség, mely-
nek a történeti tudósításhoz alig van köze. Sőt Wolff odáig 
megy a maga állásfoglalásában — amint már a megoldás-
típusok rajzánál rámutattunk — hogy egyenesen tagadja, 
hogy bármily csekély történeti anyagot is kihámozhat-
nánk az Apologiából. Véleményünk szerint ez már kétség-
telenül túlzás. De az út, amelyen megindultak, bizonyos 
mértékig helyesnek látszik előttünk is, mert ilyen módon 
talán megállapíthatjuk az Apologia felépítés-elvét, azaz 
talán sikerülni fog a két Apologia összevetéséből körül-
belül meghatározni: milyen módon és milyen mértékben 
formálta Platón a történeti elemeket nyilvánvalóan mű-
vészi Apologiája felépítésénél? 

•1S Wolff i. m. 68. — Morr i. m. 34. 



14 

Dolgozatom súlypontja azonban nem a két Apologia 
közti hasonlóság kimutatása lesz, mert azt hiszem, hogy 
azt épen eléggé hangsúlyozták H. Qomperz régi összeve-
tése39 után újabban E. Wolff és különösen J . Morr, hanem 
•épen a hasonlóság ellenére az Apologia nagy számú törté-
neti elemére akarok rámutatni. Vagy még pontosabban: 
be szeretném bizonyítani, hogy a legtöbb esetben a két 
Apologia közti feltűnő hasonlóság sem elég ok arra, hogy 
valamely mozzanat történeti voltát elvitassuk. Mindamel-
lett, hogy világosan láthassuk a két Apologia közti vi-
szonyt és pontosan megítélhessük, hogy a kétségtelen ha-
sonlóság milyen következtetésekre ad jogosan alapot, 
mégegyszer — legalább a főbb pontokban — össze kell ha-
sonlítanunk Platón munkáját Gorgias mintadarabjával, 
Palamedes Apológiájával. 

39 H. Gomperz: Sophistik und Rhetorik. Leipzig und Berlin 
1912, 9 és köv. 1. 



11. FEJEZET. 

Platon Apologiája és Gorgias Palamedese. 

Gorgias Palamedes Apológiájának hitelessége álta-
lában elfogadott;40 keletkezésének időpontja pedig minden-
esetre 411 előttre teendő, mert Antiphon még egyik be-
szédjében felhasználta, amint Maass kimutatta s megálla-
pítását Diels is átveszi." Tehát, ha csakugyan megtudnánk 
állapítani valami kétségtelen szerkezeti és stílusbeli ro-
konságot a két Apologia között, azt kellene mondanunk, 
hogy Platon utánozta Qorgias mintadarabját. S ez a ter-
mészetes feltevés már előzetesen is. Diels szerint ugyanis 
nagyon valószínű, hogy Qorgias Tk%vr\-jében forogtak 
•közkézen az ő kis stilizált minta-apologiái is : a Helena és a. 
Palamedes.42 Mármost nagyon közelfekvő következtetés, 
hogy a fiatal Platon, amikor elhatározta magát mestere 
védelmére, önkéntelenül is keresett valami irodalmi mintát, 
vagy talán épen a nagyhírű s előtte is figyelemre és tisz-
teletre méltó rhetor43 mintadarabjai adták neki a gondola-
tot, hogy mestere emlékét-ilyen formában örökítse meg. 
Viszont azt is lehetne mondani, hogy épen azért hasonlít 

4 0 Pauly—Wissowa: Realencyclopádie. VII. 1600. hasáb. — H. 
Gomperz: Sophistik und Rhetorik. 3 és köv. 1. — H. Diels: Die 
Fragmente der Vorsokratiker. II. B. 4. Aufl. Berlin 1922, 255. 

4 1 E. Maass: Zur Geschichte der griechischen Prosa. Hermes, 
XXII 1887, 579 és köv. 1. 

42 Diels i. m. 264. 
43 A Gorgias című dialógusban is látjuk; hogy Platon bizonyos 

kímélettel bánik a tekintélyes rhetorral. Bár Sokratesszel szemben 
természetesen neki is meg kell hátrálnia, de sohasem válik nevetsé-
gessé, mint pl. a nagyképű és hetvenkedő Polos. 



16 

Platón Apologiája Gorgiaséhoz, mert apológia, mert na-
gyon természetes, hogy két hasonló helyzetből, hasonló 
körülmények között megszületett védőbeszéd szinte szük-
ségképen megegyezik több vonásban vagy mozzanatban. 
H. Gomperz első összevetése után, aki a parallel helyek-
kel azt bizonyítja, hogy Gorgias Palamedese hiteles," 
Wolff és különösen Morr vették tüzetesebben szemügyre 
ezt az összefüggést. S azt hiszem, hogy az ő kutatásaik 
után mindenkinek el kell fogadnia azt a megállapítást, 
Hogy a két apologia között nyilvánvalóan van valamiféle, 
a puszta véletlen mértékét jóval meghaladó szerkezeti és. 
stílusbeli hasonlóság. ,. ' 

De most lássuk a bizonyítékokat. Mindjárt a legifon-
tosabbal kezdem. S ha sikerülni fog egy esetben kétségte-
lenül felismerni az utánzás nyomait, akkor nagyon'Való-
színű, hogy. a többi egyező vonás is, legalább bizonyos 
mértékben, a mintadarab hatását tükrözteti vissza. 

Idézem Morr legfontosabb érveit:45 „Palamedes wirft 
Odysseus den Widerspruch vor, dass er ihm „oorpiav xai 
(.lavlav" zugleich zuschreibt, „&nsq od% ocóv TE TÖV aíizbv 
ävd-QOinov i%£ivu, — § 2 5 — , und meint, „xafaoi nwc, XQV 

ávöqi toioútq n lOTEvEiv;u ebenso beschuldigt Piatons 
Sokrates den Meietos —p. 24 C—, k8TI onovöfj XOQIEVTÍ^E-

x a i . . . " — vgl. p. 27 E —, denn seine Anklage läuft da-
rauf hinaus — p. 2 7 A — „áöixEi JS(oxqáTt]g bsovg od vo[ií£(ovt 

áMá &£ovg vopí&v." Daher sagt ihm Sokrates ins Gesicht 
— p. 26 E — : „"AniOTÖg f d, & MéXrjTE, xal TOVTCC pévxoi,-
cbg éfioi őoxEíg, oavTü)." 

Jeden noch vorhandenen Zweifel beseitigt wohl fol-
gende fast wörtliche Übereinstimmung: 
„Palam." § ' 2 6 : „EI piv ovv elpi oo<pó$, „Apol." p. 26 Ä: „ . . . áXX' 
oö% íjfiagzov, st ő' jjpagzov, ov aorpóg slpi, i) ov őtatp&sígcú, 7/ ei öia-
WOTE ÓL' &pq>ÓTEQ äv ELTJS TY EVÓ^S-" &<p£ÍqO), &XIÜV, &OXE oóyé 

Y,ai' ápip ÖTEQa IPEVSEI," 

44 H. Gomperz: Sophistik und Rhetorik, 9 és köv. 1. 
45 Morr i. m. 31. 



17 

Hogy a belső szerkezet és a stílus is: rendkívül ha-
sonló, azt első látásra is el kell ismernünk. De mielőtt 
messzebb menő következtetéseket vonnánk le, tegyük 
megfontolás tárgyává a következőket. A platóni Apológiá-
nak a történeti hitelesség szempontjából egyik legsebezhe-
tőbb pontja kétségtelenül a hivatalos vád cáfolata. A vé-
dekezés 24 fejezetéből csupán 5 vonatkozik szorosan a 
Meletos által képviselt vádra. S a védekezés módja is na-
gyon meglepő. Sokrátes Meletoshoz kérdéseket intéz, va-
lóságos kis párbeszédek fejlődnek ki köztük, amelyeknek 
során kiderül, hogy Meletos egy zavart fejű ember, azt 
sem tudja mivel is vádolja voltaképen Sokratest — hiszen 

-most már atheistának mondja — s fogalma sincs arról, 
hogy tulajdonképen ki rontja vagy javítja az ifjúságot. 
Úgy. hogy kiderül, hogy Sokrátes nem is ronthatja az 
ifjúságot, legfeljebb akaratlanul; szóval nemi felelős. S 
talán, a hazai isteneket sem tagadhatja? Erre nem kapunk 
feleletet Platóntól. Sokrátes a vita során a hivatalos 
vádat az atheizmusig. fokozza, s ezt aztán, könnyen 
cáfolja kimutatván, hogy Meletos saját magával került 
ellentétbe: mert egyik percben atheistának mondta, majd 
azzal vádolja, hogy új „istenségeket" (őaifióvia) hoz be. 
S így — mint éles gúnnyal többször megjegyzi Sokrátes 
— tréfát űz a legkomolyabb dolgokkal (24c, 27a). Szóval 
egy komolytalan, ostoba ember: az ő vádaskodása tulaj-
donképen nem is számít: a súlypont a régi vádakon van 
(28a). 

A védekezésnek ez a módja, a hivatalo.s. vádnak 
semmibe vétele hívta ki eddig is legjobban a kutatók kri-
tikáját. Különösen feltűnő áz, hogy a vád gerincét, a hazai 
istenek elhanyagolását, tulajdonképen egészen elmellőzi. 
S míg az if júság-megrontása-vád ellen az egész Apologián 
keresztül több helyen is védekezik — hogy ő egyáltalán 
nem is tanít 19de, 33a.b; tanukat állít, hogy nem rontott 
meg senkit 33cde, 34ab — addig az istentelenség vádjáról 
nem esik több szó. Csak a 31d hoz egy Meletosnak szóló 

2 



18 

gúnyos oldalvágást,46 amiből valami fény derül erre a ho-
mályos pontra. Sokrates itt céloz arra, hogy új istenségek 
behozásával bizonyára azért vádolta Meletos, mert hallott 
valamit a „daimonion"-járól, ami azonban egészen ártat-
lan dolog: valami gyermekkora óta jelentkező belső hang, 
mely némely cselekedettől időnkint visszatartja ugyan, de 
sohasem ösztönzi semmire. 

A védekezésnek ezen a fölényes, szokatlan és a vád 
szempontjából egyáltalán nem kielégítő módján Schanz-
tól kezdve sokan megütköztek s azt mondották: minthogy 
nem képzelhető el, hogy Sokrates egészen kikerülte volna 
a legfontosabb vádpontot — hiszen nem volt semmi oka 
rá; Xenophonból tudjuk, hogy rendesen áldozott a hazai 
isteneknek (Mem. I 1, 2), tehát könnyen megvédhette 
volna magát — a védekezésnek ez .a módja Platóntól való. 
Platón szemében már. a mythologia istenei nem sokat szá-
mítanak;47 neki csak az a fontos, hogy az utókor e.lőtt az 
egyetlen fontos vád: a régi komédia atheizmus-vádja ellen 
védje meg rajongva szeretett mesterét.48 Még Wilamowitz 
is, bár kimutatja a párbeszédes forma lehetőségét, nagyon 
ingadozik ennek a résznek a megítélésében; szerinte is 
alig lehetséges, hogy Sokrates ilyen röviden védekezett 
volna.49 

Tehát már pusztán az Apologia előadása is azt az 
alapos gyanút kelti bennünk, hogy itt nem a közvetlen 
történeti tudósítás áll előttünk. Itt nagyon messze tekintő 

46 „. . . 6u [noi &Eióv ZT xal óaifiöviov yíyvezai, 8 őij xal ív zfi 
ygaipfi ímxtofKfiő&v MéXrjzoi; íyQmpaio." 

47 V. ö. Politeia II—III könyve; különösen 379a—392d. 
48 A lényegben ez a vélemény érvényesül a következő futatok-

nál: Schanz i. m. 68 és köv. 1. — Bruns i. m. 210 és köv. 1. — R. v. 
Pöhlmann: Aus Altertum und Gegenwart. München 1911, 59. — Th. 
Gomperz: Griechische Denker. II. 3. Aufl. Leipzig 1912, 83 és köv. 1. 
— M. Pohlenz: Aus Piatos Werdezeit. Berlin 1913, 19 és köv. 1. — 
H. Maier i. m. 105 és köv. 1. — H. v. Arnim i. m. 89 és köv. 1. — 
H. Gomperz: i. m. Neue Jahrb. LIII 139 és köv. 1. 

49 Piaton. II. 51—52. 



19 

művészi és apologetikus célok csillannak föl a mélyen látó 
olvasó előtt. S most itt van előttünk egy rhetorikai kézi-
könyvben közkézen forgó mintadarab, amelyben a belső 
Szerkezet, a védekezésnek tisztán formai jellege, sőt a 
stílus is feltűnően hasonló vonásokat tüntet fel. Palamedes 
is kimutatja, hogy Odysseus tulajdonképen egy zavart 
fejű ember, ellentmondásokba keveredik; hogyan is lehetne 
neki hinni? Az egész vádaskodás nevetséges, bagatell do-
log, józan ember nem is lehet hazaáruló (24—26). A forma 
is rendkívül -hasonló: kérdés és felelet, aminek során ki-
derül a vádló tudatlansága. A. Palamedes-Apologia egész 
első részének ez adja meg sajátos jellegét. S ha még hozzá 
vesszük, hogy vannak szinte szószerint egyező mondatok 
is, amint az idézett helyek mutatják, akkor meg kell álla-
pítanunk, hogy Platón ismerte Gorgias mintadarabját s a 
hivatalos vád cáfolatának megírásánál nyilvánvalóan erő-
teljesen felhasználta. 

Minthogy ez a rész belső szerkezetében ópúgy mint 
a stílusában az utánzást kétségtelenné teszi, valószínűnek 
kell tartanunk, hogy a minta hatása egyebütt is észre-
vehető. 

Különösen ilyen résznek látszik, ahol Sokrates magát 
Athén legnagyobb jótevőjének nevezi (36c) és kiemeli, 
hogy az athéniek magukat- károsítják meg inkább, ba 
őt halálra ítélik, hiszen a legbuzgóbb serkentőjüket, gond-
viselőjüket- vesztik el benne; s nem is biztos, hogy az 
isten ad .még egy ilyen áldozatkész embert (30c—31a). 
Sokratesnek ezen a szinte szemtelen merészségén már 
az egyszerű olvasás közben is könnyen megütközhetünk.50 

Bármennyire köztudomású' is, hogy a görögök nem vol-
tak olyan érzékenyek érdemeik emlegetésében, mint mi,51 

mégis ez a fok már természetellenesnek látszik; valószí-
nűbb már magában véve is, hogy ezt ilyen nagyon hang-
súlyozott módon a lelkes tanítvány vágja az athéniek 

50 Maier i. m. 105. — Wilamowitz: Platón. II. 55. 
51 Horneffer i. m. 22—23. 



20 

szemébe. S most azt találjuk a rhetorikai kézikönyvben, 
hogy már. Gorgias is Palamedest a hellének nagy. jótevő-
jének tartja, felsorolja részletesen áldásos tevékenységét, 
találmányait (30) és kijelenti, hogy a maguk kárára cse-
lekszenek, amikor megölik a hasznos jótevőt, a szövet-
ségest (36).52 " • 

S'végül még-néhány olyan hasonló részre hívom fel 
a figyelmet, melyek a platóni Apológia harmadik részé-
ben és a Palamedes Apologia befejező soraiban különösen 
szemünkbe ötlenek. Idézem Morrt: ,¡Piatori: Ap. 38c: ,,üv 
nokkov y' SvExa,XQÓVOV . . . ővopa £%ET£• xáí alxíav . . 
Gorgias: Pal. 3 6 : „(éáv ó'..áóíxcog ánoxTEÍvrjTÉ ps) xal xi)v 
alxíav ánaoav épElg ETE TTJC, áőixlag ..." 

' Endlich: wie Palamedes in § 36 den Riohtern in Aus-
sieht'stellt, dass ihnen wegen derweiten Verbreitung sei-
ries Ruhmes , ^ « ? « náoiv "Ekkrjoi yvtogipog fj xaxóxrjg xal 
cpavsQá," ebenso weissagt Sokrates in Platons Apologie."53 

Vegyük még hozzá Platonból a megfelelő helyet 39c: 
„". . . nAEÍovg Eoovxai vpag ol EÁÉyyovTEC, . . . xal xuA£Jiá>'iíqoi 
ioovxai, daco VECÓTEQOÍ sloiv, xal vpelg pakkor áyavaxTTjOETE." 
Ezt a részt már eddig is (egy két túlzó felfogástól el-
tekintve54) a legtermészetesebb volt úgy magyarázni, 
hogy..itt-Platón mintegy bejelenti, hogy Sokrates fiatal 
tanítványai' (bizonyára elsősorban magára gondol) foly-
tatni óhajtják a „Mester" munkáját.55 S most azt látjuk, 
hogy ezt a különben is nagyon valószínű magyarázatot 
•,a mintával való' összevetés is megerősíti. 

Ezek után természetesen — ebben is igazat kell ad-
nunk Morrnak — nem mondhatjuk azt, hogy ,a III. be-
szédiben található megjegyzés 41b .„. , .ÓTIÓTE . . évxvxoiui 
Jlakoprjősi . . . ávTiTiagaftákkovTi xá épavxov ná&rj . . 
•Sokrates történeti beszédjéből maradt ránk.56 Sőt szinte 

52 V. ö. Wolff i.: m. 67—68. 
5 3 .Morr i. m. 33. 
54 1. Horneffer i. m. 129 és köv. 1. 
55 Maier i. m. 106—107. — Wüamowitz: Platón. I. 165, II. 50.. 
56 Morr i. m. 34. 



21 

•a nagy művésznek finom ujjmutatását kell itt látnunk; 
Platón mintegy bejelenti, hogy szerencsétlen mestere sór-
sát összevetette a hasonlóképen járt Palamédes végzeté-
vel és az Apologia kidolgozásánál felhasználta a nagy 
stílus mesternek előtte fekvő mintadarabját: Qorgias Pa-
lamedes-Apologiáját. 

Tehát Christ-Schmid irodalomtörténeténeik utalása57 

és H. Gomperz első-összevetése után58 E. Wolff és főleg 
J . Morr kutatásainak felhasználásával mi is csak azt az 
álláspontot igazolhattuk,' hogy Platón szemei előtt az 
Apológia megírásakor nyilvánvalóan lebegett egy iro-
dalmi minta s azt kimutathatóan felhasználta. A vádcáfo-
lat belső szerkezetében épúgy. mint a stílusban, az egyes 
kifejezésekben, fordulatokban59 feltétlenül észrevehetők az 
utánzás nyomai. S ezek alapján most már nyugodtan ki le-
het mondani, hogy az a túlzó állásfoglalás, amit Hornef-
fer képviselt,60 a teljes történetiség álláspontja, objektív 
külső bizonyíték alapján végleg megdöntöttnek tekinthető. 

Az a nagy kérdés mármost, hogy a másik szélsőség, 
E. Wolff egyébként igen figyelemreméltó könyve, mely a 
formai és stílusbeli hasonlóságok nyomozásának a lázá-
ban teljesen el akarja ejteni az Apologiát, mint a per le-
folyásáról tudósító történeti forrást, tartható álláspont-e? 
Mint már a bevezetésben is utaltam rá81 néhány elvi meg-
jegyzésben, legyen szabad a részletes bizonyítás előtt 
előrebocsátanom: nyilvánvalóan nem az. S éppen ez lesz 
dolgozatom középponti feladata: noha megengedem és 
elismerem , azt, hogy az Apologiát nem csupán egyszerű 
történeti tudósításnak kell tekintenünk, hanem az apolo-
gia-műfaj egyik remekbe készült irodalmi megnyilvánu-

¡3 
57 Christ—Schmid: Geschichte der griechischen Litteratur. I. 6. 

Aufl. 675. 
5 8 I. fentebb 16. 
59 1. bővebben Morr i. m. 30 és köv. I. 
0 01. .előbb 3. 
01 1. előbb 4. és köv. !, -



22 

lásánák, mégis azt állítom s remélem, hogy a következő 
fejezetben sikerül is bebizonyítanom, hógy az Apologia 
főbb vonásaiban, sőt legnagyobb részében történeti for-
gásként használható. Még pedig nem csak olyan távo-
labbi értelemben, ahogyan Bruns szinte klasszikusan meg-
állapította,62 hanem a per lefolyására, Sokrates valóban 
elhangzott beszédére vonatkozólag is. Természetesen nem 
mondhatjuk, hogy Sokrates egész beszédét úgy, ahogy 
elhangzott, reprodukálhatjuk, de mindazt, amit tudunk 
róla — s elég sok vonást lehet tisztázni — csak a platóni 
Apologiából tudhatjuk meg. A következő fejezetben tehát 
.végig elemezve az egész Apologiát,- azt próbáljuk meg-
állapítani: hogyan és mit mondott Sokrates az utolsó 
nagy szereplése alkalmával? 

62 1. előbb 6. 



III. FEJEZET. 

Sokrates történeti beszéde Platón 
Apológiájában. 

•Az előző 'fejezetben világossá vált előttünk, hogy 
Platón Apologiáját nem szabad egyszerű történeti tudó-
sításnak tekintenünk, mert több vonásban feltűnően egye-
zik egy közkézen forgó és Platón előtt is bizonyosan is-
meretes irodalmi mintával. És még egy nagyon komoly 
okunk van erre a feltevésre: Platón soha sehol sem 
mondja azt, hogy ő Sokrates beszédét pusztán reprodu-
kálni akarta volna. Tehát maga sem tart igényt arra, hogy 
olyan mértékben tartsuk történetinek a munkáját, mint 
ahogyan liorneffer vagy nálunk Kerényi teszi. Kerényi 
szerint Platón „simító és alakító csak .oly mértékig lehe-
tett, ahogy a görög szónokok maguk is tökéletesebb iro-
dalmi formában adták közre beszédeiket, mint amelyben 
elhangzottak."63 Véleményem szerint ez a nézet nem iga-. 
zolható; ha Platónnak ez lett volna csupán a célja, bizo-
nyosan megemlítette volna. S Jia magát a kész művet te-
kintem, akkor is be kell rögtön látnom,, hogy egy tökéle-
tes művészi kompozíció áll előttem. Az Apologia teljes 
képet ad Sokratesről. Elmondja, hogyan fejlődött ki benne 
a hivatás tudata, miben is áll ez, mi a jelentősége Athén 
•mai, sőt a jövő életében (31.a), mi különbözteti őt meg a 
szofistáktól, mi is az a sajátságos, különös „daimonion" 
.(31d, 40abc), hányszor szerepelt nyilvánosan, miért nem 

(i3 Kerényi Károly: Platón és Aristoteles. (Olvasókönyv a 
gimn. VIII. osztálya számára). Budapest 1931, 134—5. 



24 

vett részt a politikai életben, mi az oka szegénységének 
stb. stb. A hivatalos vádat csak mellesleg cáfolja, hiszen 
az nem is fontos, ellenben a halálos ítélet kimondása után 
még egy meglehetősen hosszú elmélkedésben reflektál a 
történtekre és részletesen kifejti, hogy mi is lehet a más-
világon. S hogy tökéletes legyen a bírák, azaz az athéni 
nép64 fölsülése, megjósolja, hogy tulajdonképen hiába ítél-
ték őt el, mert ezután még többen fogják űzni az ő kelle-
metlen mesterségét (39cd). Vegyük még hozzá, hogy Sok-
rates beszéde biztosan improvizált volt — ezt mutatja 
világosan az Apológia beállítása65 — akkor azt kell mon-
danunk, hogy még akkor is volna alapunk az Apologia 
teljes történetiségében kételkedni, ha Platón nyiltan elle-
nünk tanúskodnék. De Platón seholsem tagadja meg a 
maga művészetét. Itt is, mint a dialógusaiban, ránlk bízza, 
döntsük el mi, mennyire történeti a nyilvánvalóan művé-
szien kidolgozott munkája. 

Viszont azonban kétségtelen, hogy az Apologia sok 
tekintetben más jellegű, mint a dialogusok s a történeti 
értéke is sokkal nagyobb. 

Platón jelen volt a tárgyaláson. S ott volt az 500 bíró 
és nagy közönség is, köztük Sokrates barátai és ellen-
ségei. S a pör kétségtelenül nagy feltűnést keltett, rend-
kívül érdekes volt. Mindenki ismerte a vádlottat, hiszen 
egész életét köztük töltötte; szinte mindenkinek volt veié 
valami kellemes vagy kellemetlen kapcsolata. Mindenki 
kíváncsian leste, mit fog most ez a különös ember mon-
dani. Tehát bizonyosan mélyen belevésődték az elhang-
zott szavak a hallgatók lelkébe. S a jelen voltak legna-
gyobb része még élt, amikor Sokrates védőbeszéde meg-
jelent, tehát Platón a maga hatását gyengítette volna, ha 
fiktív ábrázolását adta volna Sokrates magatartásának és 
védekezése főbb vonalainak.66 

64 Az állandó megszólítás: „<5 ávőpec 'A&rjvaToi" 
65 Ezt bizonyítja a Memorabilia IV 8, 4 is. 
66 Burnet i. m. 63—64. — Kerényi i. m. 134. 



25 

A dialógusoknál sok tekintetben más a helyzet. Bur-
net rámutat arra, hogy nincs okunk feltételezni, hogy 
akár egyetlen dialógusnál is jelen lett volna, Platón. Sok 
dialógus olyan korban játszódik le, amikor még gyer-
mek volt, sőt a születése előtti időben. Sokszor csak egy 
emberrel beszélget Sokrates, tehát nincsenek ellenőrző 
tanuk; a Phaidonban meg alibit igazol Platón, hogy sza-
badon adhassa Sokrates szájába a maga gondolatait is. 
Tehát ezeknél csak a lehetőség van mee...hogy. ívv 
beszélt Sokrates.87 Itt azonban a nagy nyilvánosság előtt, 
úgyszólván az egész Athén színe előtt elmondott beszéd-
ről van szó. Ezért mondja nagyon találóan Wilamowitz: 
„ . . . wenn Piaton das Gedächtnis des Sokrates retten, 
den Urteilspruch als ungerecht erweisen wollte, musste 
er damit rechnen, dass die Richter das Buch lasen, die 
anderen Sokratesschüler auch. Da war er gehalten, die 
Gedanken wenigstens zugrunde zu legen.. die Sokrates 
wirklich ausgesprochen hatte, und er musste sorgiältig 
vermeiden, was Sokrates gar nicht hätte sagen können."™ 

Wilamowitznak e szavait teljesen igazolja az Apoló-
giából világosan kiolvasható célzat is. Platónnak ugyanis 
nyilvánvalóan az a célja, hogy az élő beszéd benyomását 
keltse, hogy szinte. megelevenítve lássuk magunk előtt a 
védőbeszédét mondó Sokratest. Ezt a. célt szolgálják az 
adatok és tanukra, nevekr.e való hivatkozások (pl. 38bc), 
amelyek legnagyobb része természetesen teljes történeti 
értékkel bír. történeti tudósításnak tekintendő. Hiszen még 
önmagát is töbször megnevezi Platón a tanuskodók kő-
zött (34a, 3®b). Ezek á vonások beleillesztve az Apologia 
művészi egészébe legalább is ázt az illúziót óhajtják kel-
teni, hogy így beszélt Sokrates. Tehát bizonyosra, vehető, 
hogy Platón minden lényeges vonáshoz, jelenethez törté-
neti alapszint keres, mert ezt kívánta meg a maga művé-
szi célkitűzése, stílusérzéke. S ezért nincs igaza Wolffnak, 

°7. Bűmet i. m. 63. . ' 
88 Platón, lí. 51. • „ 



26 

amikor Wilamowitz idézett gondolatát kritizálva kije-
lenti, hogy nem tudhatjuk, hogy az athéni olvasóközönség 
mit gondolt, amikor az Apologiát olvasni kezdte; nem 
mondhatjuk, hógy ők „eine sinngetreue Wiedergabe der 
wirklichen Verteidigung" vártak volna benne, tehát Pla-
tónt ez az érzés megkötötte volna.69 Ha talán még ezt el-
ismerjük is Wolfínak, világosan látjuk, hogy Platón mű-
vészi célkitűzése nem engedhette meg a valóságos be-
szédtől való túlságos eltávolodást. Épen ez a célkitűzés 
lesz a legfőbb vezérünk a történeti vonások, mozzanatok, 
adatok és jelenétek meghatározásánál; minthogy sajnos 
csak alig néhány vonást tudunk az Apológián kívül álló 
forrásokból igazolni. 

Tehát most az adatszerűség, Platónnak a történeti-
séghez ragaszkodó művészi célkitűzése alapján és né-
hány külső forrás segítségével megpróbáljuk felvázolni, 
hogyan is beszélt Sokrates? 

a) Az egész beszéd jellege: rögtönzés és iikya Xkyt.iv. 

Bizonyos, hogy Sokrates beszéde improvizált volt; 
ezt igazolja az Apologia egész beállítása. Sokrates meg-
hallgatván a vádlók beszédeit, rögtönözve próbált 'felelni. 
De nem volt készületlen. Hiszen aki .a görög peres eljá-
rást ismeri, tudja, hogy meglehetősen hosszú folyamat 
játszódott le, mielőtt a vádlott a di-A.aa%i\Qitiv elé került. 
Természetesen Sokrates is már a vád benyújtásakor, 

09 Wolff i. m. 94 1. 1. j. Ha Wolff itt még Thukydides Perikies-
beszédeire is hivatkozik, mint szabadon, minden ilyen gátló gondolat 
nélkül költöttekre, meg kell állapítanunk, hogy az utalás nem egé-
szen vág. Thukydidesnél a beszéd állandó műforma, meghatá.rozoit 
jelleggel; Platón csak egy Apologiát írt, egyetlen egy speciális, nagy 
föltűnést keltő esettel kapcsolatban. Itt más szempontok az irány-
adók. Különben is Thukydides sem írt semmi olyant, amit Perikies egy-
általán nem mondhatott volna. Hiszen Thukydides is egészen világo-
san megmondja l. 22 — mint Zeller már rámutatott (i. m. 197 1. 
jegyz.) — hogy iparkodott értelemben és tartalomban a lehetőségig 
ahhoz tartani magát, ami valóban elhangzott. 



27 

majd az áváxqioig és ávxapooía alkalmával tájékozódott 
a vád pontjairól és az ellentél főbb érveiről. S egészen 
biztos, hogy rögtön átlátta a helyzetet és lélekben rögtön 
reagált, megfelelt á vádakra, sőt a feleletét írásban is be 
kellett nyújtania az aröhonnak.70 Továbbá semmi sem va-
lószínűbb, minthogy a barátai között is megtárgyalták a 
dolgot,71 Tehát a lényeget tekintve, jól fel volt készülve 
és nem érték a vádbeszédek váratlanul. Úgy, hogy neki, 
aki egész életében részben maga is a gyakorlati rhetori-
kát művelte, részben a rhetórokkál vitatkozott, nem kel-
lett túlságosan megerőltetnie magát, hogy akár rögtönözve 
is talpraesetten és a megfelelő erővel védekezzék. Tehát 
pusztán a rögtönzött jellegből még nem lehet messzemenő 
következtetéseket levonni a történetiség ellen; legfeljebb 
a világosan felismerhető aprólékos szerkesztési és stílus-
beli műgond írható Platón számlájára.72 

Hogy á rögtönzés mellett az .egész beszéd ^or-á t a 
fiéya kéyeív adta, az kétségtelen. Az Apologián végig vo-

. . 70 V. ö. Meier—Schömann—Lipsius: Das attische Recht und 
Rechtsverfahren. III. B. Leipzig 1915. 

71 Véleményem szerint nem fogadható el a maga egészében a 
Mem. IV 8, 4—6 különben is kétes értékű híradása, (v. ö. Schanz 
i. m. 87) ahol Xenophon azt fejtegeti, hogy Sokrates egyáltalán nem 
beszélt a pöre előtt a vádról. Aki Sokrates vizsgálódó természetét 
ismeri, ezt nem tudja elképzelni. Annyi mindenesetre igaz lehet, 
hogy a szokott beszélgetés-programmját nem túlságosan zavarta; 
hamarosan leszámolt vele. S hogy a daimonion akadályozta volna 
meg Sokratest a védőbeszédre való készülésben (Mem. IV 8, 5), ezt 
sem tartom történeti- adatnak, mert Platón nem említi, holott az al-
kalma meg van rá. Csak azt mondja, hogy a törvényszékre jövetelben 
és a beszéd elmondásában nem akadályozta (40ab). Tehát válószínű, 
hogy itt már egy történeti mozzanat népies tovább fejlődéséről van 
szó épúgy, mint Xenophon daimonion magyarázatánál. Xenophon 
szerint ugyanis a daimonion nemcsak visszatart, hanem buzdít, is; 
sőt Sokrates ennek alapján ' jóslato.kat is osztogat a jóbarátainak 
(Mem. I 1, 2—9). Ez azonban -már nem lehet történeti vonás, mert 
Platón világosan ellene mond (Ap. 31d). 

72 V. ö. Morr i." m. 7—8. és Cron—Uhle—Struck: Piaton, Ver-
teidigungsrede des Sokrates. Kriton. Leipzig und Berlin 1929, 24. 



28 

hul ez a szín (V. ö". főkép 17c, 20e, 21a, 30c, 31e, 37a) az 
első sortól az utolsóig; különben is ez az ironikusan fölé-
nyes hang jellemzi állandóan Sokrates modorát nemcsak 
Platónnál, hanem Xenophonnál is (V. ö. pl. Mem. I 2, 

-32—37). Kétségtéleri tehát, hogy éz a színezet Sokr.atesre 
megy vissza. De, hogy áz utolsó szereplése alkalmával 
sem tört meg s nem változtatta meg a szokott stílusát, 
arra külső bizonyítékunk is van: a Kriton 52c, ahol a tör-
vények szemére vetik Sokratesnek, hogy a tárgyaláson 
kérkedően viselkedett („éy.aXXcúmCov") és Diogenes Laér-
tios II 42, aki a bírák háborgását („d-ogvfirjoávKúv ők TÜV 

öixaa'T&v") említi. Sőt érre bizonyíték az egész xenophoni 
Ajpologia is, amelynek értékéről, hitelességéről lehet vi-
tatkozni,' de az kétségtelen, hogy megszületését épen a 
közszájon forgó, megütközést keltő „/¿EyaX.tjyogía"-nak kö-
szönheti: ,reyQá(paai fikv odv TIEQÍ TOÚTOV (t. i. a védeke-
zése módjáról) xai ülXoi xai návxeq ixvyov vijg fiEyaXt}-
y o q iag aÍTOV' $ xai órjXov chi ovti ovrco g é g qrj&'q 
k)nb Soyxqárovg." (Xen. Ap. 1) 

Tehát bizonyos, hogy Sokrates csakugyan nagyon 
önérzetesen, kissé-gúnyosan, az ő Mgojveía .jának meg-
felelően beszélt az utolsó nyilvános szereplése alkalmával. 
Ezt azért kell ennyire hangsúlyoznunk, mert fontos szem-
pont az egyes részek történetiségének megítélésénél. 

b) Az ellenajánlat. 

Adatszerű jellegénél fogva biztosan történetinek kell 
tekintenünk az "ellenajánlatot magában foglaló rövid rész-
letet (38abc). Itt Sokrates elmondja, hogv ha pénze volna, 
azt szívesen fölajánlaná a halálbüntetés ellenértékéül; hi-r 
szen a pénzveszteséget ő nem tekinti igazi károsodásnak. 
De mivel nincs, legfeljebb csak egy ezüst mnát tud fel-
ajánlani. Majd Platón, Kriton, Kritobulos és Apollodoros 
buzdítására felmegy harminc mnáig; s egyúttal őket ne-
vezi meg kezeseinek. Itt olyan világos adatok vannak, 
amiket legfeljebb más értékesebb források ellentmondása 



29 

esetén vethetnénk el. Schanz meg is próbálta ezt a xeno-
phoni Apológia alapján, de tévedését már Bruns is meg-
győzően cáfolta.73 De még egy külső bizonyítékunk is van 
e rész történetisége mellett: Diogenes Laértios (II 41—42) 
is tűd pénzbüntetés-ajánlatról. Adatai egy kicsit ingado-
zók. de világosan mutatják, hogy Sokrates magatartása 
nem volt túlságosan merev': egy csekély összeg felaján-
lásával eleget tett formailag az ávmíppoig kötelezettsé-
gének.74 

Ez a pont az kétségtelenül, amire a történetiség hívei 
legbiztosabban hivatkozhatnak. Azt lehet mondani, hogy 
Platón ebben a kis részben nyilvánvalóan történeti tudó-
sítást akar adni. Tehát neki ez is fontos volt, neki a történ-
ned tudósítás is célja.75 

De menjüník egy lépéssel tovább. Hogy Sokrates a 
bűnösség kimondása után sem adta be a derekát, sőt büsz-
kén viselkedett, az egyetlen számbavehető ellenajánlatot: 
a száműzetést tudatosan mellőzte s kijelentette, hogy in-
kább választja a halált, azt tudjuk a Kritonból.7B A szám-
űzetést elvetette, azaz a büntetés-ajánlatok eshetőségeit 

73 Schanz i. m. 82, . 98—99. — Bruns i. m. 220 és köv. 1. A 
xen. Apologia azt mondja, hogy egyáltalán nem tett ellenajánlatot. 
Schanz elvi felfogása alapján — t. i. hogy a xen. Ap. protestálás 
a platóni ellen — ezt a tudósítást tartja történetinek. Ma azonban 
már, mint az első fejezetben részletesen kifejtettük, a kis igényű 
xenophoni Apologia alapján már nem' lehet Platonét ilyen lényeges 
vonatkozásban háttérbe szorítani. Már Bruns is, bár elvileg Schanz 
mellé áll, lehetetlennek tartja, hogy ezeket az adatokat Platón légből 
kapta volna. 

74 Diög. Laértios először 25 drachmát mond, majd Eubulidesre 
hivatkozva 100-at emleget. Eubulides pedig — mint ugyancsak Diog. 
Laértios említi II 108 és máshonnan is tudjuk (1. Pauly—Wissowa 
VI. 870) — a megarai iskolának volt tagja a Kr. u. 4. században, 
tehát hitelt érdemlő tudósító. Adata megegyezik Platonéval. 

73 V. ö. Wilamowitz: Piaion. II. 50. 
7 0 Kriton 52 cd : „. • . in zozvvv év abzfj zy ő é g f j v ooi (pvyfa 

zififjoaod-at, el éfioóAov. xal 6'ZZEQ VVV áy.ovo>]g zfjg NÓ?.z<»g émyeioeig, 
zóze ¿y.ov&rjg Tzoifjcrai. ob ÖK .ZÓZE piv évmAkani^ov ág oiix áyavaxzűv, EZ 

őe'oz ZE&vávai OE, dAAa flQov, ó)j zzptja&a. ntjb zfjg (pvyrjg S-ávazov." 



30 

mérlegelte; tehát bizonyosra vehető, hogy a börtön és a 
pénzbüntetés épúgy szóba jöhettek, ahogy Platón adja. 
Ezek után nagyon valószínűnek látszik az is. hogy a 
büszke viselkedésének lényege az volt, hogy kijelentette: 
nem érzem magam bűnösnek, tehát nem ajánlhatok fel 
büníeiést.77 Majd mérlegelve szerény vagyoni helyzetét 
megajánl egy mnát, hogy a formának eleget tegyen. 

Egyetlen vitás pont: vájjon a prvtaneiont megemlí-
tette-e? Platonon kívül még egy forrás (Diogenies Laértios 
II' 42) is tud erről és hozzáteszi: emiatt ítélték nyolcvan-
nal többen halálra, mint ahányan bűnösnek tartották.78 

Minthogy a büszke viselkedése és a büntetés ajánlattól 
való vonakodása kétségtelen tény, egyáltalán nincs ki-
zárva, hogy Sokrates a maga tevékenysége jutalmául a 
prytaneiont felemlítette. Emiatt a hallatlan vakmerősége 
miatt ítélhették nyolcvannal többen véglegesen a legsú-
lyosabb büntetésre; nem pedig azért, mert kijelentette, 
hogy • öreg ember létére már nem akar száműzetésbe 
menni, pénze pedig nincs.79 

Legújabban J . Morr egy Xenophanes-párhuzammal 
próbálja meg e részlet történeti voltát elvitatni. Hogy 
mindenki saját szemével láthassa, milyen túlzásokra vihet 
a motívum-hasonlóságot-vadászó és ebből a történetiség 
ellen érveket kovácsoló kutatás, szükségesnek tartom 
szinte az egész részletet bemutatni; azután, azt hiszem, 
nem lesz külön cáfolatra szükség. 

77 Ezt a vonást emeli ki a xenophoni Apologia is. Ez volt Sok-
rates magatartásának a lényege kétségtelenül. Ügy, hogy nincs is 
igazi ellentét a két Apologia előadása között. V. ö. Arnim i. m. 76. 

78 Diog. Laértios II 42: A csekély pénzbüntetés-ajánlat miatt 
„. . . OoQvflrjaávxojv dé ZOJV dixacrzüv, „évsxa fie'v, ehTE, Z&V ífiol őia-
7iE7iQay/.iév(j)v ziiuuuai zrjv dlxzjv zfjg év ngvzaveitp aizytjEajg." xal 
ol &ávazov aízov xavéyvtaaav. n(io/r&evz£g áXX.as tpéjipovg 4y4oi]Kovza." 
Ez az adat is minden valószínűség szerint Eubulidestől származik; 
v. ö. 75. j. 

.7B. Wilamowitz: Platón. 11.50. 



3i; 

J . Morr i. m. 26—27: 

(A Xenophanes idézet) 

Diels Fr. V.2 I. S. 45: 
„Doch wenn einer auch durch körper-
liche Höchstleistungen den Sieg gewänne, 
„dzrzolaiv x' EIT] xvSpózEpog TZQOCJOQ&V. 

xaí XE NQOEÖQZRJV TPAVEQRJV év áytootv 
UQOZZO, 

xaí XEV alz' Eirj őflpooíiov xzeáviov 
ix nbkEtog xal ÖWQOV 5 ol xEiptf-

Äiov Eizy 
eízexai Innoiaiv, zavzáxe zzávza Ááyoi 
oix éojv ä^iog &03ZEQ iyó>. $<I>prjg yäq 

áflEÍVlúV 
ávÓQÖbv Xnnoiv fyuEZEQTI aotpirj. 
Dieser Brauch „TZQOXQÍVEIV QÚPIJV ZZJG 

áya&zjg ootpírjg," ist nicht „őíxaiov" 
da infolge sportlicher Siege nicht 
„. . . áv örj ¡A&Xkov iv siivopifl TZÓÁig EIIJ. 

opixqbv ó' äv zi TZÓÁEZ yágpa yévoiz' 
éjtí zip 

EI zig de&ÄEvbiv vixip ILioao nag Syd-ag 
ov y&Q niaivEi zavza fivyovg noÄEcog." 

Piatons „Apol." p. 36 d; 
„Der wahre Wohltäter 

verdient 

év zzgvzavEÍip o izEiod-ai, 
jzokv yE päkkov. Tj EI zzg vpoji' 
Znnip fj gvvioQtöt ff ^evyei 
VEVÍXTJXEV 'OÄvpzziaoiv 
p. 36b „zC aiióg slfii Tza-

&EIV 

p. 36e : „. . . xazd zb őíxatov." 

„. . . . éyo> Sé slvai 
„á pév y&Q iftäg TZOIEI Evőai-
povag ÓOXEÍV EÍvaz," 

. Amint látjuk, csakugyan két vagy három szó körül-
belül hasonlít; de hogy a belső szellem mennyire elütő, azt 
maga is érzi: „Gewiss hat Piaton in zwei 'Punkten ge-
ändert: a) indem er an Stelle des Gegensatzes von gcbprj-
oocpír) den von völlig verdienstlosem Ruhm und Reichtum 
des Olympioniken und höchst persönlicher Leistung des 
Philosophen setzte, b) an Stelle materieller Verdienste 
um die S t a d t — od yáq maívei xavxa pvyovg Tiókecog — 
solche seelischer Art." S most jön a meglepő conclusio: 
„Trotzdem ist die Entlehnung zweifellos." ? ! ? De azt hi-
szem, csak magának a szerzőnek. Hiszen még Wolff is, 
aki hasonló utakon néha még merészebb következteté-
sekre jut, kétségtelennek látja itt „a sokratesi éthóst" és 
keményen megrójja Ivo Brunst, aki a fiataJ Platón lelke-
sültségének tudja be a prytaneion megemlítését. „Es war 
ein arger Missgriff von Bruns, in dieser Selbsteinschätzung 



32 

des Sokrates das sokratisehe Ethos zu verkennen-.80 Sie 
ist der reinste Ausdruck der iieyaloüivxía, wie sie dem ein-
zigen Staatsmann Athens zukommt." (Wolff i. m. 49.) ' 

Csakugyan, ha a< prytaneion-ajánlatot elvetjük, -mi 
marad meg Sokrates kétségtelen fieyaXtjyoQía-ia. számára, 
ami annyira sértő volt, hogy nyolcvannal több bíró sza-
vazott a halálára? Nem, ő nem félt a maga büntelensá-
gét, sőt a hasznos szolgálatait hangsúlyozni; a jótevő 
pedig jutalmat érdemel, a város „eöegyévi^ ' -e, a város 
nagy jutalmát: a.prytaneiont. Tehát pusztán az Apologia 
előadása- is nagyon valószínűvé teszi a prytaneion meg-
említését; ezt azután Diog. Laért. híradása véglegesen 
megerősíti. 

A kis bevezető fejezet (XXV.) nem nagy fontosságú. 
De a hangulata miatt (Sokrates nem lepődött meg az el-
ítélt-etésén, sőt inkább a szavazatok megoszlásán csodál-
kozik) továbbá azért, mert már igazoltuk, hogy az ellen-
ajánlatot (nyilván a rövidsége és a helyzethez kötöttségé 
miatt) csaknem történeti tudósításnak szánta Platón, 
szintén Sokrates szavai hű tükrének tarthatjuk. 

Tehát az Apologia második része lényegében tör-
téneti. Történetiek az adatok, történeti a' beszéd hangu-
lata. 

c) A Meletos-cáfolat. --

A Meletos-cáfolatnak,' azaz a hivatalos vád cáfola-
tának (XI—XVc) történeti értékelését tulajdonképen már 
a II. fejezetben megkezdtük, amikor megállapítottuk, 
hogy ez az az archimedesi pont, ahonnan világosan igazol-
ható Platónnak a történetiséget formáló művészi célkitű-
zése az irodalmi minita Gorgias Palamedese segítségével.81 

Az a nagy kérdés mármost, hogy viszont történeti szem-

80 V. ö. Bruns i. m. 222. 
81 I. előbb 16—19. - Minthogy itt tulajdonképen más'szempont-

ból ugyanazt a részt fejtegetem, kénytelen leszek többször is vissza-
utalni, vagy röviden néhány gondolatot ismételni.-



33 

pontból mi az értéke ennek a résznek. Vagy talán telje-
sen elvetendő ez az egész részlet, mint egyszerű kölcsön-
zés, utánzás? Korántsem. Legelőször is le kell szögez-
nünk , hogy pusztán a forma miatt ('hosszadalmas pár-
beszédek) még nem emelhetünk kifogást a történetiség 
ellen. Platón maga is utal rá, hogy a törvény kötelezte 
a vádlót, hogy a vádlott feltett kérdéseire megfeleljen (Ap. 
25d), de máshol is találni erre példát, tehát lehetséges 
volt.82 S minthogy Platón kétségtelenül fontosnak tartotta 
a történeti tudósítást is, amint ez a szigorú adatszerűség-
ből és a tanukra, nevekre való hivatkozásból több helyen 
kitűnik,83 valószínű, hogy ennek a résznek is volit valami 
történeti alapja. Elsősorban ilyen résznek látszik, ahol 
Meletos a sok faggatást megunván és félvén, hogy kelep-
cébe kerül, nem akar válaszolni. Sokrates pedig biztat-
gatja: „ánoxqívov 0) áya&é• xal yáq Ó vófiog XEÁEVEÍ ánoxqí-

vsod-ai." (25d). Ennek a résznek csak úgy lehetett hatása 
az olvasók között, akkor volt igazán értelme, ha történeti 
reminiszcenciákra épült. Hiszen az egész beszédnek két-
ségtelenül az a célja, — mint már kimutattuk84 J— hogy 
az élő beszéd benyomását tegye, hogy szinte azt higyjük, 
hogy most beszél a bíráik előtt Sokrates. Mármost Platón 
művészi stílusérzéke, a történetiséghez legalább a főbb vo-
násokban biztosan ragaszkodó célkitűzése nem enged-
hette meg, hogy — épen a 'hatás szempontjából — ilyen 
nagy. résznek és ilyen jellemző résznek j i e legyen han-
gulati alapja. Azaz elgondolhatatlan, hogy a faggatott és 
megzavarodott, felelni nem akaró Meletos arcképe légből 
kapott volna. 

Viszont kétségtelen, hogy Platón utánozta Gorgias 
Palamédesét.85 A belső szerkezet és a stílus egyaránt vi-
lágosan mutatják ezt. Mármost az a szinte eldönthetetle-

82 Meier— Schömann—Lipsius: i. m. III. B.-877. 
83 1. előbb 25. 
84 1. előbb 25. 
85 1. előbb II. fejezet. 



34 

nül nehéz kérdés: mennyi lehet mégis a történeti anyag? 
Próbáljuk meg a történeti és művészi elemeket szétvá-
lasztani. 

1. Nagyon valószínű volt eddig is, hogy a hazai iste-
nek elhanyagolásának a vádját nem egy szofista tréfával 
ütötte el Sokrates. De mintán megvan az irodalmi minta, 
azt kell mondanunk, hogy bizonyosan innen vette ezt át 
Platón.86 S az lehetett a célja — ezt el kell ismernünk 
Wolfínak87 — hogy az istentelenség általános régi vádjá-
val szemben igazolja Sokra'test. 

2. Mi marad meg hát Sokrates számára e vád cáfo-
latából? Biztos, hogy a daimonionra utalt, mint a vád 
egyik okára (31d) s az is biztos, hogy a daimonion lénye-
gét kifejtette (31d) s ezzel a jelentéktelenségét a-vád szem-
pontjától nyilvánvalóvá tette. Ügy, hogy szinte elképzel-
hetetlen ezek' után, hogy ne hozta volna kapcsolatba a 
váddal, azaz ne a vádat cáfolta volna vele elsősorban. Ezt 
a feltevésünket megerősíti, hogy a Meletosszal való vitat-
kozásnak is a daimonion a tengelye. S azután Platón, 
hogy az igazán lényeges vád, a régi komédia istentelen-
ség vádja ellen (hiszen Platón szemében biztosan nem 
sokat jelent a „hazai" istenek tagadása; gondoljunk csak 
arra, hogyan bánik el a (homerosi istenvilággal a Politeia 
II. és III. könyvében) megvédje szeretett mesterét, fel-
használta a Palamedes-kínálta remek szofizmát és a hely-
zetre alkalmazta. Azaz Meletost a vita során arra az állí-
tásra készteti, hogy Sokratest teljesen éüeoc-nak mondja. 
Ezt azután nagyon könnyű neki megcáfolni, hiszen Me-
letos önmagának mond ellent: előbb azt mondta, hogy új 
istenségeket hoz be, most pedig teljes istentelenséggel vá-
dolja. Meletos azt sem tudja, mit csinál. Ez nagyon jól 
hat, minthogy megvan a történeti alaphangulata: 1. a za-
vart beszédű Meletos; 2. a daimonionról is szó esett; mind-

86 1. bővebben előbb II. fejezel. 
87 Wolff'i. m. 94—95; — v. ö. még Schanz i. m. 71 és köv. 1. — 

Morr i. m. 10. 



35 

•erre nagyon jól rá lehetett építeni ezt a kis művészi bő-
vítést, aminek megvan a maga messzetekintő célja: a je-
lentéktelen Meletost egyszer s mindenkorra nevetségessé 
tenni s Sokratest az igazi vád ellen megvédeni az utókor 
előtt! 

Még sokkal nehezebb a dolgunk a másik pont, az if-
júság-megrontása-vád cáfolatának megítélésénél. 

1. Nagyon valószínű, hogy Sokrates itt is alaposan fel-
használta a törvényben biztosított kérdezgető jogát; hi-
szen nem lett volna „Sokrates" ha erről — a kétségtele-
nül neki előnyt is jelentő — eszközről lemondott volna. 

2. Platón művészi technikája, mint már többször 
hangsúlyoztuk, minden lényeges vonáshoz történeti aláp-
színt keres, tehát ennél a fontos résznél szintén kell va-
lami történeti magnak lenni. 

3. Biztos, hogy az ifjak megrontásával és javításával 
voltak kapcsolatban Sokrates kérdései, hiszen ez volt a 
vád tartalma; s így mi sem valószínűbb, minthogy ki-
derült Melétos tájékozatlansága. Tehát a XII. c. lényegé-
ben történeti.. 

4. De a vita befejezése, ahol az derül ki, hogy tulaj-
donképen senki sem ronthatja szándékosan az ifjúságot, 
mert magának árt vele, tiszta szofizma s a befejező for-
dulatnak csaknem szószerinti megegyezése pedig nyilván-
valóan az .irodalmi mintára, Gorgias Palamedesére 
mutató 

Mindezekből a megfontolásokból egy nagyon fontos 
elvi következtetést lehet levonnunk: még ott is. ahol nyil-
vánvalóan használt Platón irodalmi mintát, ki lehet mu-
tatni a történeti alapszínt, a történeti vonásokat. Viszont 
azonban az is nyilvánvaló lett előttünk, hogy ott, ahol 
Platón egészen szembeötlően háttérbe szorítja a hivatalos 
vádat, értelmetlennek és teljesen alaptalannak mutatja ki, 
és minden fontosságot a régi vádaknak tulajdonít, egy 
irodalmi mintadarab hatása alatt áll. Tehát most már elő-

88 1. előbb 16 és köv. 1. 
3* 



36 

zétesen is nagyon valószínűnek kell tartanunk azt, hogy 
az Apologia első részében (II—X. c.), a régi vádak rend-
szeres fejtegetésében, sok része lehet a történeti távlatból 
értékelő művész kezének.89 De van ott egy pont, amellyel 
ez az egész rész nagyon szorosan összefügg s amely a 
történetiség világos ismertetőjelével (tanura hivatkozás) 
rendelkezik: a delphii jóslat-felelet megemlítése (21a). 
Evvel az- isten-válasszal, mivel az első rész, sőt úgyszól-
ván az egész Apologia megítélése tőle függ, külön kell 
foglalkoznunk. 

d) A jóslat. 
Az első beszéden, a tulajdonkénen! apologián is a péya 

Mysiv hangulata ömlik el, mint már láttuk. Felvetődik a 
kérdés, mi volt ennek a fisyaXtjyoqía-mk a tartalma? 

Az első pont, amin megütközhettek a bírák s amit az 
adatszerűség és a tanura való hivatkozás miatt történeti-
nek kell tartanunk: Sokrates bizonyosan felemlítette 
C h a i r e p h o n delphii e s e t é t ; „xaí %ovxcov héqi ö áöeXtpbg ísiúv 
aixov ovxooi /.LAQTVQRJOEI, énsiőij éxsivog XEXEXEVXX]XEV" (21a). 
„Ez itt e!", ez a Chairekrates09 tanúskodik mellettem, 
mondja Sokrates. Tehát Chairekrates ott volt a tárgya-
láson és.igazolhatta, hogy Sokrates nem hazudik: a del-
phii jósda csakugyan megörvendeztette buzgó és heves 
követőjét91 Chairephont (aki azt a kérdést tette fel: van-e 
bölcsebb ember Sokratesnél?) egy ünnepélyes „nincs"-
csel, vagy egy egyszerű tagadó mondattal: -iiyőEig cocpé-
xEQÓg éoxivu (21a).92 Sokrates ezután elmeséli, hogy nagyon 
e l c s o d á l k o z o t t a z i s ten fe le letén 2 1 b : xí noxs XéyEi ó d-sóg, 
y.ai xí TiozE alvíxxExai Hiszen ő egyáltalán nem tartja 
magát bölcsnek, már pedig az isten nem hazudhatik. Ezért 
elhatározta, hogy megvizsgálja az embereket, hogy ki-

89 V. ö. Wilamowitz: Platón. II. 52. 
90 Chairephon testvére Chairekrates volt; lásd Mem. II 3, 1. 
91 Ap. 2la: ». . . xal 'lőre őij, olog f^v X.aiqe(p&v, ebg oupodQÖg íq>* 

8 TI öpffr/creiEv." 
92 Wilamowitz: Platón. II. 53. 



37 

mutathassa: íme ez bölcsebb, te pedig engem mondtál.93 

így sorba véve a polgártársait, a politikusokat, költőket, 
kézműveseket, végül is be kellett ismernie, hogy az isten-
nek igaza van: ő. ugyan tudja magáról, hogy semmit sem 
tud, de a többiek még ezt sem tudják, s így mégis csak ő 
a legbölcsebb közöttük (23ab). Evvel a kellemetlen vizs-
gálódással azután nagyon sqj? ellenséget szerzett magá-
nak s ez az ellenséges hangulat szórta rá a komédia 
régóta közkeletű rágalmait, hogy a levegőben levő és a 
földalatti dolgokat kutatja, nem hisz az - istenekben és a 
rossz ügyet is diadalra tudja vinni (23d). Ez a rövid tar-
talma "ennek a jelentős résznek, mely a legtöbb. kritikát 
hívta ki, épen perdöntő fontossága miatt; ha ez történeti, 
akkor a tulajdoniképeni védőbeszéd legnagyobb részben 
Sokratesre vezethető vissza. Épen a kérdés fontossága 
miatt szükségesnek tartjuk az eddigi irodalmat kissé rész-
letesebben belevonni tárgyalásunk menetébe. 

A jóslat maga történeti; ezt bizonyítja Platón tanu-
állítása94 (21a). Ügy, hogy még azok is kénytelenek ezt 
elfogadni, akik a leghevesebben tiltakoznak a beállítás 
történetisége ellen; vagyis az Apologiának ama híradása 
ellen, hogy Sokrates embervizsgáló tevékenysége a del-
phii eset hatása alatt indult volna meg.95 T. i. Schanztól 

93 Sokán azon is mégütköztek, hogy Sokrates itt észrevehető 
finom iróniával kezeli magát a jóslatot is; először kételkedik 
benne, megvizsgálja, hogy megcáfolhassa, később meg teljes 
hittel az egész hivatását erre vezeti vissza. (Pl. R. Pöhlmann: i. m. 
54 és H. Gomperz a Neue Jahrb. 1924 idézett cikkében 164). Első pil-
lantásra csakugyan feltűnik nekünk ez a vonás. De meg kell gondol-
nunk, hogy egy jósfeleletről van szó, ami igen gyakran homályos, 
kétértelmű ..atviypa" volt s amit meg kellett előbb gondosan vizs-
gálni, hogy mit is mond az isten, lehet-e a szavát szószerint venni. 
Tehát korántsem kísérte ezt olyanféle hívő, tiszteletteljes, kritikát-
lan meghódolás, mint amilyennel a keresztény ember fogadja az 
írás prófétáinak szavát. Sokratesnél meg épen az lenne a feltűnő, 
ha nem vizsgálná meg a lehető legpontosabban. 

94 V. ö. Wilamowitz: Platón. II. 52. 
98 Pöhlmann; i. m. 51; — H. Gomperz i. m. Neue Jahrb. LIIT, 

167; Wolff i. m. 70. 



38 

kezdve sokan azt a véleményt képviselték, hogy a jóslat-
nak ez a beállítása nem lehet történeti, azaz nem szár-
mazihatik Sokrates szájából, mert egyszerűen nem felel 
meg a történeti tényeknek. Sokratesnek már ismert bölcs-
nek kellett lennie, amikor Chairephon a delphii jósdát 
megkérdezte, hiszen csak így tudhatott róla Pythia Del-
phiben és így adhatta azt a választ: hogy senki sem böl-
csebb nála.96 Szerintük tehát itt nyilvánvalóan Platón mű-
vészi beállításával van dolgunk. Platón tudja is, hogy ezt 
nagyon sokan rögtön átlátják; de ő a magasabb költői 
igazságot: hogy Sokratesneik valóban isteni hivatása volt, 
ilyen formában akarta érthetőbben kifejezésre juttatni. 
„Er sagt die Wahrheit, aber er erzählt sie wie. ein Mär-
chen. Er findet eine für den verständnissvollen Teil seiner 
Hörer allerdings sofort durchsichtige Form, die nur dem 
Übelwollenden noch für einen Augenblick den Kern seines 
Oedartkens halb spielend versohleiert."97 E megdönthetet-
lennek látszó chronologiai érvelést Wilamowitz-Moellen-
dorff ingatta meg először, amikor kimutatta, ho'gy semmi 
komoly akadálya nincs annak, hogy Sokrates hivatásá-
ban való megerősödését, azaz működésének igazi megkez-
dését a jóslattól származtassuk. Chairephon körülbelül 
423 tájban kérdezhette meg a jósdát. Sokrates ugyan már 
azelőtt is vizsgálgatta az embereket, de akkor erősödött 
meg benne igazán a hivatás gondolata. Tehát maga Sok-
rates így állíthatta be a dolgot. (Piaton II. 52—54). 

Még tovább megy E. Horneffer. Hosszasan fejtegeti 
(i. m. 76—104), hog:y Sokrates csak a „nyilvános" ember-
vizsgáló tevékenységét vezeti vissza a jóslatra. Már pedig 
ez a nyilvános tevékenység csak később, a Felhők meg-
jelenése után kezdődhetett; hiszen a Felhők még csak a 
„(pqovxtoT'fjQiov" -ba zárkózott, az embereket kerülő böl-
cselkedőt ismerik és még semmit sem tudnak az „utcai 

96 Schanz i. m. 73. — Bruns i. m. 210. — Pöhlmann i. m. 47. — 
Maier i .m. 112. 

97 Bruns i. m. 216. 



39 

prédikátorról", akinek Sokratest Platón Apologiája raj-
zolja (i. m. 79—80). Már pedig elképzelhetetlen, — ha ka-
rikatúrát adnak is a komikusok — hogy egy a piacokon 
szereplő, emberekkel érintkező, embereket térítgető pré1 

dikáfort, úgy ábrázoljanak, mint pl. Aristophanes a Felhők 
362—363 soraiban: . b e i (ÍQEV&VEI x'év xaioiv óóoíg xai xá-
(pd-aljxiú jiaqafid/J-Eig xávvTióőrjxog xaxá nőXX' &VE%EI xácp' f^iiv 

oEfivongooconETg." S ne említenék, noha épen az utcai visel-
kedésének jellemzéséről van szó, hogy áz embereket meg-
szólítgatja, velük beszédbe, vitába elegyedik és igyekszik 
őket meggyőzni. Tehát nyilvánvaló, hogy Sokrates. csak 
későbben kezdett hozzá polgártársai nyilvános vizsgálga-
tásáhóz. 'Hiszen ez a fejlődés természetes útja: már előbb is 
bölcselkedett, sőt nagyfokú igénytelenségével, lelki fegyel-
mezettségével bizonyosan kiemelkedett a többiek közül 
(97),98 de épen a jóslat, ami kb. a Felhők idejére eshetik 
(101), vezette azután rá a maga igazi hivatására, polgár-
társai erkölcsi' megjavítására, erre a nyilvános tevékeny-
ségre, ami épen az öregebb korban válik egészen termé-
szetessé (76). 

Horneffernek lényeges vonásaiban meggyőzőnek lát-
szó érvelését H. Gomperz iparkodik cáfolni, illetőleg egyes 
pontokban módosítani.99 Gomperz szerint a jóslat régibb,, 
mint a Felhők, mert Chairephon régebbi idő óta tanít-
ványa Sokrátesnek (i. m. 164—165). Véleményem szerint 
ez egyáltalán nem döntő bizonyíték: nem tudjuk, hogy 
Chairephon csak a jóslat után csatlakozott volna Sokrates-
hez; később is megkérdezhette •— kíváncsiságból, vagy 
hogy külső tekintéllyel is igazolhassa választását — váj-
jon nincs-e Sokratesnél bölcsebb ember. Hiszen Gomperz 
•maga is bevallja, hogy egy komikus sem céloz a delphii 
jóslatra, jóllehet alaposan minden oldalról gúnyolják Sok-

98 Még az sincs kizárva, hogy természetfilozófiával is foglalko-
zott bizonyos mértékig, hiszen csak így érthető a későbbi merev el-
zárkózás (V. ö. Apol. 19bc. Horneffer i. m. 96; Maier i. m. 165). 

99 H. Gomperz i. m. Neue Jahrb. LIII, 129—173. 



40 

ratest és hűséges famulusát, Chairephont; de ezt avval 
magyarázza, hogy a jóslat nem keltett feltűnést (166). 
-Elég gyenge érv, különösen ha megfigyeljük, hogy a kö-
vetkező lap jegyzetébein viszont azt írja, hogy az athé-
nieknek természetesen a delphii jósda elismert tekintély 
volt! (167 1. 2 j.) Ilyen módon tehát nem valószínű, hogy 
egy komikus sem célzott volna rá, ha a jóslatról bármily 
csekély tudomásuk is van. 

Gomperz másik fontos érve, hogy Sokratesről egy-
általán nem tudjuk igazolni, hogy akár élete vége felé is 
„nyilvános" tevékenységet fejtett volna ki. Iparkodik ki-
miutatni, hogy a Memorabilia legtöbb elbeszélése csak al-
kalomszerű véletlen beszélgetésről számol be s egyáltalán 
nem kelt bennünk „nyilvános-tevékenység"-szerű benyo-
mást. És Piatonnái is egészben véve ugyanaz a helyzet. 
Tehát azért nem beszélnek a komikusok Sokratesnek nyil-
vános tevékenységéről, mert ilyen módon Sokrates a Hor-
neffertől feltételezett mértékben sohasem működött (160 
1: 2 j.). Azt mindénesetre el kell ismernünk, hogy Hornef-
fer egy kicsit túloz, amikor Sokratest valóságos utcai pré-
dikátornak akarja feltüntetni (i. m. 79—80): hiszen bizo-
nyos, hogy Sokrates tanító-apostoli működése — szinte 
kizárólagosan intellektuális jellege miatt — nem azonosít-
ható a bűnbánatot, vezeklést hirdető „prédikációk" fogal-
mával, mint ahogy Horneffer teszi (78). Itt az Apologia 
előadása- bizonyosan túlzott, amint az apologetikus cél-
zatból természetesen következik s amint nemsokára lesz 
alkalmunk rámutatni; mindenesetre azonban meg kell ál-
lapítanunk, hogy az erőteljes nyilvános szereplés igenis 
kimutatható. 

Még ha nem is volna csakugyan más bizonyítékunk 
Sokrates nyilvános, protreptikus tevékenységének igazo-
lására, mint Platón A-pologiája, akkor sem mondhatnók 
azt, hogy az Apologia előadása nem történeti. Még pedig 
abból az egyszerű okból nem, mert nincs jobb történeti 
forrásunk és mert az ellenkezőjét máshonnan nem lehet 
bizonyítani. De meg aztán egyenesen lehetetlen Platonról 



41 

feltételezni, hogy mikor mestere emlékét védeni akarja, 
merőben légből kapott, hazug színeket használ. Platón a 
lelkes tanítvány túlozhat, szépítheti mestere emlékét, sőt 
még tévedhet is, de hazugságot, puszta fikciót nem tehe-
tünk fel róla, amint ezt már Bruns klasszikusan leszö-
gezte.100 Tehát Sokratesnek ez a nagyon hangsúlyozott 
nyilvános tevékenysége is lényegében kell, hogy igaz le-
gyen — már pusztán az Apologiá alapján is (17c, 29cde, 
30a—31c). De egyéb bizonyítékok terén, sem állunk olyan 
rosszul, mint ahogy azt H. Gomperz hangsúlyozza, sőt 
maga Horneffer is panaszolja (i. m. 78). Nézzük csak pl. 
a M e m . I 1, 1 0 : „'AXXa pryv éxElvóg ye áei pév rjv év TG; 

<p a v e Q qr nqq> te yáq elg to v g . neqmárovg xal rá yvpváoia 
•fiei xal nlrjbovorjg áyoqág éxsl tpavEQog. fpv, xai TÖ Xomov áei 
vfjg f}péqag ^v őnov TIXEÍOTO iq pélloi avvéoso&ai. 
xal SlsyE FISV <bg TÖ TCOXV, %olg ŐE [lovlopévoiq ÉIGFJV áxovEiv." 
Tehát Xenophon is világosan tanúskodik róla, hogy Sok-
rates egész nap „nyilvános" tevékenységet folytatott. 
Reggel elment a filozófiai iskolákba és gymnasiumoikba, 
ahol főként természetesen az ifjúsággal beszélgetett, de a 
nap többi részét ott töltötte, ahol a legtöbb emberrel talál-
kozhatott és tárgyalhatott velük az ö szokott .témáiról: 
tí evasfiég, %í áoefiég stb„ mint Xenophon alább (I 1, 16) 
meg is mondja. Ez a tudósítás teljesen megegyezik Platón 
Ap. 17c-vei: „Legyetek elnézők — mondja Sokrates — 
ha úgy beszélek most is veletek, ahogy szoktam „. . . év 
áyoqfi énl TÜV TQANE^&v, Iva vpöjv nollol áxrjxőaoi . . ." 

Tehát itt is nyilvános tevékenységről van szó, nem a 
„<PQovTioTjiQiova -ba zárkózásról és büszke elvoniultságról, 
mint a Felhők Sokratesénél. S hogy ez a tevékenység 
mennyire protreptikus jellegű volt (amellett, hogy termé-
szetesen Sokrates lényének megfelelően elsősorban a be-
látást akarta elérni, az észen keresztül iparkodott hatni) 
arra a Memorabilia egész hangulata és Platón Symposion-
jának Alkibiades beszédje mellett klasszikus hely a Mem. 

100 1. előbb 6. 



42 

I 4, 1, amire Maier is hivatkozik (i. m. 370 1). „El ős xivsg 
.5coxgázrj vo\iít,ovoiv, <bg svioi yqácpov'aí xe xal Xéyovcri Ttsql ainov 
xsx/xcuqófxsvoi, 7t QO T qéxp áo ü a T fi év áv & Q cb.7i o v g ¿Tt'á-
qsxrjv xqáxioxov ysyovévai, nqoayayslv ó' én* cdixrjv 
ovy ixavóv, oxsifjújxsvoi ui) ¡xóvov cl éxslvog xoXainrjqíov k'vsxa 
xovg 7távx' olousvovg slőévat, éqmxwv fjXsyxsv, áXXa xal a Xsycov 
ovvrj/j.éqsvs xoZg ovvöiaxqißovoi, őoxí/xcc^óvxcov sl íxavog rjv 
ßsXxiovg TtoisZv xovg owóvxag." B i z o n y o s a n á l l í that juk tehát , 
hogy Sokratesnél ez a nyilvános, protreptikus jellegű 
tevékenység — ami élete vége felé kétségtelenül jel-
lemezte — tulajdonképen a- Felhők után kezdődött és 
így nincs semmi akadálya annak, hogy az' időrend 
miatt az Apologia tudósítását ne fogadhassuk el, mi-
kor a delphii jósda féleletétől keltezi Sokrates nyil-
vános tevékenységének megkezdését. Tehát Sokrates 
maga is így állíthatta be a dolgot, mert így volt. Különben 
is, ha elfogadjuk, hogy a jóslatot felemlítette Sokrates á 
tárgyaláson, amint hogy a tanúskodás miatt még Gomperz 
is kénytelen megengedni (i. m. 167), bizonyos, hogy azt 
valami összefüggésbe állította; még pedig a legvalószí-
nűbb, hogy épén abba,, amit Platón ad, hiszen ez követke-
zik a legtermészetesebben a helyzetből és Sokrates VÍZST 

gálódó lényéből. Jobb forrásunk egyáltalán nincs. A xe-
nophoni Apologia híradását Platonéval szemben még a 
hitelesség egyik legbuzgóbb védelmezője, Arnim sem meri 
elfogadni.-. „Bei Xenophon ist das Chairephonorakel als 
Fhrung des Sokrates durch die Götter ein Gegenstück zu 
seinem Daimonion. Mán versteht leicht, dass wenn. Her-
mogenes nur die Hauptstücke der Sokratesrede, losgelöst 
aus ihrem echten Zusammenhang überlieferte, diese bei-
den Dinge sich in seinem Bericht zusammenfinden, als 
Selbstanpreisungen des Sokrates, die schädlich gewirkt 
hatten" (i. m. 87). Ha tehát Gomperz —. axenophoni Apo-
logia szellemében — csak annyit akar elismerni, hogy 
Sokrates csak azért vágta ezt a bizonyítékot az athéniek 
szemébe, hogy lám, ez a régi, mindenütt tiszteit vallásos 
tekintély milyen jó véleménnyel van az ő magatartásáról, 



43 

(v. ö. xeh. Ap. 13—14) éz egyáltalán nincs döntően bebizo-
nyítva. Csak azt mutatja, hogy Qomperz Platón adataival 
szemben Xenophonnak, még pedig a xenopihoni Apológiá-
nak tulajdonít nagyobb jelentőséget, holott ilyen igények-
kel maga ez a kis mű sem óhajt fellépni. (V. ö. xen. Ap. 
1 és 22). 

E. Wolff új oldalról támadja meg a jóslat beállításá-
nak történetiségét. Kutatásának főcélja az Apologiát mint 
műfajt vizsgálni; tehát elsősorban a formai elemeket,101 

azok eredetét és szerepét vizsgálja s következtet — leg-
többször elég merészen — a történetiség ellen. A szóban 
forgó esetben arra keres magyarázatot, hogy Sokrates hi-
vatásának megrajzolásánál miért épen a jóslat formát vá-
lasztotta Platón.102 

Erre a kérdésre a választ Wolff szellemtörténeti fel-
fogása szerint az egész Platónt megelőző és körülvevő 
szellemi élet, főként az irodalmi megnyilvánulások vizs-
gálata adhatja meg. Itt találhatta meg Platón a mintát, 
amit azután a maga művében is alkalmazott. Szerinte 
ennek a tudósításnak megvan a szilárd helye a görög 
elhivatás-történetek tradíciójában, amelyekben a --nagy 
bölcsek bejelentik, hogy miként részesedtek az isteni böi-
cseségben. Így látjuk ezt már Hesiodosnál. Epimenides-
nél, Parmenidesnél. S most az Apologiában is egy ilyen 
kis elhivatás-történet előzi meg Sokrates filozófiájának 
tulajdonképeni rajzát. . . . (i. m. 72). Azonban azt maga is 
elismeri, hogy ezektől a mythosoktól az Apologia elbeszé-
lését egy dolog határozottan elválasztja: a jóslat-útján 
való elhivatás. Azoknál álom van vizió, ott kapják a 
oorpícc-1; Sokrates egészen másképen jön rá a maga portá-
jára, a TtoXmxr] 'cíyvrj.Yt: • Ö kap egy aXviypa-1 és ezt kell 

101 Még pedig a legtágabb értelemben: nemcsak a törvényszéki 
beszéd formáiról van nála szó, hanem az egyes gondolatok, motí-
vumok szellemi megjelenési formáiról is. 

102 Természetesen Wolff szerint Platón Apologiája szabad. míö 
alkotás; föl sem tételezi, hógy ez a beállítás Sokratestöl is szármáz-
hátik. „Exakt" bizonyítékával a IV. fejezetben foglalkozunk. 



44 

megfejtenie (i. m. 72). Ámde az ő szokott kérdései {xí m 
xaXóv; stb.) is ilyen alrly^ara-k, amelyek az embert elő-
ször zavarba hozzák, aporiába ejtik, azután vezetik a 
rpqóvrjois -hez, a józan belátáshoz. Világos tehát — Wolff 
szerint — h o g y Platón azért választotta Sokrates elhiva-
tásának rajzánál ezt a jóslat-formát, (nem pedig az álmot, 
a víziót, noha 33c és köv. azokat is emlegeti) mert ez felel 
meg Sokrates belső természetének, a pragmájának. Az 
évvnviov az álom sphaerájába, a őóila világába való, a 
költőknek jó; ilyen módon Sokrates szerint nem lehet tu-

' dáshoz jutni. „Es entspricht Sokrates' Erweckerberufe, 
wenn sich auch seine Berufung in derselben Erkenntnis-
form vollzieht, die er selbst als die allein gültige an-
erkennt: der Erweckung. Wie er durch die elenktisohen 
Fragen, seine alviyuara die Menschen zur Erkenntnis 
ihrer selbst, der Normen ihrer geistigen Existenz und da-
mit zum wahren Sein führt, so ist er auch selbst durch 
das aiviyjxa des Apollon des eigenen Wesens, der eigenen 
cpioig inne geworden: ist Sokrates geworden." (i. m. 73). 
Az aTviypa, mint az önismeretre vezető eszköz, már szi-
lárd irodalmi forma: lásd Hesiodos Erga 202 és köv. 1. 
Theognís 667 és köv. 1. (i. m. 72—73). 

Wolff gondolatmenete kétségtelenül szellemes, sőt 
szinte azt mondhatnók agyafúrt; de egyáltalán nem meg-
győző. Először is ki kell emelnem, hogy maga is elismeri, 
hogy a jóslat útján való elhivatásra nem tudott irodalmi 
mintát találni (i. m. 72), pedig bizonyára nagyon kere-
sett. Tehát ez egy egészen speciális eset. Ámde folytatja, 
az ő szokott kérdései is ilyen am^ara-k , amelyeket meg 
kell fejtem. Tehát — mondanók mi — egészen természe-
tes, hogy ezt az istentől kapott ai'viyua-t, amelynek a 
megfejtése neki különös élvezet lehetett, hiszen teljesen 
megfelelt a maga belső természetének, a pragmájának 
(v. ö. Wolff i. m. 73) nagy örömmel fogadta, fejtegette, 
azaz vizsgálgatta az embereket, gyűlölségre tett szert és 
mindezt el is mondta a törvényszéken. De Wolff koránt-
sem ilyen egyszerűen következtet, ö nála világos, hogy 



45 

mindezt csak Platón látta át igazán és — annak dacára, 
hogy maga is elismeri, hogy a jóslat történeti és felem-
líthette Sokrates (i. m. 70) — Platón (az eredeti okát és 
összefüggését a jóslat felemlítésének mellőzve) állította 
be úgy, hoigy mindez megfeleljen Sokrates belső termé-
szetének és ilyen módon méltóképen tudja ábrázolni mes-
terét. 

Nekem ez az egész okoskodás természetellenesnek 
látszik. Még ha igaz is, hogy az ainigma, mint önismeretre 
vezető eszköz, az irodalomban szokásos forma volt, — 
bár a Hesiodos és Theognis utalások elég messze eső je-
lenségek — miért nem ismerhette ezt maga Sokrates is 
és a maga elismerten történeti esetében miért nem nyilat-
kozhatott volna úgy, hogy az elbeszélése irodalmi min-
tákra emlékeztet. Wolffnak ez az érvelése tehát koránt-
sem bizonyít a történetiség ellen, sőt — amint az egyes 
mozzanatokat a saját okoskodásából kiemeltük: az eset-
nek speciális voltát és hogy Sokrates lényének minden 
tökéletesen megfelel — épen ellene szól. 

Megállapíthatjuk tehát ezek után, ho:gy semmi ko-
moly okunk sincs a< jóslat történetiségét és annak felemlí-
tését kétségbe vonni; még pedig abban az összefüggésben, 
amit Platón ad. Hogy a jóslat jelentőségét Sokrates éle-
tére az Apologia előadása túlozza, azt már Wilamowitz is 
megengedi (Platón II 54) és részletesen bizonyítja H. 
üomperz. Gomperz t. i. kimutatja 'azt, hogy a daimonlon-
nal szemben, noha az'már gyermekkora óta élt az isten-
ség hirnökeként Sokrates lelkében az Apologia tanúsága 
szerint (31cd), Platón nagyon kiemeli a delphii jóslat sze-
repét (i. m. 164). Ezt mi is szívesen elismerjük, sőt a mi 
bizonyításunk alapján is igazoltnak látjuk. A hivatalos 
vádnak semmibe vételénél biztosan (a Gorgiasi mintadarab 
hatása alatt) Platón művészi keze dolgozott, hogy a régi 
vádak jelentősége minél teljesebben kidomborodhassék. 
Tehát az a hosszadalmas, fejlődéstörténeti beállítás, amit 
az Apologia elején találunk (II—Xc.), nagyon sok vonás-
ban Platónnak tulajdonítandó. De hogy a történeti értéke-



46 

lésnek már Sokrates valóban elhangzott beszédében is 
szerepe volt, azt a jóslat történetisége világosan bizo-
nyítja. 

e) Az első beszéd harmadik része (XVI—XXIVc.). 

Bizonyosan történeti — közvetlen belátás alapján — 
az a részlet, ahol Sokrates kijelenti, hogy semmiképen 
sem lehet őt hallgatásra bírni; még akkor sem, ha ezzel a 
feltétellel szabadon eresztenék; ő nem hagyhatja abba az 
istentől rábízott foglalkozást. Ez Sokrates magatartásának 
lényege s emiatt kétségtelenül történeti vonás: ez a leg-
nagyobb psyalrjyogía, ami elsősorban oka volt az elítélés-
nek, amint Wilamowitz világosan felismerte (Platón II 
54). Teljesen beleillik a beszéd történeti hangulatába: 

• Sokrates nem érzi magát bűnösnek és kitart a hivatása 
mellett, aminek lényegét, ártalmatlan- voltát természete-
sen ki kellett fejtenie.103 S ha még valaki kételkednék 
Sokrates magatartásának ilyen jellegében, hivatkoznom 
lehet a II. beszéd, a büntetésajánlat világosan igazolt tör-
ténetiségére:104 Sokrates magatartásának lényeges vonása 
a bűntelenség tudata volt és ezt hangsúlyozta is. Sőt az 
is bebizonyosodott, hogy a városnak tett jó szolgálatait is 
kiemelte (prytaneion). Mármost, ha Anytos beszédére 
Sokrates reflektált, amint a platóni Apologia mu-
latja (29c), kétségtelenül elismerte, (volt benne ennyi 
humor) hogy igaza van Anytosnak: öt vagy nem kellett 
volna idehozni, vagy most már az ifjúság érdekében ha-
lálra kell adni — mert ő bizony semmiképen nem hagy-
hatja abba a maga jónak ismert, istentől kapott tevékeny-
ségét. Ezt Platón nem találhatta ki, aminthogy nem is vi-
tatja senki; legfeljebb hallgatón mellőzik, mint például 
Schanz a történeti mozzanatok összegyűjtésénél (i. m. 

.103). 
E részlettel kapcsolatban lehet a történetiség szem-

103 Ez a gondolat is igazolja a jóslat-beállítás történetiségét, 
104 1. előbb 29—30. 



47 

pontjából a legjobban megítélni Wolff formai kutatásainaK 
egyik legfőbb pontját, Wolff az Apológia félépítését for-
mai szempontból vizsgálva arra a megállapításra jut, 
hogy a „ngoaígeois", „die ethische Willenswahl", (amit 
Aristoteles az E. N. 1111b 4 és köv. sorokbán definiál) az 
Apologia nagy részének konstitutív formája.105 Azaz tu-' 
lajdonképen azt akarja evvel mondani, hogy Platón, aki 
szabadon (lehetőleg a történetiségtől függetlenül) alkotta 
meg a maga Apologiáját, Sokrates beszédét úgy írta meg, 
hogy mintául vette az epikus és tragikus hősek beszédeit, 
amelyekben azok elmondják, hogy miért választják in-
kább a küzdelmet, fáradságot vagy akár a halált a szé-
gyenei jes és gyáva élet helyett. Ezt a szabad, erkölcsi 
jellegű választást, önelhatározást nevezi Aristoteles 
^TtooaíQEois"-nék. Így tett például Achilles is, akinek isten-
anyja előre megmondta, hogy ha megbosszulja Patroklost 
és Hektort megöli, ő maga is gyorsan meg fog halni; de 
Achilles inkább választja a halált, mint sem hogy nevet-
ségessé váljék, ha nem teljesíti férfias kötelességét. (Ilias 
2 70 és- köv.) Achilles esetét az Apologiában Sokrates is 
felemlíti, sőt Achilles szavait is idézi (28cd). Mármost 
Wolff ezt alapul véve (37) felsorol egy sereg ilyen és eh-
hez hasonló példát az eposzból és tragédiából s azután 
megállapítja: „Die angeführten Beispiele prohairetischer 
Reden aus Epos und Tragödie zeigen, dass Plato seine 
Sokratesrede bewusst in die paradigmatischen Formen 
heroischer Mensehendarstellung himeingebildet hat" (i. m. 
62). 

Szinte lehetetlen csakugyan, hogy Platón, aki az iro-
dalmat bizonyára jól ismerte, ne álljon az irodalmi min-
ták hatása alatt. Hiszen kétségtelen tény az is, hogy az 
Apologia — ami a kidolgozást, nyelvet illeti — Platón al-
kotása; még pedig irodalmi igényekre jogot tartó, gyö-
nyörű szép alkotása. Ezt igazoltuk a Gorgias Palamede-
sével való összevetéssel is. Sőt a III. beszédben lévő 

105 Wolff i. m. 5 1. 2 j. és 54 1. 



48 

„ávcLHagaftáÁiovTi", amit Platón ujjmu tatásának ismertünk 
fel (1 előbb 21), nyilvánvalóan mutatja, hogy Platón csak-
ugyan a hősök mellé állította Sokratest. Ezt tehát el kell 
ismernünk Wolffnak. Csak az a baj, hogy ezen megálla-
pítások mögött ott lappang az a gondolat, hogy ha Platón 
ilyen művészettel alkotta meg az Apologiát, akkor itt nem 
igen lehet Sokrates beszéde után kutatni, amint ezt Wolfi 
az értekezése végén nyíltan ki is mondja (i. m. 98—99). 
Holott ez a kettő még nem zárja ki egymást. Fontoljuk 
csak most meg a történetiség szempontjából a helyzetet. 

Kétségtelen tény, hogy Sokratest halálra ítélték, még 
pedig főként azért, mert kijelentette, hogy a foglalkozását 
nem fogja abbahagyni (mint épen most igazoltuk) és mert 
nem ajánlta fel a bűnösség kimondása után sem az 
egyetlen lehetséges ellenajánlatot: a száműzetést.100 

Vagyis inkább választotta a halált (ngoaígsoig), mint 
sem hogy az életmódjáról, tevékenységéről, isteni hiva-
tásáról lemondjon. Tehát egészen bizonyosan prohaire-
tikus magatartású volt és nagyon hasonlított a prohaire-
sist gyakorló hősökhöz; ezért lehetett olyan könnyen 
melléjük állítani. Sőt Platónnak úgy kellett ábrázolnia 
Sokratest mint egy epikus vagy tragikus hőst — mert a 
lényeget nézve az volt. De még az sincs teljesen kizárva, 
hogy Sokrates maga említette fel Achilles mindenkitől is-
mert példáját. Az egész beszéden végig' vonuló büszke ön-
tudata nem zárja ki ezt a lehetőséget sem. Tehát meg kell 
állapítanunk, hogy Sokrates történeti beszéde volt hasonló 
az epikus és tragikus hősök prohairetikus beszédeihez; 
ezért kellett az Apologiát igy megirnia Platónnak. Termé-
szetesen a kidolgozásnál eleve is valószínű, hogy irodalmi 
mintákat is használt, bővített, színezett, stilizált. Ezt bi-
zonyosan igazolják a Wolfftól felhozott helyek, különösen 
a Morrtól is, Wolfftól is egyaránt kiemelt Gorgiasi minta-
darab.107 

106 1. előbb 29. 
107 Wolff i. m. 67—68. 



49 

A másik feltétlenül történeti részlet a 33c—34b, ahol 
Sokrates az állítólag megrontott ifjakra és hozzátartozó-
ikra hivatkozik: itt vannak elég szép számmal, ezek közül 
kellett volna Meletosnak valakit ellene tanuul felléptetni; 
sőt ha elfelejtette talán, ő még: utólag is engedélyt ad 
neki; de persze ezek mind inkább mellette tanúskodnak. 
Ha talán nem is minden nevet említett fel Sokrates, amit 
Platón elénk ad, annyi bizonyosra vehető, hogy ezek mind 
ott voltak s ezek közül hivatkozott- néhányra. E részlet 
történeti jellegét nagyon megerősíti, hogy közvetlen kap-
csolata van a hivatalos váddal: Sokrates úgy védekezik 
az ifjak megrontása vád ellen — ami a legtermészetesebb 
— hogy a jelenlévő tanítványaira, helyesebben beszél-
gető-társaira108 s azok hozzátartozóira hivatkozik. Ezek el-
lensúlyozzák azokat a kirívó példákat, amiket a vádlók 
bizonyosan felemlítettek: Kritiast és Alkibiadest, hiszen 
az Apologia 33a is szinte bizonyosan erre céloz.109 Itt Sok-
rates a felelősséget energikusan elhárítja magától: ő sen-
kinek sem engedett az igazság ellenére; „oíírs űlfop, ovvs %ov-
%(ov otiösvi, ovg ot diafiálXovrsg (ué cpaoiv éf.lovg uctÜrfcag elvai." 
Tehát bizonyosan emlegettek a vádlók olyan embereket, 
(elsősorban Kritiasról és Alkibiadesről lehet szó; ezt mu-
tatja Xenophon is, <Mem. I 1, 12 és köv.) akik Sokrates 
körében időztek egy ideig s azután az athéni állam életé-
ben rosszemlékű vezető szerepet játszottak.' Ez ellen a 
vád ellen először úgy védekezett, hogy erőteljesen hang-
súlyozta, hogy tulajdonképen neki nincsenek is tanítvá-
nyai, tehát nem vállalhat felelősséget senkiért (33b), má-
sodsorban pedig felsorolja a jelenlévő ifjú barátait, beszél-
gető társait, akik természetesen igazolják a beszélgetések 
ártalmatlan voltát (33c—34b). 

• E két részlet tehát az első beszéd harmadik részében 
történetinek tekintendő. Feltűnő azonban, hogy az összes 

108 Mert Sokrates tiltakozik az ellen, hogy neki tanítványai vol-
nának (19d, 33a). 

lm V. ö. Amim i. m. 91. 



50 

többi mozzanat, ami a rhetorikai technika szerint a ,lóyov 
őióóvai TOV nupoiyopévov píov célt szolgálja, érintkezik a 
Palamedes-Apologia megfelelő helyeivel. Miután néhány 
esetben már világosan észleltük a 'hatás nyomait, fel kell 
tennünk, hogy itt is lehetséges, hogy a kikerekítés, Sok-
rates arcképének tökéletes ábrázolása céljából Platón a 
gorgiasi minta szerint egyes részleteket jobban kidolgo-
zott vagy egyenesen beleillesztett ebbe a ruganyos és 
könnyen bővíthető részbe. 

A legfeltűnőbb részlet, ami a kritikát kihívja, két-
ségtelenül a 30a—31c; amint Maier is (106), Wilamowitz 
is (Platón II 55) kiemeli. Nagyon valószínű, hogy itt már 
Platón beszél: szemébe vágja az athénieknek, hogy Sok-
ratest tulajdoniképen nem is károsíthatták meg, mert nem 
volna illő, hogy hitványabb ember a kiválóbbnak árthas-
son (31d); Sokrates munkája hasonló a bögöly éhez, 
amely a nemes, dé lusta paripát ösztönzi (30e—31c). Ve-
gyük ezt a részt kissé szorosabban szemügyre.110 

Minthogy a prytaneion megemlítése kétségtelen,111 biz-
tos, hogy Sokrates hangoztatta, frosry ö tul ajdonképen a 
város jótevője. Tehát annak a gondolatsornak is, amit Pla-
tón a 30a—31c elénk ad, van történeti magja. Itt emle-
geti Sokrates, hogy a legnagyobb 'jótétemény a városra 
az ő szolgálata (30a); hogy magukat károsítják meg in-
kább az athéniek, ha őt halálra adják (30c); sem Meletos, 
sem Anytos nem árthat nelki; nem is volna jogos, ha a ki-
válóbb embernek a hitványabb árthatna (30cd): nem is 
magáért védekezik, hanem a polgártársaiért, hogy el ne 
veszítsék az isten nagy ajándékát, a serkentőt, aki folyton 
ébresztgeti őket; hátha ezután nem kapnak még egy ilyent 
(30d—31a). Ennek az egész résznek meg van a történeti 
magja, alaphangulata a 'prytaneion-gondolatban: ha a 

110 A következő rész tulajdonképen bővítése és történeti szem-
pontból való értékelése lesz a II. fejezetben már részben bemuta-
tott összehasonlításnak. 

111 1. előbb 32. 



51 

prytaneiont Sokrates megemlítette, akkor szükségképen 
kell, hogy kiemelte légyen előbb a maga szolgálatát a 
város érdekében, az sisqyhrß voltát. Bár lehetséges, 
hogy Platón valamiben tovább ment, élénkebben színezte 
mestere tevékenységét, de ezt már nem dönthetjük el 
pontosan, ilyen finom mérőnk nincs — legalább is eddig 
úgy látszott. Az bizonyos, hogy a prytaneion-gondolat 
és az egész beszéden végig vonuló ¡¿éya Uysiv egyáltalán 
nem zárják ki azt sem, hogy a híres „épe yág oMév äv 
ßlaipsisv ob-es MsXtjxog obrs "Avvrog und die V e r g l e i c h u n g 
des Sokrates mit der Bremse, die der Gott dem Rosse 
Athen gesandt hat, seine Trägheit aufzustacheln" — 
amit Wilamowitz már Platón számlájára szeretne írni 
(Piaton II 55) •— is történetiek legyenek. Úgy 
hogy igaza van bizonyos mértékig Horneffernek, aki 
szemére veti Wilamowitznak, hogy nem elég következe-
tes és túlságosan szubjektív: azt gondolja, hogy ő egysze-
rűen, apodiktikusan eldöntheti valamely rész történeti 
vagy költői voltát.112 Csakhogy! Itt van előttünk Gorgias 
Palamedese, amit Platón bizonyosan felhasznált. Lássuk 
csak nem igazolja-e Wilamowitz finom psychologiáját a 
két apologia összevetése. Nem a Palamedes hatása alatt 
emelte-e ki Platón Sokrates történeti jelentőségét, az ő 
sősQysTiqs voltát, e csírájában azonban történeti mozza-
natot? 

Ha az Apologia megfelelő pontjait (30c—31c, 36c) 
Gorgias Palamedesével összehasonlítjuk, feltűnő hasonla-
tosságot találunk. S minthogy már bizonyos, hogy Platón 
Gorgias mintadarabját használta, azt kell mondanunk, 
hogy az a különben is nagyon valószínű feltevés,113 hogy a 
fiatal Platón rajongva szeretett mestere alakját hősi fokra 
akarja emelni, azaz közönséges nyelven szólva túloz, 
egyes részeket jobban kiszínez, ezzel az irodalmi minta-
darabbal igazolható. 

112 Horneffer i. m. 116. 
113 V. ö. Maier i. m. 104. — Wilamowitz i. m. II. 55." 

3* 



52 

Hasonlítsuk most össze a megfelelő helyeket. Platón 
Apológiájában különösen megütközést kelt 30cd:„ 
ovx épé psiQio ¡SkáxpETE, fj d pág ad xovg. épé pév yáp óvóé v 
av fjláipeiEV OVXE MéXrjxog odte "Avvrog' óvóé yáp av óvvaivxo. 
ov yáp o'íopai bspizóv élvca ápeívovi ávópl V7ió ysípovog [¡Xá-
TtTEo&m." Ennek a résznek platóni jellegét Wilamowitz is 
(Platón II 55) nagyon kiemelte. S most azt olvassuk a Pa-
l a m e d e s b e n 3 6 : „OV yáp póvov sig épé xa\ zoxéag Tovg 
épovg áuapcrjOEfíbs óixáoavrsg áóíxcog áXX* v pZv a d x oZ c 
ÖEIVOV á&sov áóixov ávopov sqyov OVVETTUFTRJOEO&S TíETLOir\xó%Eg, 
ártEXTOVÓrsg avópa ovppayov, yprioipov v pZv E d £ p y éx rjv 
x fj g 'EXXáóog, "EXXqvsg "EXXrjva, cpavepáv odóspíav áóvxíav 
odóé Ttioxrjv ahíav ánoósflgavTEg." A st í lusbel i és b e l s ő t a r -
talmi egyezés — miután már egy esetben kétségtele-
nül megállapítottuk az utánzást114 — valószínűvé teszi, 
hogy Platón itt is valamit hozzáadott. Palamedes 
hangsúlyozza, hogy nemcsak a mostani, hanem a 
jövőben („tfov psXXóvxa>vu) élő helléneknek is a leg-
nagyobb jótevője. Mert ő tette az emberi életet széppé, 
ügyessé; ő találta ki a hadi rendet, az írott törvényeket, 
betűket stb., szóval részletesen felsorolja és kiemeli a 
maga tevékenységét (30). 

Piatonnái Sokrates hangoztatja, hogy „ilyen ember 
nem igen akad majd mégegyszer köztetek" (..xoiovxogodv 
áXXog od ("jaóúug dpZv ysvrjosxai") s miután r é s z l e t e s e n k i -
fejti, miben is áll az ő foglalkozása (29de, 30ab), ösz-
szehasonlítja a tevékenységét a bögöly munkájával, 
mely a nemes, de lusta paripát folytonosan ösztönzi 
(30e). Az egész rész egy kissé gondolkozóba ejt és 
megütközést kelt: ebben igaza van Maiernek. S bár 
tudjuk, hogy a görögök nem voltak olyan szégyenlősek 
érdemeik emlegetésében, mint mi,115 mégis ez a rész már 
inkább tulajdonítható Platónnak, aki messzebbről, törté-
neti távlatból értékeli mesterét. Nagyon valószínű, hogy ő, 

114 1. előbb 19. 
115 I.'Horneffer 22 és köv. 1. 



53 

a lelkes tanítvány vágja az athéniek szemébe, hogy ilyen 
embert nem kaptok többet! De miután az irodalmi minta 
előttünk van, kétségtelenül itt már Platón művészi kezének 
nyomait kell látnunk. Azonban itt is bebizonyosodott, 
hogy történeti magja van a művészi bővítésnek, kidolgo-
zásnak. Abszolút bizonyosságra az egyes vonások szét-
válogatásánál természetesen nem tehetünk, szert, de talán 
mégis sikerült il'yen módon mélyen bepillantani a dolgozó 
művész műhelyébe. Nem lehet itt huszárvágásokkal dol-
gozni: „ez a rész történeti," „ez a rész költői." A törté-
neti mag megvan kétségtelenül itt is; a művész keze szőtte 
azután tovább a fonalat, hogy a maga célját, mestere tö-
kéletes igazolását elérhesse; hógy Sokrates lelki arcké-
pének, egyénisége mélységeinek minél színesebb és telje-
sebb rajzát adhassa. 

A többi részlet is: a hadjáratok emlegetése, a politikai 
élettől való visszavonultság megokolása, a könyörgő jele-
netezés visszautasítása, mind érintkezik a Palamedes-
beszéd megfelelő helyeivel. 

A stílusbeli hatásnak is, a belső gondolatrokonságnak 
is megvannak a nyomai. Palamedes így vezeti be véde-
kezése harmadik részét116 28: .TCSQI éuov (íovloiiui sfasív 
fbxupSovov ¡¿év álrjSég óé." Sokrates pedig, amikor meg 
akarja okolni a közélettől való visszavonulását 32ab: 
„éow óé éuiv (pogrr/.u ¡¿év xal óixavixá, áÁrjÜfj óé."117 

Palamedes, miután felsorolta jótéteményeit az em-
beriséggel szemben, felsorolja az egyéni kiválóságait 32: 
„ovis év ¡HovZaig öxqrjoxog oíixe év ¡¿á%aig áqyóg"; ennek 

megfelel Sokrates beszédében két hosszabb részlet: 

116 T. i. Gorgias Apologiája is három részre osztható. Rövid 
bevezetés után (1^-5) az első részben a hazaárulás bűnének lehetet-
len és értelmetlen voltát mutatja ki Palamedes (6—21); a második 
részben egyenesen a vádlóhoz fordul és kimutatja, hogy az egy za-
vart fejű ember (22—27); azután következik a harmadik rész 
(28—37), ahol számot ad az eddigi életéről 28: „vvv yág év ifiiv 

EÚ&vvag xal Aóyov vnéyto zov naQoiyo^évov plov." 
117 V. ö. Morr. i. m. 31. -



54 

a két politikai szereplés elmesélése (31c—32c), a hadjá-
ratok emlegetése (28e). S végül Palamedes kifejti, hogy, 
nem könyörög, körülbelül ugyanolyan érvekkel védve ál-
láspontját, mint Sokrates.118 

Mármost az a kérdés, elég oik-e ez a hasonlóság arra, 
hogy ezeknek a részeknek a történetiségét Sokratestől el-
vitassuk? Mindenesetre meg kell fontolnunk előzetesen, 
hogy Sokrates életének nagy részét a szofisták körében, a 
veliilk való vitatkozásban töltötte; tehát elméletben és 
gyakorlatban egyaránt nagyon jól ismerte a rhetorikai 
theóriák toposait is. Egyáltalán nincs kizárva, hogy ha 
nem is készült beszédére,119 védekezése néhány pontjában 
önkéntelenül is az elmúlt életéről is számot adott. Felso-
rolta a hadjáratokat, ahol ő megtette kötelességét a hazá-
val szemben az archonok parancsának engedelmeskedve 
s kitérhetett a politikai élettől való visszavonulásának 
okaira is. Egészen kétségtelen azonban egy negatív tör-
téneti vonás: bizonyosan nem könyörgött kegyelemért 
bíráihoz; különben Platón nem írhatta volna meg a XXIII— 
XXIV. fejezeteket.120 Akkor pedig nagyon valószínű, hogy 
viselkedésének okait is feltárta. Viszont! Egészen bizo-
nyos már, hogy Platón szemei előtt ott lebegett mint iro-
dalmi minta Gorgias Palamedese. A sok érintkezés ezt vi-
lágosan mutatja. Platón meg akarta írni Sokrates életének 
utolsó fontos jelenetét annyi történeti elemet használva 
föl, amennyit csak lehet;121 de biztosan ki is akarta egészí-
teni ott, ahol csak Sokrates javára a rhetorikai theória 
megengedte, hiszen ez az apologetikus céljából világosan 
következik. S ekkor beilleszthetett egyes elemeket a minta 
hatása alatt. Természetesen ezek az esetleg beillesztett 
részek is történetiek távolabbi értelemben.. Csak Sokrates 
nem mondta mindezt el a törvényszéken. Ezek után tehát 

118 I. bővebben Morr összevetését i. m. 32. 
118 1. előbb 26. 
120 Ezt még Schanz is elismeri i. m. 104. 
121 J. előbb 25. 



55 

azt is lehetségesnek tarthatjuk, hogy e mozzanatok közül 
valamelyik, 'akár mindahárom Platón művészi kezének 
munkája. 

Be kell ismernünk, hogy ebben véglegesen nem dönt-
hetünk. A legvalószínűbb, hogy itt is, mint már másutt 
nyilvánvalóan felismertük, történeti alapvonásokat ipar-
kodott Platón Sokrates javára kidolgozni; esetleg egy-
két új, azonban magasabb értelemben természetesen tör-
ténetileg hű yonást beilleszteni. 

f) Beszéd a halálos ítélet kimondása után. 

A történetiség szempontjából kétségtelenül a legvitá-
sabb pont: beszélt-e, beszélhetett-e egyáltalán Sokrates a 
halálos ítélet kimondása után? Lipsius, úgy látszik, nem 
talált hasonló esetet, mert hangsúlyozza, hogy épen ez' a 
beszéd mutatja, hogy Platón az Apológia megírásánál 
nem ragaszkodott szigorúan az attikai törvénykezési 
rendhez.122 Wilamowitz szerint világos, hogy az egész 
harmadik beszéd „eine rein künstlerische Erfindung." 
Senki sem hiheti, hogy az emberek ott maradtak, különö-
sen az elítélők, akiknek olyan keményen megmondja Sok-
rates a magáét. Az ítélet végrehajtásáról gondoskodó 
tisztviselők pedig nem adták volna meg neki a szót. Csak 
a művészi szempont kívánja meg, csak a „toborzóírás"-
nak kell Sokratest, mint győztest bemutatnia.123 Vele 
szemben már Horneffer vitatja a beszéd lehetőségét, Bur-
nót pedig egyenesen alaptalannak tartja Wilamowitz vé-
leményét. Sokféle formaság lehetett még;124 s ez nem volt 
rendes eset. Egy naippal a pör előtt koszorúzta meg a 
szent hajót Apollo papja. Senki sem várta ezt a kimene-
telt; felmerült a kérdés, mit csináljanak Sokratesszel. Ezt 
ott tárgyalta a bíróság. Phaidon 115d Kriton kezeskedik, 
hogy Sokrates nem szökik meg; s ez csakis akkor történ-

122 Meier—Schömann—Lipsius i. m. III. 928. 
123 Platón. I. 165. 
124 Platón maga is utal rá, 1. 39e. 



56 

heteit, amikor a halálos ítélet ki volt mondva s a bíróság 
még nem oszlott szét. Kriton meg akarta menteni Sok-
ratest a bebörtönzéstől, de az ő ajánlatát nem fogadták el. 
•A xenophoni Apologia előadása is azt bizonyltja, hogy 
Xenophon Platónt olvasta s nem látott benne lehetetlen-
séget. S ő ezt jobban tudhajta, mint Wilamowitz.125 

Burnet véleményét igazolja a lényeget tekintve a mi 
vizsgálódásunk is. Szinte kézzel foghatóan felismertük, 
hogy Platón iparkodik a lehető legtökéletesebben azt az 
illúziót kelteni, hogy Sokrates valóban elhangzott beszéde 
áll az olvasók előtt. Ezt a célzatot szolgálják egészen vi-

' lágosan az adatok és a tanukra, nevekre hivatkozások, a 
helyzethez, a történeti 'hangulathoz való ragaszkodás.126 

Ügy hogy lehetetlennek tartjuk épen a nyilvánvaló mű-
vészi célkitűzés alapján, hogy Platón ezt a részt teljesen 
légből kapta volna: Sokrates bizonyosan nem hagyta el 
szó nélkül a őixaov^Qioy-1.127 Néhány szóval rámutathatott 
arra az egészen természetes tömeg-lélektani okra, hogy 
azért nem tudott megmenekülni, mert nem adta be a de-

i 'rekát, nem siránkozott és nem rendezett jelenetet a gyer-
mekeivel és a feleségével; de ő nem is fél a haláltól, csak 
a helytelen, a rossz cselekedettől (38c—39b); hiszen nem 
érheti a jő embert semmi igazán rossz, mert az istenek 
gondot viselnek rá; különben is olyan öreg már, hogy 
jobb neki meghalnia, mint élnie (41cd). Ezekkel a szavak-
kal, melyekben az önkéntelenül feltörő keserűség hama-
rosan megnyugvásban csitul el, átadta magát a bíróság 
embereinék (42a). Hogy a részletek ilyetén megállapítását 
lehet vitatni, nem tagadom. De hogy valami ilyesmit 
mondott Sokrates és így a harmadik beszédrészlet alap-
váza is megvolt Platón előtt, azt avval is bizonyítom, 
hogy Platón a dialógusokban is mindig keresi a történeti 
alapot, a valószínűség vázát. Akár a Kritont. akár a 

125 Burnet i. m. 161—162. 
126 1. előbb 25 és köv. 1. 
127 V. ö. Croiset: Littérature Grecque. IV. 2. ed. Paris 1900, 235. 



57 

Phaidorit nézzük, azt látjuk, hogy kézzelfoghatóan törté-
neti épen a helyzet, a keret. Már a beszélgetés vezetése 
és tartalma sokkal kevésbbé vagy egyáltalán nem tart-
ható történetinek. Tehát megállapíthatjuk, hogy Platón 
keresve-keresi az alkalmat, hogy minden mozzanatot, 
minden sokratesi beszélgetést a történeti valószínűség ke-
retélbe állítson. S így teljesen kizártnak kell tartanunk, 
hogy az Apologia egész harmadik részletét ilyen történeti 
alap nélkül, művészi technikájától eltérőleg alkotta volna 
meg. 

Azt azonban nekünk is el kell ismernünk, hogy ennek ' 
a résznek van a legkevesebb köze a valóban elhangzott 
beszédhez. A Palamedes-Apologiával való összevetés már 
nyilvánvalóvá tette, hogy a híres jóslat, ahol Sokrates a 
követői buzgóságával fenyegetőzik (39cd), Sokratesnek a 
hősökkel való összehasonlítása, egysorba állítása (41ab), 
csak a lelkes tanítvány szájából természetes és elfogad-
ható.128 Továbbá feltűnő a bírák gondos szétosztása s az 
elítélőknek kijáró kemény szemrehányás (38c—40a), a 
daimonion .magyarázatihoz kapcsolódó hosszú elmélkedés 
a halál utáni eshetőségekről (40a—41c) s végül az egész 
részletnek szinte kínosan aprólékos művészi szerkezete.12'3 

Ami azonban a halálról való elmélkedések tartalmát illeti, 
nincs semmi akadálya, hogy lényegében ne'Sokrates gon-
dolatai hű tükrének -tarthassuk. Csak nem a törvényszé-
ken beszélhetett ezekről a dolgokról és különösen nem 
ilyen hosszadalmasan és rendszeresen. Sokkal valószí-
nűbb, hogy a börtönben tárgyalták meg mindezt a jóbará-
tok látogatásai alkalmával; amint ennek a természetes le-
hetőségét a Krtton és Phaidon bizonyítja. De hogyha 
Wolff már azt mondja, hogy itt az „első platóni fiades-
mythos"-szal van dolgunk, ezt egy kissé elhafnarkodott 
és nagyon is általánosító következtetésnek kell tartanunk. 
Mert hogy Sokrates reméli, hogy az alvilágban az „igazi" 

128 1. bővebben előbb 20 és köv. I. 
129 V. ö. Cron—Uhle—Struck i. m. 25. 



58 

bírákra fog rátalálni, mint Antigoné, vagy hogy kijelenti, 
hogy az embervizsgáló tevékenységét ott is folytatni 
fogja (s ebben nagyon hasonlít Amphiaraoshoz, Minos-
hoz, Orionhoz vagy Herakleshez, akik szintén folytatják 
a mesterségüket130) — ezekből a nagyon természetesen 
előbukkanó mondatokból még nem lehet ilyen merészen 
következtetni. Mi sokkal valószínűbbnek tartjuk, hogy 
egy-két ilyen gondolatot maga Sokrates vetett föl a bör-
tönben s ezt azután Platón ide látta jónak beilleszteni. Az 
első. „platóni" Hades-mythost — azt hiszem — továbbra 
is csak a Gorgiasban lehet keresnünk (523a—527e). Ott 
már nyoma sincs a bizonytalanságnak, Sokrates kereső, 
találgató tétovázásának: szigorú bírói vizsgálat után a 
jók jutalmat, a gonoszok büntetést nyernek (52őbc). Sok-
rates pedig, sőt minden filozofus, bizonyosan a boldogok 
szigetére kerül (526cde). 

130 Wolff i. m. 65—66. 



IV. FEJEZET. 

A felépítés elve. 

Ha most a részletes elemzés után visszatekintünk az 
eddigi vizsgálódásunkra, két dolgot állapíthatunk meg 
minden kétséget kizárólag. Először is világosan felismer-
tük,. hogy Platón az Apologia megírásakor egy irodalmi 
mintát vett tekintetbe s azt kimutathatóan felhasználta, 
tehát bizonyos mértékig a muníkája úgy tekintendő, mint 
az apologia-műfaj egyik megnyilvánulása; másodszor vi-
szont a mű egész beállítása és az adatokkal zsúfolt rész-
letek azt a benyomást keltik, hogy az egész Apologia nem 
egyéb, mint az utolsó szereplésről való hűséges történeti 
tudósítás. De hogy csak az s nem is tart többre igényt, 
azt Platón maga sem meri. selholsem állítani. Megkísérel-
tük az előző fejezetekben az egyes részleteket, mozzana-
tokat sorba véve szétválasztani a költészetet a történeti 
igazságtól; s ha talán egyes megállapítások a kérdés rop-
pant nehézségei miatt nem is jelentenek végleges, objektív 
megoldást, mégis azt hisszük, annyit sikerült meggyőzően 
kimutatnunk, hogy ez a kettősség a munka nagy részén 
végig vonul. Egészen természetesen vetődik fel ezekután 
az a kérdés, milyen gondolat vezette tehát véleményünk 
szerint Platónt Sokrates védőbeszéde megírásakor ; vagy 
még rövidebben: mi az Apologia felépítés-elve? Mielőtt 
azonban kutatásaink végső következtetéseit levonnék, 
meg kell vizsgálnunk, csakugyan igazuk van-e H. Gom-
perznek és E. Wolffnak, amikor azt állítják, hogy az Apo-
logia költői felépítettségének exakt külső bizonyítékát 
— mindegyiknek másban — már sikerült megtalálniok. 



60 

H. Gomperz a Neue Jahrbücher sokat idézett cikkében, 
miután megállapítja, hogy Platón Apologiája a legrégibb 
a Sokratest vádoló és védő írások között (a második a 
xenophoni Apologia, azután jön Polykrates vádirata s vé-
gül a Memorabilia), a következő merész kijelentéseket 
kockáztatja meg: „Schwieriger als im Verhältnis zu den 
anderen Anklage- und Verteidigungsschriften ist die 
zeitliche Ansetzung der platonischen Apologie im Ver-
hältnis zu den übrigen Schriften Piatons. Man hat beson-
ders aus der Ankündigung jüngerer Nachfolger Apol. 
39cd ihre Abfassung gleich nach Sokrates' Tod erschlies-
sen wollen. Aber Plafon hat sich immer als Nachfolger 
seines Meisters gefühlt und konnte auf dieses Verhältnis 
zu jeder Zeit anspielen. Ein anderer Umstand scheint mir 
bedeutsamer. Gegen Ende des „Gorgias" (521c bis 522e) 
findet sich eine förmliche kleine Selbstverteidigung- des 
Sokrates. Diese wäre ganz überflüssig, hätte damals die 
grosse Verteidigungsrede schon vorgelegen. Sie kann ihr 
aber aus einem besonderen Grunde nicht gefolgt sein. 
Sokrates sagt dort (522bc), wenn man ihn deswegen, weil 
er die Athener mit harten Worten zurechtweise, vor Ge-
richt zöge, käme er in die grösste Verlegenheit; die Wahr-
heit, dass er dies eben im Interesse der Richter, überhaupt 
der Athener, getan habe, könnte er nicht sagen, ohne sie 
gegen sich aufzubringen und so bliebe ihm gar kein Weg 
der Verteidigung offen. Nun aber wählt er in der Apologie 
eben die Verteidigungsart, die er hier als unmöglich- be-
zeichnet. Folglich konnte die Apologie nicht vorliegen, ja 
nicht einmal geplant sein, als diese Worte geschrieben 
wurden. Aber sie mögen zu ihrer Entwerfung den ersten 
Anstoss gegeben haben. Nicht lange nach dem „Gorgias" 
wird sie jedenfalls erschienen sein. Übrigens zeigt die 
eben angeführte Stelle des „Gorgias" neuerlich, dass die 
Apologie nicht die von Sokrates vor Gericht wirklich ge-
haltene Rede sein kann; denn wenn Sokrates vor Gericht 
wirklich „die Wahrheit" gesagt hatte (die er doch in der 
Apologie unzweifelhaft sagt), wie konnte ihn Piaton im 



61 

„Gorgias" sagen lassen, eine solche Verteidigungsart 
könnte er nicht wählen und wiissté so überhaupt nicht, was 
er Sagen sollte (OÜTE %o áfojáeq EÍOJ einelv . . . owe ä/LÄo 
OÚŐÉVj" p 

Ezzel szemben először is vitán felülállónak látszik, 
hogy a Gorgiias későbbi, mint az Ápologia. Ezt kétségte-
lenné teszi a filozófiai tartalomnak hasonlíthatatlanul na-
gyobb bősége.131 Mi csak egy pontra hívjuk fel a figyel-
met, amit már a harmadik beszéd tárgyalásánál érinte-
nünk kellett. Sokrates az Apologiában még csak talál-
gatja, mi is lesz a halál után; vájjon teljes megsemmisülés 
vár-e reánk, vagy átköltözünk egy másik helyre, ahol 
majd bizonyára az eddig meghalt összes lelkek találkozni 
fognak. S ekkor Sokrates finom iróniával s egyúttal a hi-
vatása betöltésében boldogságot találó ember lelkes örö-
mével mondja, hogy neki ott, is jó lesz, mert folytatni 
tudja a maga kedves tevékenységét (Ap. 41abc). Ennek a 
gondolatsornak sokratesi jellegét épen ez a találgatás, a 
mégis csak legyőzött lángésznek egy kis fájdalommal alá-
festett szelid iróniája adja meg.132 Platón már korántsem 
elégszik meg ezzel a megoldással. A tökéletes, a csodála-
tos Mester, akinek ő egész életét szentelni akarja, biz-
tosan nem bukhatik el, nem tiporhatja el végérvényesen 
az ostoba tömeg. A győzelme nem lehet kétséges, ha nem 
itt, akkor a másvilágon. S csakugyan a Gorgiasban már 
egészen nyíltan odavágja Sokrates Kalliklesnek: meg va-
gyok róla győződve, hogy a legegészségesebb lelket tu-
dom majd a bírónak felmutatni s a boldogok szigetére ke-
rülök ép úgy, mint minden filozófus (526cd). Nem célunk, 
hogy a két munkát részletesen összevessük; de azt hisz-
szük, hogy ebből az egy pontból is nyilvánvaló,, hogy az 
Apologiát nem írhatta Piaton a Gorgias után; annyira vi-

131 V. ö. Ueberweg—Praechter: Die Philosophie des Altertums, 
12. Aufl. Berlin 1926, 239 és köv. 1. 

132 I. előbb 57. 



62 

lágosan látható a természetes tovább fejlődés.133 De lássuk 
akkor mit tudunk felelni Qomperz felhozott nehézségeire. 

Valóban igaz, hogyha a Gorgiasnak csak azokat a 
helyeit vesszük figyelembe, amiket Gomperz idéz, akkor 
meg kellene állapítanunk az ellentétet az Apologia és a 
Goj-gias előadása között. De ha az egész részt a teljes-
ségében nézzük, akkor látjuk, hogy ezen úgynevezett „kis 
védőbeszéd" alapján (mint Gomperz mondja) azt is be 
tudnók bizonyítani, hogy az Apologia teljes igazságot 
megmondó büszke hangja, a péya Aéysiv történeti, meg 
azt is, hogy nem lehet történeti. S ebből világos, hogy e 
kiragadott részletek történeti szempontból nem értékesít-
hetők. De vegyük sorba a bizonyítékokat. Gomperz leg-
fontosabb érve a Gorgias 522bc, ahol Sokrates azt mondja: 
éáv TE TÍg UE X) VEÍOTÉQOVg (pfj őiarpd-EÍQEiv ánoqEÍv noiovvxa. ?> 
xovg JiQEoßwEQovg xax-rjyoQElv léyovxa nixpovg Aóyovg fj iőía fj 
őrjpoaía, OVTE TÓ ákrjd-kg s'éco EÍTVEIV OTI őixaíojg NÁVTA 

xavTa éyio Aéya> xal JIPÁTTOI TÓ bpÉTspov őrj TOVTO, d> ávőpsg 
őixaoTaí, OVTE äAAo ob ó E v &OTE iocog, OTI äv Tvyoj, 
TOVTO TiEÍoofiai." Ha ezl a részletet ep-észen szópzerint vesszük, 
akkor tulajdonképen le kell vonnunk a következtetést: Sok-
rates egyáltalán nem is védekezett. H. Gomperz még ettől 
sem riad vissza. I. m. 172 1.1 jegyzetében, miután a xenop-
honi Apologiát is elveti, mint történeti tudósítást, megálla-
pítja: „Wie sich Sokrates wirklich verteidigt hat, wissen wir 
also nicht — ja nicht einmal, ob er überhaupt eine förm-
liche Verteidigungsrede gehalten hat. Nach gewissen An-
deutungen im „Gorgias" möchte man dies sogar bezweifeln 
(ihyyußriq äv xal yaopüo ovx sycov OTI EIIIOIC, 486ab; yaapr\OEI 

xal ihyyiáoEiq obösv bprov f] éyco év&áős ab éxsl, 527a)." 

Azt hiszem, rögtön átlátja mindenki az eddigi vizsgáló-
dásunk után, hogy ez már szembeötlő eltévelyedés. Akkor 
Platón, Xenophon (vagy akárki más a szerző) nem 

133 Morr (i. m. 27 és köv. 1.) is megpróbál ez ellen a nagyon 
természetes felismerés ellen hadakozni, de érvei egyáltalán nem 
meggyőzőek. E. Wolff már pontról-pontra cáfolja i. m. 102—103. 1. 



63 

írhatták volna meg az apológiájukat; s nem mondhatná 
Xenophon a Memorafoiliában, hogy az összes emberek 
közül Sokrates védekezett a legbátrabban, megmondva 
nyíltan., büszkén az igazságot.134 Hiszen épen ez a büszke, 
öntudatos nyilt beszéd, amin a bírák felháborodtak, a leg-
kétségtelenebb történeti vonás, amit objektív külső ér-
vekkel is sikerült igazolnunk.135 Ügy hogy már ennek 
alapján megállapíthatnánk, hogy» ezt a Gorgias-részletet 
nem lehet történeti tudósításnak vennünk. De ha tovább 
vizsgálódunk, azt látjuk, hogy a Sokrátes-beszéd /<éya 
/J/Eiv színezetét a Gorgiasban levő „kis apologia" alap-
ján is igazolni lehet. Sokrates itt Kalliklessel vitatkozva 
kifejti, hogy ő sohasem azt tekinti, mi a kellemes a hall-
gatóságnak, szóval ö nem keresi a rhetorika színes, hí-
zelgő eszközeit, hanem csak a „legjobbra", azaz a célra 
az igazságra fordítja a figyelmét.136 Valószínűleg úgy 
járna tehát, ha törvénybe idéznék, mint az orvos, akit a 
szakács bevádol a gyermekek bírósága előtt. A szakács 
t. i. azzal vádolja az orvost a gyermekek előtt, hogy ez 
egy gonosz ember, látjátok, aki csak kínoz benneteket, 
hánytat, keserű orvosságot ad, nem úgy mint én, sok min-
denféle édességet; „xí &v ol'si — folytatja Sokrates Kal-
l ikleshez fordulva — év xovxco xá xaxá ánoZxjq&évxa íax-
QOV S%EIV EÍHEZV ; FJ EÍ einoi xrjv áXrjdisiav, oxi xavxa návxa 
éyco énoíovv, <b naiöec, vyieivwc, ónóoov oiei ÜV áva§ofjaai 
xovg xoiovxovg őixaoxág; oé> ¡ikyaKallikles kénytelen igent 
mondani (521e—522a). Mármost minthogy objektív 
külső bizonyíték alapján kétségtelenül történeti Sok-
rates /lEyalfjyoqía-ja, bizonyos, hogy a Gorgias e rész-
lete történeti reminiszcenciákat tükröztet vissza: Sok-

134 Metil. IV 8, 1. „. . . zz'jv TE őixi}v návtáv áv&Qümiov dAtj&E'ozaza 
y.al éA.Ev-frEQiúzaza y.al öiy.aiózaza EITZÓ>V . . 

135 1. előbb 27—28. 
130 Gorgias 521d „. . . ÜZE OÜV oé> 7zpóg yápcv Aéyzav zovg A.óyovg 

oí>s Aéyzú iy.ácrzozE, áAAd jrnöq zö fléA.ziozov, oö npbg zb ijőtarov, y.al oéx 
ÍŰEAÚIV TtotEiv a <TV TtapatvEig, za y.ou-ipá zavza, OVY IGA Biz Aéyot év 
zp> őtxaimjpítt)." 



64 

rates nem kereste a rhetorók "mézes-mázos szavait, 
hanem, mint a gyermekbíróság előtt álló orvos, két-
ségtelenül meg-meg mondogatta az igazságot, s ekkor 
a bírák fél-felzúdultak, mint az Apologia sok helyen mu-
tatja. Tehát megállapíthatjuk, hogy a szóban forgó kis 
apologia egyes részletei épen homlokegyenest ellenkező 
értelemben, a történetiség érvei között is szerepelhetnék; 
így tehát nyilvánvaló, hogy itt Platón már egyáltalán nem 
akar történeti tudósítást adni, hanem csak a dialógus gon-
dolatmenete hozza magával szükségképen, hol ezt, hol 
azt a gondolat-fordulatot. Tehát etbben a kis apologiában 
nem lehet keresnünk bizonyítékot az Apologia költői fel-
építettsége mellett s nem lehet ezt a részletet az Apologia 
megalkotása első indítékának tekintenünk, mint ahogyan 
Gomperz óhajtaná. Legfeljebb annyit engedhetünk meg, 
hogy Platón az Apologiában csakugyan jobban kiemelte 
Sokfates ebspyévrjs szerepét, jobban rámutatott a város-
nak tett halhatatlan szolgálataira, mint már az apologe-
tikus célzat is valószínűvé teszi és Gorgias Palamedesével 
való összevetés is igazolta. Tehát a kis apologia alaphan-
gulatát történeti' reminiszcenciák és Platón gondolatai 
egyaránt színezik, de olyan nagyon összefonódott mű-
vészi szövedékben, hogy az egyes elemeket épen csak 
máshonnan, már esetleg épen az Apologiából igazolt moz-
zanatok alapján tudjuk szétválogatni. Azonban semmi-
esetre sem lehet ez a „kis védőbeszéd" az a szilárd pont, 
az alap, ahonnan-az Apologiát megítélhetjük. 

E. Wolff szintén kétségtelennek látja, hogy a Gorgias 
csak későbbi eredetű lehet, s álláspontját Morr újabb ér-
veivel szemben is meggyőzően igazolja (i. m. 103). ,ö vi-
szont az Apologiát nemcsak a Gorgiasszal, hanem Platón 
VII. levelével is összevetette s azt hiszi, hogy Platón 
belső fejlődésének a VII. levélben talált rajza nyilván-
valóan mutatja, hogy az Apologia egész első részének 
vezetőgondolata Platón sajátja; tehát itt az „exakt" bizo-
nyíték az Apologia költői felépítettsége mellett (Wolff 
i. m. 32—33). Megállapításának döntő erejét már Ritter 



65 

gúnyosan kétségbe vonja,137 de nem cáfolja. Hogy helye-
sen értékelni tudjuk Wolff eme conclusióját, kissé részle : 

tesebben be kell mutatnom kétségtelenül érdekes és mé-
lyen járó fejtegetéseit. 

Wolff, Sokrates tevékenységének a lényegét ku-
tatva138 kimutatja, hogy Sokrates vizsgálódó munkájának 
nemcsak negatív szerepe volt (t. i. az embereket meg-
győzni, hogy semmit sem tudunk), hanem pozitív tartalma 
is: ágevti (= cocpía) elnyerésére ösztönözte polgártársait 
(i. m. 2-2-^27). Továbbá Sokrates az elenktikus tevékeny-
ségét nemcsak az egyén érdekében valónak, hanem a leg-
főbb politikai feladatnak is tekinti: az „alvó" várost kell; 
neki öntudatra hoznia. „In der Erweckung des einzelnen 
z u r P h r o n e s i s , in d e r EtiipéÁEia xbvyfjg óncog ápíoxTj eoxai, 
vollzieht sich die Wiederbelebung des Ethos der Polis, die 
Neugründung des Staates. Dieses Doppelziel finden wir 
auah an jener Stelle der zweiten Rede, wo Sokrates noch 
einmal sein Wirken wie in einer Summe zusammenfasst, 
3 6 c : . . . énl de xo lőía ev.aoxov icov evepyEzelv xx)v pEyiaxrjv 
EvEQyEotav, átg éyó cpíjpi, évxav&a fia, éniyEipáv sxaoxov 
bpcov nsí&siv pf JIQÓXEQOV pfxe táv éavxov prjÓEvög éni-
fiEÁEio&ai, nplv éavxov émpeArjd-EÍr), őncog ág ßiAiioxog xai 
cpQovipáxaxog laoixo, pfxe xáv xfjg nóÁeo)g, JIQÍV. avxfjg x f g 
TióAecog, xá>v TE äAAav OVTOJ xaxá xov adxov TQÓJIOV 

énifieModai(i. m. 27—28) „Wenn Piaton hier nicht wie 
Xenophon Mem. T l , 16 und unter anderen Gesichtspunkte 
4, 6 die elenktischen Fragen in ihrer Mannigfaltigkeit 
ausführt, sondern aus ihnen (xáv äAAcjv36c) allein die nach 
dem Wesen der Seele und der Polis heraushebt, so bezeugt 
dies, dass er in diesen beiden Fragen den ethischen Ge-
samtkomplex repräsentiert sieht. Polis und Psyche er-
scheinen als die Pole des sokratischen Wirkens (äv&pta-
nivrj y.al noXiTixf aocpia)" (i. m. 28) . 

S minthogy Sokrates tudatában van annak, hogy ő . 

137 Constantin Ritter: Sokrates. Tübingen 1931, 74. 
138 Das Pragma des Sokrates, Wolff i. m. 8 és köv. 1. 



66 

az állam igazi mivoltát kérési és érre buzdítja embertársait 
is, tehát a •neQieQyájleod-ai, nolvnQaypiovEiv váddal szem-
ben, szabad néki arra is igényt tartania, hogy ő az igazi 
vezető a ófiúvoia-ra, ö Athén egyetlen, igazi államférfia 
(i. m. 28). : . 

Wolff azt szeretné bebizonyítani, hogy ezt a megál-
lapítást már. az Apologiában is kifejezetten megtaláljuk. 
T. i. Sokrates Meletost .a vita hevében arra á. kijelentésre 
készteti '(Ap. 24e és köv.), hogy az összes athéniek jobbá 
tették az ifjúságot, egyedül Sokrates rontotta meg őket; 
s ekkor könnyen sarokba szorítja, rámutatván arra, hogy 
a többi xéyvri-nél épén fordítva van Ap. 2'5a: „lloXXqv yé 
fiov xaxéyvioxag övoxv%íav. xaí fioi ánóxqivav jj. xal TIEQI 

innovg ovxoi aoi öoxsl eyeiv; ol piév ßsXxiovg noiovvxEg avxoiig 
návxsg äv&qomot EÍvai, eíg őé xig ö őiatp&EÍQCúvfj xov-
vavxíov xobxov näv Et g fiév xig ó ß EXXÍOV g ottig x' 
&v TioiEiv fj návv óXíyot, ol Ijimxoí, ol óé 710XX0I 
éávn£Q ovvcooi xal xQcovxat '¿Tinóig, őiatpd-EÍqovaiv; oí>% ovxtog 
é%£i, ó) M E X T J T E , xal JIEQÍ ínncov xal xtbv. äXXcov ánávxcov 
±CÓ(ÚV ; návxcog őrjnov, éávxE ov xal "Avvxog ób cprjXE éávxs 
iprjxE• noXXrj yáq őv xig sbóaifiovía e'Zrj TTEQI xovg véovg, EÍ 

E tg fi év fióvog avxovg őiacpxteÍQSi, ol ó' äXXoi ácpEXovotv. 
áXXá yáq, OJ MéXrjxs, Ixavcog. éniÓEÍxvvoai 8xt OVÖEJIÚTIOXE 

étpqóvxtoag xcov vécov, xal aatptag ánotpaívEtg xrjv - oavxov 
áfiéXsiav, őxi obőév ooi fiEfiéXrjxEv, TCEQI <bv éfié EtoáyEic. 

Es bleibt dem Leser überlassen Meietos' Behauptung nach 
Analogie der Beispiele aus der Techne richtig umzudeuten. 
Wenn auch in der noXixixrj xtyvrp es die noXXoí sind, die 
„verderben," und nur der eine Fachmann „besser macht," 
dann folgt aus Meietos'. Satz sein genaues Gegenteil: alle 
Athener verderben die Jugend, der einzige Sokrates macht 
sie besser. 'Die Einsicht, die Sokrates im „Gorgias" in die 
Worte zusammenfasst 521d: olfiai (iEX' óXíycov 'A&xf-
v aíov, - Iva firj ttnco fióvog, én I%£IQEIV xfj &>g áXrjdőjg 
noXixtxjj xE'/yj) xal TIQÚXXEIV xä noXixixá fióvog XOJV vvv, 
ist also schon in der Apologie ausgesprochen." (i. m. 29). 
S hogy végül már az Apologia is kimondja az államról a 



67 

Gorgias súlyos elmarasztaló ítéletét, azt az Ap. 32a bizo-
nyítja Wolff, ahol Sokrates nyíltan kijelenti, hogy azért 

' nem vett részt a politikai életben, mert ávayxalóv éou %ov 
k7> ÖVTI [laxovpevov vnep xov őixaíov, xai • ei péllei 
éliyov xQÓvov (RATD-FAEABAI, ÍÓICÚTEVEIV, állá prj ŐRJPOAIEVEIV. 

S ezt a tételt a saját életéből 2 bizonyítékkal is (az argi-
nusai hadvezérek^ esete és Leon elfogatása 32abcde) iga-

. zolja. S most 'harmadszor ütközik össze a polisszal; s 
nem nehéz előre látni, hogy az, amit két esetben a vélet-len 
akadályozott'meg, most be fog következni. „So geben die 
beiden Beispiele von Sokrates öffentlicher Tätigkeit, in-
dem sie den Leser anhalten, sich das dritte, die Anklage 
des Meietos zu ergänzen, die empirische Bestätigung des 
Satzes, der als eine Wahrheit von allgemeiner, notwen-
diger Gültigkeit vorangestellt war, 32a: ávayxalóv érni %bv%ű 
ovii payovpevov stb. 1. fent. Die Tatsache, dass im athe-
nischen Staat, gleichgültig ob er das Kleid der extremen 
Demokratie, der Oligarchie oder der gemässigten De-
mokratie trägt, für den wahren Staatsmann kein Raum 
ist, beweist, dass die Polis in ihrer Substanz, ihrem Ethos 
erkrankt ist." 

Mármost Piaton a VII. levélben (324b—32ób) ahol a 
maga fejlődéséről'beszél, azt mondja, hogy ő épen Sok-
rates esetei által (Leon elfogatása és az elítéltetése) győ-
ződött meg arról, hogy az állam gyógyíthatatlanul meg-
romlott. „Es wird zugleich deutlich, dass zwischen dieser 
Stufenfolge seiner politischen Erfahrungen und der Er-
fahrungsreiche, zu der sich in der Apologie die vexpijpia 
mit der notwendig zu ergänzenden Verurteilung des Sok-
rates zusamimenschliessen, eine innere Beziehung ob-
waltet. Die Folge, des Geschehens, durch deren Erleben 
Plato der ihr innewohnenden Logik bewusst geworden 
war, dient in der Apologie dazu ihre innere Logik dem Le-
ser zum Bewusstsein zu bringen. Im Bericht der Apologie 
hat sich so Platós eigenes Erleben objektiviert." Tehát itt • 
Wolff szerint Piaton élményéről-van szó, a gondolatmenet 

3* 



68 

is Platoné." Már-pedig „aís Beweisziel der ersten Rede 
hatte sich dié Einsicht ergeben, dass der Staat von Grund 
auf verderbt sei, weil er seinen einzigen Staatsmann nicht 
ertragen konnte. Da nun Plato im VII. Briefe diese Er-
kenntnis als seine eigene hinstellt — und zwar gewonnen 
an der gleichen Reihe von Erfahrungen, die er Sokrates 
zum Beweis dieses Satzes anführen lässt, so folgt mit 
Notwendigkeit, dass der Aufbau des Ganzen Piatos eige-
nes Werk ist und dass er einzelne Elemente der wirkli-
chen Sokrajesrede, wo er sie benutzte, doch selbständig 
in die von ihm concipierte Sinneinheit eingegliedert hat." 
Tehát megvan az „exakt" bizonyíték arra, hogy az Apo-
logia Platón önálló munkája. 

Iparkodtam lehetőség szerint hűen s így kissé hosz-
szabb terjedelemben bemutatni ezt a kétségtelenül logiku-
san összefüggő és első olvasásra talán meggyőzőnek lát-
szó fejtegetést, amely annyit mindenesetre megérdemel, 
hogy számot vessenek vele. Két pontba foglalható ösz-
sze az egész gondolatmenet lényege. Az első: „Es hat 
sich gezeigt, dass der Sokrates der Apologie sich weder 
in seiner Stellungnahme zu dem politischen Problemkreis 
noch in der rücksichtlosen Aufdeckung des unversöhn-
lichen Gegensatzes zwischen dem gegenwärtigen Staat 
und seinem wahren Führer, von dem Sokrates des „Gor-
gias" unterscheidet, und es besteht kein Grund anzuneh-
men, dass. jener Sokrates in minderem Masse Piatos 
Überzeugung wiedergebe als dieser (i. m. 31—32). A má-
sodik: Wolff szerint a lényeget tekintve ezt igazolja a VII. 
levél tudósítása is; sőt itt ugyanúgy Sokrates eseteire hi-
vatkozik Plafon a politikai élettől való visszavonulás rneg-
okolásakor, mint az Apologiában, tehát az Apologia gon-
dolatmenete is Platoné. 

Ezzel szemben meg kell állapítanunk a következőket: 
1. Wolff maga is kénytelen hangsúlyozni, hogy a Gor-

gias már sokkal gazdagabb képet ad a sokratesi-platoni 
filozófiáról, mint az Apologia; hiszen épen e különbség 



69 

alapján teszi a Gorgiast későbbi időpontra, amikor Morr 
érveit cáfolja.139 

2. Bizonyos, hogy a Gorgias már továbbfejlődés ered-
ménye, amint a platóni Hades-mythos tárgyalásánál már 
nyilvánvalóan felismertük.140 

' 3 . De hogy épen'a politikai feladatok, a politikai élet 
s Athén egész politikai történetének megítélésénél is erő-
teljes továbbfejlődés mutatható ki, azt is — nézetünk sze-
rint — elég könnyű belátni. 

Minthogy nem célunk és nem is lehet feladatunk rész-
letes összevetést adni, csalk egy kirívó részletre hívom fel 
a figyelmet: Themistokles, Kimon és Perikies túlzó meg-
ítélésére (Gorgias 5'15a—52Qe). Sokrates itt sorba veszi a 
három'nagy athéni államférfiút s kimutatja, hogy nem tet-
ték jobbá a polgártársaikat, tehát tulajdonképen semmi 
érdemes dolgot nem cselekedtek; sőt épen ők voltak a 
bajok okozói (519a). Hogy ez a merev szembenállás a po-
litikai élettel s Athén politikai történetének ez a túlzó 
megítélése még nincs meg az Apologiában, az mindenki 
előtt világos. Wolff azonban egy konkrét részletösszeha-
sonlításra, a Meletos-cáfolat első részére (1. előbb 66) 
tér kí s ebből szeretné bebizonyítani, hogy a Gorgias Sok-
ratese sem mond többet, mint az Apologia. S arra a con-
clusióra jut, hogy már az Apologia is kimondja,1'11 hogy 
Sokrates az egyetlen, aki az igazi politikai mesterséget 
folytatja. Ezzel szemben meg kell állapítanunk, hogy épen 
Wolff összevetéséből is egészen szembeötlően az világlik 
ki, hogy ez még; igenis nincs kimondva az Apologiában, 
hanem Wolffnak .kell a rejtett gondolatot kihámoznia. 
Épen ez a különbség a Gorgias és az Apologia előadása 
között: a Gorgiasban már szinte bántó éllel hangsúlyozza 
Platón Sokrates egyedüli, páratlan voltát a politikai élet 
terén is. Azt mindenesetre el kell ismernünk, hogy valami 

139 1. m. 103 és v. ö. előbb 133. jegyz. 
' 1 4 0 1. előbb 57—58 és 61. 

141 „ausgesprochen" Wolff i. m. 29. 



70 

hasonlóság van, sőt egészen, világos a belső gondolati ro-
konság. A Meletosszal való vitatkozásban Sokrates: érez-
teti, hogy épen fordítva van a dolog, mint ahógy Meletos 
állította: azaz inkább az összes athéniek rontják az ifjú-
ságot, a hozzáértő, a jelen esetben Sokrates, pedig.egyedül 
javítja őket. De ezt még nem mondja ki Sokrates és kü-
lönöskép nem mondja azt, hogy ő ezt tisztán nohxiy.rj 

téyyr)-r\zk tartja, mint. ahogy Wolff szeretné beállítani 
(i. m. 29). 

4. Ami pedig a Meletosszal való vitatkozásnak a tar-
talmát, anyagát illeti, az biztosan Sokratesre vihető visz-
sza. Ezt világosan bizonyítják Xenophon írásai. Mem. I 
2, 9 szerint Sokrates a legnagyobb határozottsággal a 
szakembereiknek ad elsőséget a többiek felett: azok érte-
nek a dologhoz, azok vihetik előbbre, tehát azoké az in-
tézkedés joga nemcsak az egyes mesterségeknél, hanem 
a politikai életben is; s így van ez egészen természetesen 
a nevelés tenén is (1. xen. Ap. 19—2l).142 Tehát legfeljebb 
azt lehet kétségbe vonnii, elmondta-e mindezt Sokrates ott 
a törvényszéken? Azonban a harmadik fejezet megfelelő 
részén (1. előbb 35.) azt hisszük már sikerült kimutatnunk, 
hogy a Meletos-cáfolatnak épen ez a része áll legközelebb 
a történeti beszédhez. 

• • • - T . 
5. Bizonyos a>z is, hogy' Sokrates maga is foglalkozott 

a politikai élet kérdéseivel. Ez nemcsak a vizsgálódó ter-
mészetéből és a görög polis egyszerű, áttekinthető- és az 
egyént erőteljesen a közhöz kapcsoló életéből következik 
szükségszerűen, hanem objektív külső 'bizonyítékunk is 
van rá: a Mem., I 1, 16 és I 2, 9. Ezek szerint Sokrates 
nemcsak vizsgálgatta az állam és államférfi fogalmát (I 
1, 16),' hanem kemény kritika tárgyává is tette a demo-
krácia szembetűnő fogyatékosságait (I 2, 9). Nem gon-

142 Ha a xenophoni Apologiát elvetjük is, mint Sokrates be-
szédére vonatkozó hiteles tudósítást, de a tartalmát sokszor figye-
lembe vehetjük. A Mem. I 2, 9 mindenesetre biztosan igazolja, hogy 
a xenophoni Apologia e részlete sokratesi gondolatokat tartalmaz. 



71 

dolható el tehát az sem/hogy ha nem. vett részt a poli-
tikai életben, legalább baráti körben ne tisztázta volna a 
visszavonulás okait. És azt sem lehet feltételezni, hogy 
mikor a két nyilvános szereplése csaknem az életébe ke-
rült, ne vonta volna le fejtegetései közben a maga követ-
keztetéseit az állami élet helyes vagy helytelen voltát ille-
tőleg. Akkor pedig nincs semmi akadálya annak, hogy az 
Apologia megfelelő részleteit Sokrates" gondolatai hű tük-
rének tarthassuk. 

6. Sőt a VII. levél is, aihol Platón a maga belső fej-
lődését rajzolja, teljes mértékben a mi fejtegetéseinket iga-
zolja. Kétségtelen ugyan, hogy Platón Sokrates eseteire 
is hivatkozik, amikor a gyakorlati politikától való vissza-
vonulásnak oka.it akarja feltárni, de nemcsak azokra, mint 
ahogyan Wolff szeretné feltüntetni.113 Sőt egészen vilá-
gosan kifejti, hogy bár Sokrates gyászos kimenetelű ese-
tei nagyon nagy hatást tettek rá, csak lassankint jutott el 
a maga elutasító álláspontjára: ..axonovvn <h) poi xavxá rs 
xal xovg uvboámovg xovg npáxxovxag iá noXixixá, xal xovg 
vópovg ys xal sbr], ootn páXXov ó i E a xónovv fXixíag 
TE sig ró 7tg ó ab EV npobjUaivov, TOOOVTW ya'/.E7twxEoov 
écpaívero dgbcög slvaí poi xá TtoXxcixá óioixsZv." Majd a további 
vizsgálódások eredményekép megállapítja: „(tXÉTCovTa sig xavxa 
xal cp s o ó p sv a ŐQWVT a rtávTrj Ttévrajg, XEFAVXÁTVTA iXiyr 
yiáv xal xov pkv axonsZv pr) áTtoaxr]vai, TXZ] TXOTE apsivov av 
yíyvoiro Ttsgí TE abxá xavxa xal ói] xal Ttsol xr.v nüaav TtoXi-
TEÍav, xov óé Tioáxxsiv ab TIEQLUÉVSIV ásl xaipovg, TEXEVTCOVTO. 

óé vo7]oai Ttspl na a a>v r eb v vvv 7tó X E U I V , őrt x a x eö g 
\vpjtaaai TtoXiTevovTai." 

Tehát észrevehetjük, hogy Platón maga is szerves 
fejlődésről beszél; nem tekinti a politikai élettől való el-
fordulása végső okának már Sokrates halálát,144 mint a'ho-

. 1 4 5 VII. levél 324b—326b; Platón itt nem említi jel Sokrates pry-
tániskodását az arginusai hadvezérek elítélése alkalmával. Ez is már 
számbavehető különbség az Apologia és a VII. levél előadása között. 

144 V.. ö. K. v. Fritz: Humbert, Polycratés et le (jorgias. Gno-
mon 9. B. 2. H. 1933. 92 és köv. 1. .; 



72 

gyan -Wolff egyes részek egyoldalú kiemelésével ezt bizo-
nyítani szeretné. Sőt ez a rajz azt is megengedi, hogy 
esetleg másutt tett utazásai, más államok vizsgálata is 
hozzájárultak ahhoz a teljes elforduláshoz, ami a Gorgias 
beszélgetéseiben már megnyilatkozik. Annyit azonban 
•természetesen nekünk is el kell ismernünk, hogy már az 
Apologia is mintegy csirájában magában foglalja Platón 
•politikai gondolatait is;145 de ebből még egyáltalán nem 
következik, hogy ezek a gondolatok nem származhattak 
Sokratestől. Sőt minthogy nyilvánvalóan kimutattuk, 
•hogy Sokrates foglalkozott a politikai élet kérdéseivel is, 
biztosra vesszük, hogy az Apologia politikai nézetei lé-
nyegében Sokrates felfogását tükröztetik vissza. Ez a ter-
mészetes és valószínű feltevés. Ezek a gondolatok fejlőd-
tek azután tovább, mint a Gorgiasban is látható és ahogy 
Platón maga is kifejti a VII. levélben. Ellenben ha felten-
nők, mint ahogyan Wolff hangoztatja, hogy már az Apo-
logia Sokratese is teljesen Platón meggyőződését adja, mi 
marad meg Sokrates számára? Sokrates talán egyáltalán 
nem is nyilatkozott ezekről a kérdésekről? Mi ragadta 
volna alkkor annyira meg az állami élet kérdései iránt kü-
lönösen lelkesedő Platónt, hogy minden gondolatát már 
az első munkájában (Wolff is elsőnek tartja i. m. 86) Sok-
rates szájába adja, ha mindezeknek nyoma sem volt a 
történeti személyiségben? Nem, ezt még így pusztán ma-
gában nézve is lehetetlen elfogadnunk. Xenophon azonban 
kétségtelenül bizonyítja, hogy a politikai élet is Sokrates 
kedves vizsgálódó területe volt. Bizonyosra vehetjük 
tehát, hogy végső elemeikben azért egyeznek a politikai 
gondolatok az Apologiában. Gorgiasban és a VII. levél-
ben, mert Platón politikai gondolkozásának alapjait is 
Sokratestől kapta.1™ 

148 V. ö. W. Jaeger: Platós Stellung im Aufbau dér griechischen 
Bildung. Berlin und Leipzig 1928, 39 és köv. 1. Utána megy tanít-
ványa E. Wolff, de már kétségtelenül túloz. 

146 V. ö. E. Meyer: Geschichte des Altertums. IV. Stuttgart u. 
Berlin 1901, 447 és köv. 1. • • ~ 



73 

7. Mindamellett lehetséges, hogy Platón illesztette 
bele az Apologia első részének harmadik felébe Sokrates 
két gyászos nyilvános szereplésének a rajzát; hiszen ki-
mutattuk, hogy épen e rész ruganyossága megengedi a 
részletekben való bővülést.147 De az is nagyon valószínű, 
hogy Sokrates maga hivatkozott életének e két feltűnő 
eseményére; hiszen azt is láttuk, hogy tartalmilag teljesen 
soikratesi ez az egész részlet s a védőbeszédnek megfelelő 
helyén önkéntelenül is szóba hozhatta Sokrates a bátor 
helytállásnak e közismert két esetét. Bárhogyan is áll a 
dolog, az bizonyos, hogy az Apologia e kis részlete és a 
VII. levél gondolatmenetének részleges egyezése semmi-
képen sem tekinthető „exakt" bizonyítéknak az egész 
Apologia költői felépítettsége mellett. 

Tehát sem Gomperz, sem Wolff felhozott- érvei nem 
elég súlyosak ahhoz, hogy az Apologia költői felépítettsé-
gének objektív, külső bizonyítékául szolgálhassanak. Ho-
gyan képzeljük mármost a részletes elemzések után mi az 
Apologia megszületését s milyen célkitűzés vezethette 
Platónt Sokrates védőbeszéde megírásánál? 

Maga az élmény megrendítő volt Plafon számára. 
Megtörtént a lehetetlen, az elképzelhetetlen: a legjobb, a 
legtökéletesebb embert istentelenség és ifjúság-rontás 
vádja miatt halálra ítélték; Athén városa, az athéni pol-
gárok megölték a legnagyobb jótevőjüket. Platón már 
hosszabb ideje148 vele volt, tudta, látta, hogy a vádak alap-
talanok, kicsinyesek, nevetségesek; a tökéletes, a csodá-
latos Mesterhez fö lsem érhetnek. S az volt a legbámula-
tosabb, hogy a Mester épen a halálában mutatta magát a 
legnagyobbnak. Sokrates védőbeszéde páratlan élmény 
volt a maga nemében: a vádlott hős — hiszen bizonyosan 
hősnek tartotta már akkor minden mélyen látó tanítvá-
nya — a bűntelenség büszke öntudatával és a hatalmas 
szellemi fölényéből önkéntelen áradó finom iróniával ál-

147 1. előbb 54—55. ; : 
148 Kb. 407 óta; v. ö. Qiog. L'aertiosJ.IL6. v : ./\í , r 



74 

0 

lott szemben korlátolt,. szűklátókörű bíráival. Nem aláz-
kodott meg egy pillanatig sem; sőt keményen, a halála 
előtt álló nagy ember komolyságával, a- kicsinyes hallga-
tóságnak azonban felháborítónak tetsző nyugalommal 
tárta fel élete célját, tevékenységét, a városnak tett szol-
gálatait, s nem habozott az athéni polgárnak kijáró leg-
nagyobb hivatalos elismerésre magát méltónak ítélni. E 
beszéd után az athéni filiszternek nem volt több kétsége: 
a bírák jogosan cselekedtek, ekkora arcátlanság nem ér-
demelhet kíméletet. A lélek mélyébe látó tanítvány, Pla-
tón, azonban ekkor ismerte fel igazán a Mester arcát, 
érezte át roppant lelki nagyságát, ekkor értette meg tel-
jesen s lett egy életen keresztül hűséges szolgálója. Sok-
rates perbeszédével, az elítélés ütáni viselkedésével és vé-
gül a halálával igazolta, véglegesen- szentesítette életét, 
tanításait. S a meghalásnak e nagyszerű volta tette őt 
halhatatlanná. Platóm számára többé nem halhatott meg 
a Mester, vérében, gondolataiban az ő szavai, mozdulatai, 
csodálatos lénye hullámzottak. Egész hátralevő életében 
nem tartotta magát másnak, mint Sokrates megértett lé-
nye védelmezőjének, magyarázójának, hiszen ezért. adja. 
minden szép álmát, gondolatát a Mester szájába. Fel-
ébredt benne újra a Sokrates társaságában háttérbe szo-
rult művészi ösztön s elhatározta, hogy minden művében 
ezt a kimeríthetetlen, a tömegnek érthetetlen, csodála-
tos embert fogja ábrázolni, magyarázni. Első dolog volt 
azonban az elítéltet rehabilitálni, csak azután következ-
hettek a részletes magyarázatok és az egyes vonások be-
mutatása, igazolása. Azért már előzetesen is valószínűnek 
kell tartanom, hogy Platón első megjelent munkája az 
Apologia volt, csak azután következhettek a dialogusok. 
S ebben a feltevésben megerősít Platón saját kijelentése 
az Apologia III. részletében; „Sokrates" jósol. 39cd: 
„... jtXsíovg' eoovTca vfiac ol éAéyxovrsg, ovg vvv éytb xarstxov, bfistg 
óe oby. fpíhtvEaÜE, y.al xaÁ.ETtwxeqoi i'oovcm. óaco vfjbxmoi eloiv..." 
Tehát Sokrates barátai között megindult a inozgolodás a 
Mester emlékének igazolására s a fiatal Platón az elsők 



77 

között, a leghevesebbek között lehetett. Itt mintegy beje-
lenti a tanítván'yok szándékát és saját élete müvének 
megkezdését. Elképzelhetetlen számomra, hogy több, vagy 
akár egy dialógusa is már közkézen forgott volna, amikor 
ezek a sorok megjelentek.149 Az Apologiával indulhatott 
meg tehát nemcsak Platón, hanem Sokrates többi barátai 
nyilvános irodalmi tevékenysége is. S amikor Pláton a 
formát kereste, amelyben a Mester elítéltetésének reha-
bilitációja a legtökéletesebben oldható meg, akkor került 
a kezébe Gorgias, a köztiszteletben álló rhetornak kézi-
könyve, Téyvrrjé s benne a Palamedes-Apologia. A két sze-
replő hős között a hasonlóság szembeötlő: mind a ketten 
igazságtalanul, sőt alaptalanul ítéltettek halálra, mind a 
kettő a saját környezetének, saját népének jótevője volt. 
A nagy nhetorművész a hazaárulás-vádat nevetséges, le-
hetetlen semmiségnek mutatja ki s a harmadik, a számot 
adó részben erőteljesen kidomborítja Palamedes szolgá-
latait; a fiatal Platón nagy örömmel állapította meg a 
hasonlóságot (Ap. 41b ävTiiiuoaßä/lovri) annál is inkább, 
mert Sokrates történéti beszédjében is meg voltak a hiva-
talos vád csekélyre becsülésének és a jogos önérzetből 
fakadó életfeladat-értékelésnek (Ap. 37a prytaneion) 
mozzanatai. Elhatározta tehát, hogy az apologia-műfor-
mában úgy írja meg Sokrates beszédét, hogy — lehetőleg 
annyi történeti elemet használva fel, amennyit csak lehet 
— a történeti beszéd illúzióját keltse, de művészi bővíté-
sekkel, elhallgatásokkal, betoldásokkal, ahol a műforma 
megengedte, a történeti beszédet teljes arcképpé egé-
szítve, Sokratest észrevétlenül Palamedes mellé, a görög 

149 V. ö. Christ-Schmid i. m. 652. — Maiér i. m. 106 1. 2. j. 
Maier a veázsgoc alatt — kétségtelenül helyesen — Platónt és ba-
rátjait érti. Már pedig ezekről mondja Sokrates, hogy én eddig visz-
szatartottam őket, de ti ezt nem vettétek észre. „Aber — teszi fel 
Maier a kérdést — wenn einer als Schriftsteller mit Xóyoi 2<x>Y.qazixoi 
in die Öffentlichkeit getreten wäre, hätte Sokrates von dem sagen 
können: ich habe ihn bis jetzt zurückgehalten und ihr habt ihn nicht 
bemerkt?" 



76 

mythos félistenei, hősei közé emelje. Hiszen-meggyőződése 
szerint csakugyan az volt. Tehát a felépítés elve: Wahr-
heit und Dichtung, a történeti igazság költészetté magasz-
•tosítva. Mégis úgy, hogy az utolsó nyilvános, páratlan 
szereplés kereteit, sok vonását, főbb gondolatait meg-
tartja, tehát az utolsó szereplésre vonatkozóan is használ-
ható nagyon sok pontban, megfelelő óvatossággal az Apo-
logia, mint á harmadik fejezetben részletesen kifejtettük. 
Azonban <n hivatalos vád semmibe vétele, a régi vádak 
döntő erejű kiemelése, részletezése, az eb£ygé%ris gondolat -
hosszadalmas és éles színezése, továbbá a harmadik be-
széd nagy részé nyilvánvalóan mutatják az apologetikus 
céllal író művész kiemelő és kiegészítő törekvéseit. Mind-
amellett végső elemzésben minden beillesztett vonás, szín, 
részlet távolabbi értelemben, Sokrates igazi lényének, 
nagyságának megértése szempontjából történetinek te-
kintendő. Platón a lelkes, elragadott tanítvány túlozhat, 
szépítheti a Mester emlékét, sőt tévedhet is, de hazugsá-
got, puszta fikciót nem tehetünk fel róla. Bruns e megálla-
pítását a legnagyobbak; Maier, Wilamowitz, Burnet, 
Taylor fogadták el klasszikussá s nem találtunk semmi 
komoly ellenérvet, mely ezt a véleményt megingathatta 
volna. Tehát ilyen távolabbi értelemben, Sokrates lényé-

__ nek megértése szempontjából, az Apologia a maga egé-
szében minidig a. legfontosabb történeti forrás marad. 



Irodalom. 

1. H. v. Arnim: Xenophons Memorabilien und Apologie des 
Sokrates. (Historisk-Filologiske Meddelelser. .VIII, 1.) Kjöbenhavn 
1923. 

2. Fr. Beyschlag: Die Anklage des Sokrates. Neustadt 1900. 
3. I. Bruns: Das literarische Porträt der Griechen. Berlin' 1896. 
4. Bursian: Jahresberichte über die Fortschritte der classischeñ 

Altertumswissenschaft. 191. B. 195. B. 220. B. 225. B. 
5. Christ-Schmid: Geschichte der griechischen Litteratür. I. Teil. 

6. Aufl. München 1912. 
6. A. et E. Cr.oiset: Histoire de la Littérature Grecque. Tome 

IV, 2. éd. Paris 1900. 
7. H. Diels: Die Fragmente der Vorsokratiker. II. B. 4. Aufl. 

Berlin 1922. ' 
8. A. Diès: Autour de Platon. I—II. Paris 1927. 
9. A. Döring: Die Lehre des Sokrates als sociales Reformsys-

tem. München 1895. 
10. O. M. Feddersen: De Xenophontis Apología Socratis et 

Isocratis Antidosi quaestiones duae Socratis litem attinentes. (Diss.) 
Jenae 1907. 

11. O. Frick: Xenophontis quae fertur Apología Socratis num 
genuina putanda sit. (Diss. philologicae Haienses vol.-XIX. pars 1.) 
Halis Saxonum 1909. 

12. K. v. Fritz: Zur Frage der Echtheit der xenophontischen 
Apologie des Sokrates. Rhein. Museum 1931. 

13. K. v. Fritz: J. Humbert: Polycratès, l'accusation de Socrate 
et le Gorgias. Gnomon IX. 1933. 

14. H. Gomperz: Sophistik und Rhetorik. Leipzig u. Berlin 1912. 
15. H. Gomperz: Die sokratische Frage als geschichtliches 

Problem. Historische Zeitschrift CXXIX, 1924. 
16. H. Gomperz: Die Anklage gegen Sokrates in ihrer Bedeu-

tung für die Sokratesforschung. Neue Jahrbücher LIII. 1924. 
17. H. Gomperz: Piatons Selbstbiographie. Berlin u. Leipzig 

1928. 
18. Th. Gomperz: Griechische Denker. II. B. 3. Aufl. Leipzig 

1912. 



78 

19. E. Horneffer: Der junge Platon. I. Teil: Sokrates und die 
Apologie. (Mit einem Beitrag: Das delphische Orakel als ethischer 
Preisrichter von Rudolf Herzog.) Qiessen 1922. 

20. Hornyánszky Oy.: Az „igazi" Sokrates. Athen,aeum 1915. 
21. 0 . Immisch: Die Apologie des Xenophon. Neue Jahrbücher 

1900. 
22. W. Jaeger: Aristoteles. Berlin 1923. 
23. W. Jaeger: Piatos Stellung im Aufbau der griechischen Bil-

dung. Berlin u. Leipzig 1928. 
24. K. Joël: Der echte und der xenophontische Sokrates. I—II. 

B. Berlin I. 1893, II. 1901. 
25. Kerényi K.: Piaton és Aristoteles. (Olvasókönyv a gimn. 

VIII. o. számára.) Budapest 1931. 
26. E. Maass: Zur Geschichte der griechischen Prosa. Hermes 

XXII 1887. 
27. H. Maier: Sokrates. Tübingen 1913. 
28. Meier—Schömann—Lipsius: Das attische Recht und Rechts-

verfahren. I—III. Leipzig 1905—15. 
29. E. Meyer: Geschichte des Altertums. IV. Stuttgart u. Berlin 

1901. 
30. J . Morr: Die Entstehung der platonischen Apologie. (Schrif-

ten der Deutschen Wissenschaftlichen Gesellschaft in Reichenberg. 
Heft 5.) .Reichenberg 1929. 

31. Pêterfy J . : A görög filozófia: Sokrates, Platon. (Összegyűjt, 
rnunk. II k. 175 és köv. i.) Budapest 1902. 

32. Pétert y J . : Xenophon. (Összegyűjt, munk. II k. 242. és köv. 
1.) Budapest 1902. 

33. R. Philippson: Sokrates' Dialektik in Aristophanes' Wölken. 
Rhein. Mpseum 1932. 

Platon: 
34. Apologia. ed. M. Schanz. (Sammlung ausgewählter Dialoge 

Piatos mit deutschem Kommentar. IIL B. Leipzig 1893. 
35. Plato's Euthypro Apology of Socrates and Crito. ed. J . 

Burnet. Oxford 1924. 
36. Verteidigungsrede des Sokrates. Kriton. Erklärt v. Cron— 

Utile—Struck: A3: Aufl. Leipzig u. Berlin 1929. 
37. Die Briefe Piatons. ed. E. Howald. Zürich 1923. 
38. Piatonis epistulae commentariis illustratae. ed. Fr. Novotny. 

Brno 1930. 
39. M. Pohlenz: Aus Piatos Werdezeit. Berlin 1913. 

' 40. R. Pöhlmann: Das ' Sokratesproblem. (Aus Altertum und 
Gegenwart.) München 1911. 

41. C: Ritter.: Sokrates. Tübingen 1931. 
42. A. E. Taylor: Plato. 3. ed. London 1929. 



79 

43. E. Wolff: Piatos Apologie. (Neue Philologische Untersuchun-
gen herausg. v. W. Jaeger. 6. Heft.) Berlin 1929. 

44 U. v. Wilamowitz—Moellendorff: Piaton. I—II. 2. Aufl. 
Berlin 1920. 

45. U. v. Wilamowitz—Moellendorff: Die xenophontische Apo-
logie. Hermes XXXII 1897. 

46. M. Wetzel: Die Apologie des Xenophons. Neue Jahrbücher 
1900. 

47. E. Zeller: Die Philosophie der Griechen. II. 1. 5. Aufl. (Mit 
.einem Anhang v. E. Hoffmann: Der gegenwärtige Stand der Piaton-
forschung. Leipzig 1922.) 

48. Ueberweg—Praechter: Die Philosophie des Altertums. 12. 
Aufl. Berlin 1926. 

Tartalomjegyzék. 

I. Fejezet. A probléma kitűzése: történeti áttekintés — — — 3 
II. Fejezet. Platón Apologiája és Gorgias Palamedese — — 15 

III. Fejezet. Sokrates történeti beszéde Platón Apológiájában — 23 
a) Az egész beszéd jellegé: rögtönzés és ¡.Uya Áéysiv — 26 
b) Az ellenajánlat — — — — — — — • — — — 28 
c) A Meletos-cáfolat — — — — '— — — — — 32 
d) A jóslat — — — — — — — — 36 
e) Az első beszéd harmadik része (XVI—XXIVc.) — — 46 
f) Beszéd a halálos ítélet kimondása után — — — — 55 

IV. Fejezet. A felépítés elve — — — — — — — — — 59 
Irodalom — — — — — — — — — — — — — 77 



Életrajz. 

1908 máj. 16-án születtem Székesfehérváron. Az-
elemi iskolát Kalocsán végeztem, a középiskolát a sze-
gedi kegyesrendi gimnáziumban. 1926 júniusában érett-
ségiztem. Betegségem miatt csak 1927 januárjában irat-
koztam be a m. kir. Ferencz József-tudományegyetemre, 
melynek 1931 februárjáig voltam hallgatója. Tanári alap-
vizsgát magyarból és latinból 1928 decemberében, görög-
ből 1929 októberében, szakvizsgát latinból és görögből 
193<1 májusában, pedagógiai vizsgát 1932 októberében 
tettem. Az 1931/32. és 1932/33. tanévben a m. kir. Fe-
rencz József-tudományegyetem Classica Philologiai In-
tézetéhez kötött belföldi tudományos kutató ösztöndíjat 
kaptam és ott dr, Förster Aurél egyet, tanár, az Intézet 
igazgatója,- irányítása mellett Platón Apológiájának törté-
netiségét vizsgáltam és helyettes könyvtárosi teendőket 
végeztem. Eddig megjelent tőlem egy könyvismertetés az 
Egyet. Phil. Közlöny 1931. évfolyamában (125—6 1.). 


