
223

WALLFAHRTEN  
UND IHRE INTERETHNISCHE KOMPONENTE

IM KÖNIGREICH UNGARN  
IM 18. JAHRHUNDERT

Infolge der Türkenbesetzung und der Reformation war das Netz der Gnaden-
orte in Ungarn im 16.–17. Jahrhundert im Wesentlichen verschwunden. Im Laufe 
des 18. Jahrhunderts lebte nur ein Teil von ihnen wieder auf (z. B. Andocs, Kom. 
Somogy; Máriavölgy, Kom. Pozsony; Nyitra, Kom. Nyitra; Csíksomlyó, Kom. 
Csík). Und viele ungarische Gnadenorte verdanken ihre Existenz der gesteigerten 
barocken Frömmigkeit.1 Damals wurden die Wallfahrtsorte zu unausbleiblichen 
Charakteristiken katholischer Gegenden. Die Glanzzeit der Wallfahrten war in 
Ungarn das 18. Jahrhundert.2 Es war nach der Befreiung von der osmanischen 
Besetzung (1686 bzw. im Temeschgebiet und Banat 1718) sowie nach der Periode 
der Kurutzenkriege (1711) ein Jahrhundert langen Friedens und des Aufbaues. 
Es begann die Neuorganisierung der weltlichen und kirchlichen Verwaltung, die 
bis zum Ende des Jahrhunderts bzw. Beginn des 19. Jahrhunderts abgeschlos-
sen war. Außer der Neuorganisierung der alten Bistümer wurden an der Wende 
vom 18. zum 19. Jahrhunderts auch neue geschaffen (Szombathely/Steinaman-
ger, Székesfehérvár/Stuhlweißenburg, Szepes/Zips, Besztercebánya/Neusohl, 
Rozsnyó/Rosenau, Szatmárnémeti/Sathmar und Kassa/Kaschau),3 und es ent-
stand auch die Organisation der griechisch-katholischen Kirche, der unierten 
Kirche. Das 18. Jahrhundert war also ein Jahrhundert des Kirchenaufbaues. Mein 
kurzer Vortrag stellt einige Projektionen der Wallfahrten dieser Zeit dar. 

Die vor allem von oben, von der Aristokratie, dem hohen Klerus, im Allge-
meinen von Klerus und Orden4 sowie in der Auffassung des Konzils von Trient 
organisierten Wallfahrten waren durch die Marienverehrung mit den Jahr-
hunderten des Mittelalters verbunden. Die katholische Restauration wurde in 
Ungarn im gedanklichen Umfeld des Regnum Marianum formuliert, in dem die 
starke Marienverehrung mit der der landesnationalen, der ungarischen Heiligen 
bewusst verflochten wurde, was einen antiprotestantischen Zug darstellte.5 

Eine wichtige Rolle bei der Herausbildung der Wallfahrtsform des 18. Jahr-
hunderts spielten die Migrationsprozesse der damaligen Zeit. Die Religiosität der 
in den von der Türkenherrschaft befreiten Gebieten von privaten Grundherren, 

1 �Hermann 1973. 329.
2 �Hermann 1973.329. 
3 �Borovi 2000; Hermann 1973. 297–303.
4 �Hermann 1973. 296–297; der die Ansiedlung leitende Erzbischof Leopold Kollonich (1631-1707) 

wollte nicht in erster Linie germanisieren, sondern dem Katholizismus und der wirtschaftlichen 
Entwicklung dienen. Conze 1992. 229–231.

5 �Conze 1992. 217.



224

Gábor Barna

der Kirche oder dem Staat angesiedelten neuen Bevölkerung verschiedener Nati-
onalität hat die Religionspraxis in Ungarn in großem Maße geformt. Bis zum 
Ende der Periode hatten sich jene konfessionellen und Nationalitäten/Sprach-
relationen im Königreich Ungarn stabilisiert, die bis zum Beginn des 20. Jahr-
hunderts bestimmend blieben. Zwar waren die Deutschen auch in den Jahr-
hunderten des Mittelalters in den Städten und den Gnadenorten im westlichen 
Landesteil vertreten (z. B. Mariatal, Schoßberg usw.), doch stieg ihre Bedeutung 
durch die Migrationsprozesse im 18. Jahrhundert. Damals lag die Mehrheit der 
Wallfahrtsorte, 46,5 %, im Hauptgebiet der deutschen Ansiedlung, in Westtrans-
danubien, 31 % lagen in Oberungarn, 11,3 % in Südungarn und schließlich 4,2 
% in Siebenbürgen.6 Damit begann ein dominanter österreichisch/süddeutscher, 
zumeist katholischer Einfluss in allen Lebensbereichen und besonders im religi-
ösen/kirchlichen Leben.7 Das Ziel der Siedler war natürlich nicht in erster Linie 
die Gründung eines neuen Gnadenortes, sondern die symbolische Inbesitz-
nahme der Landschaft, die Sicherung des übernatürlichen Segens, den man für 
die Arbeit, sich ein Heim zu bauen, beschaffen musste. 

Während das Mittelalter bei den Wallfahrten die Universalität betonte, traten 
im Barock die Wallfahrtsorte lokaler Bedeutung in den Vordergrund.  Zu den 
renovierten mittelalterlichen oder den neu geschaffenen Gnadenorten pilgerten 
nicht mehr nur Ungarn, sondern auch die verschiedensten im Einzugsbereich 
des Gnadenortes angesiedelten katholischen Nationalitäten. So besuchten z. B. 
Bodajk (Kom. Fejér) Ungarn, Deutsche und Slowaken, Maria-Radna im Banat 
Deutsche, Ungarn, Bulgaren, Bunjewazen und Krassowanen, Máriagyűd (dt. 
Jud) Ungarn, Deutsche, Bunjewazen und Schokazen, ja Máriagyűd sogar die 
ungarischen Reformierten der Umgebung: an Christi Himmelfahrt, wenn der 
im Mittelalter wurzelnde Brauch des „Mädchenmarktes“ vor der Eheschließung 
abgehalten wurde. 

Die starke Marienverehrung im 18. Jahrhundert hatte nicht nur eine gegen 
die Protestanten, sondern auch gegen die Türken gerichtete Spitze. Letztere 
verkörperte sich besonders in der Ikonografie der Unbefleckten Empfängnis, 
in Gestalt der Maria in der Sonne (mulier amicta sole): Die auf der Mondsichel 
stehende Gottesmutter symbolisierte den Sieg der/s Christenheit/tums über den 
Islam.8 Eine antitürkische Mariendarstellung war auch das Mariahilf-Bild. Seine 
Ausstrahlung ging von der Passauer Klosterkirche der Kapuziner aus und war 
verbunden mit der Befreiung Wiens 1683 von der Türkenbelagerung.9 Die deut-
schen Siedler führten diesen Gnadenbildtyp an vielen neuen Gnadenorten in 
Ungarn ein (Turbék, Csicsó, Tétszentkút, Csávoly, Cikó-Ótemplom, Doroszló, 

6 �Tüskés 1993. 16. 
7 �Nach Werner Conze hat sich Ungarn mit seinem adeligen Nationalbewusstsein bis zur Mitte des 

18. Jh. auf Grund der  Wiener Zentralisierungspläne in die Struktur der Gesamtmonarchie einge-
gliedert, nur war die Rekatholisierung schwach, und in dieser toleranten Atmosphäre konnten die 
„rezipierten Religionen“ wirken. Conze 1992. 225–226.

8 �Offb 12,1. 
9 �Die Verbreitung der Verehrung der Mariahilf ob Passau im deutschen Sprachraum hat Walter Har-

tinger zusammengefasst. Hartinger 1999. 



225

Wallfahrten und ihre interethnische Komponente

Máriakéménd, Solymár, Vértessomló, Krasznahorka, Baja-Vodica, Barátfalva). 
Die Mehrheit dieser Orte galten  bis in die nahe Vergangenheit als Wallfahrtsorte 
deutschen Charakters. Die Mariahilf-Darstellungen wurden auch deshalb schnell 
in Ungarn populär, weil die Anschauung des 18. Jahrhunderts diesen Gnaden-
bildtyp als Kopie des Mariazeller Schatzkammerbildes, also von vorn herein als 
einen Typ mit ungarischem Bezug betrachtete.10 

Die Siedler werden Gnadenbilder oder Gnadenstatuen aus der alten Hei-
mat mitgebracht haben. Ein solcher Wallfahrtsort war Hajós an der Donau. Der 
Tradition nach haben die deutschen Siedler die an ihrem Wohnort im Ruf der 
Wundertätigkeit stehende Statue mitgebracht und pflegten den Kult auch in 
ihrer neuen Heimat weiter. Die Gemeinde wurde zum wichtigsten Gnadenort 
der Deutschen in der Batschka und zog später nach und nach die katholischen 
ungarischen und südslawischen (bunjewazischen und schokazischen) Bewohner 
der Umgebung an. 

Mitte der 1930er Jahre zählte der hier forschende Rudolf Kriss in der Schwä-
bischen Türkei und ihrer unmittelbaren Nachbarschaft 14 Gnadenorte, die von 
Deutschen oder auch von Deutschen besucht wurden.11 Der auf mittelalterliche 
Wurzeln zurückgehende Wallfahrtsort Máriagyűd (Jud) verfügte und verfügt 
noch immer über den größten Einzugsbereich: aus den Siedlungen Südtransda-
nubiens, des nahen Slawoniens und der Batschka kamen seine Besucher vieler 
Nationalitäten und Sprachen. Die Marienverehrung des Gnadenortes benedik-
tinischer Gründung geht bis ins 12. Jahrhundert zurück. Nach der Türkenherr-
schaft und der Reformationszeit kann er seine Entwicklung auch dem Mäzena-
tentum der Familie der Batthyánys verdanken. Zu den Ungarn und Südslawen, 
die diesen Gnadenort besuchten, kamen im 18. Jahrhundert als dritte Gruppe die 
Deutschen hinzu. 

Dem ursprünglich  südslawischen und ungarischen Kult von Maria-Radna 
schlossen sich in der Mitte des 18. Jahrhunderts große Mengen von im Banat 
angesiedelten Deutschen an. Und bereits bis zum Jahrhundertende hatte ihre 
Anwesenheit dem Gnadenort, dem ihn betreuenden Franziskanerordenshaus, 
der Wallfahrt und ihren Bräuchen ihren Stempel aufgedrückt.12

Der Gnadenort Máriapócs spielte an der Wende vom 17. und 18. Jahrhun-
dert eine wichtige Rolle bei der Kirchenunion, beim Erstarken der griechisch-
katholischen Kirche in der Begegnung von West- und Ostkirche.13 Der Gnadenort 
fasste in dem gemeinsamen Kult der tränenden Jungfrau Maria die Nationali-
täten Nordostungarns und der Nachbarländer (Ungarn, Ruthenen, Rumänen, 
Polen, Slowaken, Sathmarer Schwaben/Deutsche) zusammen. Die an der 
Wende vom 17. zum 18. Jahrhundert in Ungarn aufgezeichneten Tränenwun-
der dienten an den meisten Stellen (Máriapócs, Füzesmikola – Kolozsvár, Klátóc 

10 �Szilárdfy 1994. 324.
11 �Kriss 1934. 
12 �Roos 1998, Roos 2004; Barna 2002. 
13 �Bálint–Barna 1994. 105; Barna 200a. 



226

Gábor Barna

– Klokocsó, Sajópálfala) der Kirchenunion und damit zugleich der gesellschaft-
lichen Integration.14 

Innerhalb der einzelnen Regionen entstanden Gnadenorte mit Kleinland-
schafts- oder Lokalbedeutung. Anders als die genannten Gnadenorte mit 
großem Einzugsbereich wurden diese aber zu Orten nationaler Abgrenzung, 
kleinerer Gemeinschaftsbildung. Eine Reihe derartiger Wallfahrtsorte gab es 
auch in Südtransdanubien. Die Deutschen der Komitate Baranya und Tolna/
Tolnau besuchten Máriakéménd (Maria Kemend), Kisnyárád, Turbék, Cikó, Pap, 
Egregy, Baranyajenő, Pécs-Maria Schnee-Kapelle, die hl. Brunnen von Bozsok 
und Csávoly. Mehrheitlich waren diese Orte Gründungen von Deutschen im 18. 
Jahrhundert und Gnadenorte mit lokalem Charakter.15 Die Nationalitätenvielfalt 
der oben erwähnten Gnadenorte mit Großlandschafts- und Lokalbedeutung ein-
schließlich des Anteils der Deutschen zeigen in etwa die Mirakelbücher aus dem 
18. Jahrhundert.16

Die Nationalitäten, die sich im 18. Jahrhundert in Ungarn niederließen, 
führten an den Gnadenorten eine neue religiöse Kultur ein. Das Bestreben der 
Zuwanderer mag zweifach gewesen sein: Fortsetzung und Bewahrung der Reli-
gionspraxis der alten Heimat und zugleich möglichst baldige Integration in der 
neuen, der ungarischen Gesellschaft, Eingliederung in deren kirchlichen, religi-
ösen Rahmen. Dies erleichterte das Wallfahrtswesen, das die Gesellschaft einer 
Region nicht auf Grund der Nationalität und Sprache, sondern der Religion 
organisierte und somit den Rahmen für die Verwirklichung beider Bestrebungen 
bot. Die Folge war, dass in der süddeutsch-österreichisch-ungarisch-südslawi-
schen katholischen Region die Kulte sich in vieler Hinsicht vereinheitlichten. 
Dies wurde außer von den liturgischen Beschlüssen des Tridentinums in großem 
Maße von der Ausstrahlung Mariazells gefördert, zu dessen Einflussbereich zum 
großen Teil die von den Ungarndeutschen bewohnten Gebiete gehörten. Rudolf 
Kriss, der sich in den 1930er Jahren vor allem von der Sprachinselforschung 
her orientierte, hält deshalb das Wachsopfer und sein Zerbrechen (Máriagyűd, 
Máriakéménd),17  den Brauch, Votivbilder zu stiften (Andocs, Jud), das Cikóer 
Hühneropfer und das Kisnyaráder Besenopfer18 für uralt und von deutscher 
Herkunft. Von den Deutschen ging auch das Stiften von Votivbildern am Gnaden-
ort Maria-Radna aus.19 Die Forschung hat deren süddeutsche Parallelen entdeckt, 
doch kann ihre Existenz im 18. Jahrhundert nur wahrscheinlich gemacht wer-
den. Bei den deutschen Siedlern sind sie jedoch bis ins 20. Jahrhundert erhalten 
geblieben. Als deutsche Eigenheit nehmen manche auch die Verehrung gewisser 
Heiliger an (z. B. Vierzehn Nothelfer, Hl. Valentin, Hl. Florian, Christophorus).20 
Die Bekanntheit ihrer Kulte förderten die an den Wallfahrtsorten angebotenen, 

14 �Barna 2000. 
15 �Kriss 1934.  
16 �Tüskés 1993. 296–299.
17 �Bellosics 1908. 96–97. 
18 �Kriss 1934. 87–99.
19 �Barna 2002. 
20 �Tüskés 1984. 148–149.



227

Wallfahrten und ihre interethnische Komponente

teils in deutschen Gebieten hergestellten kleinen Andachtsbilder.21 Demgegenü-
ber ein pannonisches Charakteristikum scheint der Brauch der Wallfahrtstaufe 
zu sein, den alle Völker dieser Region pflegten.22 Durch die deutschen Siedler des 
18. Jahrhunderts, die deutschen Stadtbewohner, die Musiker deutscher Herkunft 
und die Kirchenmusikausbildung (Kantorenausbildung) sind auch viele Melo-
dien deutscher Art in das ungarische Kirchengesangmaterial gelangt.23 

Zusammenfassend lässt sich sagen:
Unter den gesellschaftlichen Prozessen im 18. Jahrhundert waren folgende 

wichtig: 
1. Nach dem Tridentinum trat eine gewisse Vereinheitlichung in der katho-

lischen Kirche ein, in ganz Europa wurden die Rituale im Rahmen der römischen 
Liturgie identisch. 2. Parallel damit ging in Ungarn die Neuorganisierung des 
kirchlichen/religiösen Lebens vor sich, die teilweise gegen den Vereinheitli-
chungsprozess wirkte. 3. Durch die umfangreiche Migration und  innerhalb 
dieser durch die Ansiedlung Deutscher in Ungarn erschienen neue Formen 
der Religiosität, die sich miteinander mischten. 4. Der Barock griff im Geist der 
Gegenreformation, der katholischen Restauration wieder auf die mittelalter-
lichen Wurzeln zurück: a) er restaurierte die alten Gnadenorte, b) gründete neue, 
c) dadurch schuf er Kleinlandschafts-Wallfahrtsbezirke, in denen d) Lokalkulte 
in den Vordergrund traten. 

Es entstanden Gnadenorte mit multikulturellem Charakter, an denen sich 
jedoch die einzelnen Nationalitäten häufig zeitlich voneinander trennten und 
jeweils andere Feste für den Besuch des Gnadenortes wählten. Diese gemein-
samen Gnadenorte waren Schauplätze des deutschen (kroatischen usw.) kultu-
rellen Beitrags, aber in der Denkart des Regnum Marianum auch der Herausbil-
dung eines starken „Hungarus-Bewusstseins“. In der Religiosität dominierten 
der starke Marienkult und die Verehrung der ungarischen Heiligen auch bei 
den angesiedelten Deutschen. Und das wiederum vereinheitlichte und fasste die 
Gemeinschaften verschiedener Sprachen, aber desselben Glaubens zusammen. 
Diese Prozesse gingen vor allem von den kirchlichen Zentren aus und wirkten 
durch die kirchlichen und schulischen Einrichtungen und Vereinigungen auf die 
Bevölkerung im Lande ein. Die Menschenmassen der Wallfahrtsorte waren dem-
nach wichtige Vermittlungskanäle des Zusammenhaltes. 

21 �Szilárdfy 1984, 1995, 1997.
22 �Barna 2001b. 
23 �Dobszay 1984. 204–214., 226, 228–229.



228

Gábor Barna

 
LITERATUR

Bálint, Sándor – Barna, Gábor
1994  �Búcsújáró magyarok. A magyarországi búcsújárás története és néprajza. Szent 

István Társulat, Budapest. 
Barna, Gábor

1986  �A búcsúvásár. In: Szabadfalvi József – Viga Gyula (Hrg.) Árucsere és 
migráció. Miskolc, 39–50.

1988  �Máriagyűd – magyarok, délszlávok, németek búcsújáró helye. Folklór és 
Tradíció VI. 67–82.

2000  �Gnadenorte der „tränenden Marienbilder“ in Ungarn. Mittel der Ide-
ologie der katholischen Restauration und der kirchlichen Union. Acta 
Ethnographica Hungarica Vol 45. Nos. 1–2. 137–150.

2001a  �At the Border of Two Wordls. In: Pirjo Korkiakangas – Eline Kiuru 
(eds) An Adventurer in European Ethnology. Atena, Jyväskylä, 56–66. 

2001b  �Búcsúkeresztség. In: Barna, Gábor Búcsújárók. Lucidus, Budapest, 267–
278.

Barna, Gábor (Hg.)
2002  �Mária megsegített. Fogadalmi tárgyak Máriaradnán I–II. „Maria hat geholfen“ 

Votivgegenstände in Maria-Radna I–II.  Szeged, Devotio Hungarorum 9. 
Bellosics, Bálint

1908  Áldozati szobrocskák. Ethnographia, XIX. (1908) 96–97.
Borovi, József

2000  Az esztergomi érseki egyházmegye felosztása. Budapest, 2000
Conze, Werner

1992  �Ostmitteleuropa von der Spätantike bis zum 18. Jahnhundert. Herausgege-
ben und mit einem Nachwort von Klaus Zernack. Verlag H. G. Beck, 
München.

Dobszay László
1984  Magyar zenetörténet. Gondolat, Budapest.

Hartinger, Walter
1999  �Mariahilf ob Passau. Egy népszerű búcsújáróhely kialakulása és a kap-

csolódó ájtatossági forma elterjedése. Acta Ethnologica Danubiana 1. 
25–37.

Hermann, Egyed
1973  �A katolikus egyház története Magyarországon 1914-ig. Aurora Könyvek, 

München, 1973. 329.
Kriss, Rudolf

1934  �Die Schwäbische Türkei. Beiträge zu ihrer Volkskunde, Zauber und Segen, 
Sagen und Wallfahrtsbrauch. Forschungen zur Volkskunde 30. Düsseldorf.



229

Wallfahrten und ihre interethnische Komponente

Roos, Martin
1998  �Maria-Radna. Ein Wallfahrtsort im Südosten Europas. Band I. Schnell und 

Steiner, Regensburg.
2004  �Maria-Radna. Ein Wallfahrtsort im Südosten Europas. Band II. Schnell und 

Steiner, Regensburg.
Szilárdfy, Zoltán

1984  �Barokk szentképek Magyarországon. Corvina, Budapest.
1994  �A magyarországi kegyképek és -szobrok tipológiája és jelentése. In: 

Bálint, Sándor – Barna, Gábor: Búcsújáró magyarok. A magyarországi 
búcsújárás története és néprajza. Szent István Társulat, Budapest, 323–348.

1995  �A magánáhítat szentképei I. Kleine Andachtsbilder des Barock I. Devotio Hun-
garorum 2. Szeged.

1997  �A magánáhítat szentképei II. Kleine Andachtsbilder des Barock II. Devotio 
Hungarorum 4. Szeged.

Tüskés, Gábor
1984  �A barokk kori szenttisztelet rétegei. In: Hofer, Tamás (szerk.) Történeti 

antropológia. Budapest, 138–151.
1993  �Búcsújárás a barokk kori Magyarországon a mirákulumirodalom tükrében. 

Akadémiai Kiadó, Budapest. 
 


