AC 1A

LITTERARUM AC SCIENTIARUM REG. UNIVERSITATIS HUNG. FRANCISCO-JOSEPHINAE
Sectio : JURIDICO-POLITICA Tom. VI, Fasc. 1. Redigunt: ST. EREKY et EDM. POLNER

DIE
BEDEUTUNG DER TRANSZENDENTALEN
LOGIK IN DER RECHTSPHILOSOPHIE

VON

Dr. TIBOR VAS

VERLAG
DER VEREINIGUNG DER FREUNDE DER K. UNG. FRANZ JOSEFS-UNIVERSITAT
MIT UNTERSTUTZUNG DER UNIVERSITAT UND DER ROTHERMERE-STIFTUNG

N\

SZEGED
SZEGED VAROSI NYOMDA ES KONYVKIADO RT.
1935

Ara 5 pengéd.



Rt aandil K baintl




: ACTA |
LITTERARUM AC SCIENTIARUM
REGIAE UNIVERSITATIS HUNGARICAE FRANCISCO-I0SEPHINAE

SECTIO

JURIDICO-POLITICA

: ~ REDIGUNT
ST. EREKY ET EDM, POLNER

. TOM. VI.

. EDIT
UNIVERSITATE REGIA HUNGARICA FRANCISCO-IOSEPHINA FUNDOQUE ROTHERMEREIANO
ADIUVANTIBUS

SODALITAS AMICORUM UNIVERSITATIS

A M. KIR. FERENCZ JOZSEF-TUDOMANYEGYETEM

TUDOMANYOS KOZLEMENYE!

A JOG- ES ALLAMTUDOMANY!I ERTEKEZESEK
KOREBOL ‘

SZERKESZTIK
EREKY ISTVAN Es POLNER ODON

VI, KOT.

A M, KIR. FERENCZ JOZSEF-TUDOMANYEGYETEM ES A ROTHERMERE-ALAP
TAMOGATASAVAL KIADJA

AZ EGYETEM BARATAINAK EGYESULETE

SZEGED
1937.



46 Re. 37-4889

greged Varosi N

yomda €8 Konyvkid



INDEX TOM. VL

VI KOTET TARTALOMJEGYZEKE.

Oldai
.Dr. Tibor, Vas: Die Bedeutung der transzendentalen
Logik.in der Rechtsphilosophie .. .__ .. . . .~ 1—96
Dr. Mecsér Jozsef: A tettazonossag :problémaja . ... __. 97187






Die Bedeutung der transzendentalen Logik in der
Rechtsphilosophie ’

Von: Dr. TiBOR Vas

VORBEMERKUNG.

Wir finden immer und iiberaii einen engen Zusammenhang
zwischen der allgemeinen Philosophie und ihren Spezialdiszipli-
nen. Die Prinzipien der allgemeinen Philosophie durchdringen die
Einzeluntersuchungen, und die Einzeluntersuchungen, die meue
Wege nehmen, fithren wieder zu neuen philosophischen Prin-
zipien.

Auch zwischen der Rechtsphilosophie und der allgemeinen
-‘Philosophie besteht dieser Zusammenhang, der sich klar und
deutlich an dem Schicksal der transzendentalen Methode in der
Rechtsphilosophie nachweisen ldsst.

.Die Rechtsphilosophie war um die Mitte des 19. Jahrhun-
derts unter der Herrschaft des Materialismus zur Bedeutungs-
losigkeit herabgesunken. Erst die Wiederbelebung der Kanti-
schen Philosophie durch die Neukantianer verlieh auch der
Rechtsphilosophie neuen Schwung, der vor Allem der Erneuerung
der transzendentalen Methode zu danken ist.

Wir werden im ersten Teil dieser Abhandlung die Grund-
fragen der Transzendentalphilosophie, wie sie von Kanf und den
Neukantianern bearbeitet wurden, systematisch darlegen, um
dann im zweiten Teil die Anwendung der transzendentalen
Methode in der Rechtsphilosophie nachzuweisen.



Die transzendentale Methode iz der Rechtsphilosophie will
mit der Bussole des Kritizismus den Weg weisen zwischen der
Charybdis der Erfahrung (Empirie) und der Skylla der Me-
taphysik. In diesem Widerstreit versucht der kritische Idealismus
_ einen eindeutigen Kurs zu gewinnen. Wie weit ihm dies gelungen
ist, soll nun untersucht werden.



1. Die Grundfragen der Transzendentalphilosophie.

1. Die Erkenntnistheorie vor Kant.

Die Frage ,,Was ist Erkenntnis* war von der vorkantischen
Philosophie — soweit sie iiberhaupt in den Kreis der Unter-
suchung einbezogen wurde — entweder im Sinne eines radikalen
‘Skeptizismus oder im Sinne eines unbedingten Dogmatismus
behandelt worden. Innerhalb des Dogmatismus als Lehre von der
absoluten Erkenntnis muss wieder unterschieden werden zwi-
schen dogmatischer Metaphysik und dogmatischem Empirismus.

Die radikale Skepsis versucht iiberhaupt nicht die Probleme
zu 16sen, sie gibt nichts Positives, sondern nur Negatives. Aber
der Satz ,keine Frkenntnis* ist auch eine Erkenntnis und so
widerspricht sie sich. selbst; denn entweder bedeutet sie in
ihrer Leugnung jeder Erkenntnismoglichkeit nichts Wissen-
schaftliches und fiihrt zu vollkommenem Schweigen oder sie
muss zumindest dasselbe Problem, welches die erkenntnisbeja-
henden Theorien beschiftigt, als Problem voraussetzen.

Die -andere Hauptgruppe der vorkantischen FErkenmtnis-
theorie, der Dogmatismus in seinen beiden Erscheinungsformen
-als dogmatische Metaphysik und als dogmatischer Positivismus
gelangt aber auch nur zu einseitigen und daher unzulénglichen
Ergebnissen. Die Metaphysik sagt sich von der Erfahrung los
und verleugnet ihre wissenschaftliche Bedeutung, was in ultima
analysi vollkommenster Dogmatismus ist. Der absolute' Positi-
vismus bewegt sich auch auf dogmatischem Grunde, wenn er
erkldrt, dass die einzige Quelle der Erkenntnis die Erfahrung
sei; was ausserhalb der Erfahrung liege, sei die Leere, die
‘wissenschaftlich nicht untersucht werden kann.



Die Metaphysik wuchs aus dem Boden des Idealismus, der
Positivismus aus dem Realismus, die Skepsis-ist beider Ver-
leugnung.

Alle diesen Theorien geben ihrem Ausgangspunkt absoluten,
unbedingten Charakter ohne den Ausgangspunkt selbst und im
geringsten Masse zu kritisieren. Daraus folgt es, dass diese
Theorien gemiss ihrem immanenten Sinn alle anderen theore-
tischen Ausgangspunkte ausschliessen, und zur Einseitigkeit
fiilhren. Wenm wir diese Theorien eingehender priifen und unsere
Untersuchung von modernem Kritizismus leiten lassen, so kom-
men wir zur Feststellung, dass die streng dogmatischen Theorien
ihre Einseitigkeit am unverhiilltesten dann offenbaren, wenn sie
von ihrem dogmatischen Standpunkt aus die Moglichkeit. aller
andern Theorien verneinen wollen.

Der absolute Gegensatz zwischen Idealismus und Realis-
mus ist es, der scheinbar keinen Ausgleich zwischen diesen
Theorien zuldsst. Es kann nicht geleugnet werden, dass wir
unter den vorkantischen Theorien, auch wenn wir sie mit heur
tigernr Augen betrachten, solche finden, in denen auch der Gedanke
der Relativitit dieses als absolut gemeinten Gegensatzes Platz
findet; aber dieser Gedanke wird wissenschaftlich verwertbar
‘erst seit der Entwicklung der Theorien des Kritizismus. Es gibt
-aber auch heute noch einige Theorien, die den absoluten Gegen-
satz zwischen Idealismus und Realismus aufrecht erhalten wol-
len, und darum im strengsten Sinne dogmatisch sind. Der ab-
solute Idealismus macht sich selbst zum Realismus, der Realis-
mus idealisiert sich selbst. Es ergibt sich daher, dass Idealismus
und Realismus wissenschaftlich einander gegenseitig bedingen.
Der Gegensatz zwischen Konkretem und Abstraktem -wurde
auch in diesen Theorien als absoluter aufgefasst, weil die Me-
taphysik dem Abstrakten, der Positivismus dem Konkreten un-
Dbedingten FErkenntniswert zuschrieb. Der Dogmatismus des
.Ausgangspunktes stellt den einzelnen vor die Alternative diese
:oder jene Voraussetzung bedingungslos anzunehmen, oder, der
Beschiftigung mit der Frage zu entsagen. Dies aber widerspricht
dem letzten Ziel der Wissenschaft:; die unendliche Fiille des
Materials deutend zu verstehen.

Von den vorkantischen Theoretikern sei Hume erwihnt,
der als Begriinder. des. kritischen Realismus anzusehen ist.



Meiner Ansicht nach geht-das aus der Auffassung Humes von
der Kausalitit hervor, obwohl Kant Humes Kausalititsbegriff
nicht anerkennt. Die Kausalitidt wurzelt nach Hume-in -der Er--
fahrung und gewinnt durch ihre Hiufigkeit allgemeinen Charak-
ter. Somit trennt sie sich von der Erfahrung und gewinnt in
diesem Sinne rationale Bedeutung. Ist das nicht kritischer Rea-
lismus? Hume ist €s also, der zuerst ausdriicklich eine relative
Anschauung vertrat, als ér den Gegensatz zwischen Empirismus
und Rationalismus iiberwinden wollte, und gleichzeitig auf das
Zuriickgehen duf absolute Voraussetzungen verzichtete. Er geht
auf rechtem Wege, wenn er die Erfahrung zu Grunde legt. Aber
er irrt sich, wenn er glaubt, mit det blossen Erfahrung sein.
Auslangen zu finden; denn auch sein FEmpirismus fiihrt
schliesslich zu iiberempirischen Ergebnissen. Es bleibt aber als
Problem die Methode dieser FErkenntnis, die' in der Erfahrung
wurzelt und durch die Trennung von der bloss sinnlichen Er-
fahrung rationalisiert wird. Diesem Problem hat die kritisch-
realistische Theorie weiterhin ihre Untersuchung gewidmet.

-2:-Der kantische Transzendentalismus.!

a) 'Ubersicht.

-Nachdem wir den Stand der vorkartischen FErkenntnis-
theorie besprochen haben, miissen wir jetzt die Philosophie
Kanfens untersuchen. Wir miissen priiferi, worin' Kant sich voin
seinen Vorgidngern unterscheidet, was nicht nur fiir seine, son-
dern auch fiir die neukantische Schule. charakteristisch ist.

Kant war der erste, der die Frage aufstellte: ‘Was ist
eigentlich die Erkenntnis? Die Bedeutung der Frage wichst
noch dadurch, dass Kant die erste philosophisché Anregung
von Wolif erhalten hat und sich in seinér Theorie zuletzt gegen
diese Behandlungsweise der Metaphysik wandte. Kant- stellt
die Frage auch noch anders: ,,Wie ist Erkenntnis moglich?*

. ' Vgl.: Kant, Alexander, Bauch, Varga (11.). o
Die im Literaturverzeichnis enthaltenen Werke werdén durch den
Namen des Autors angefiihrt. Indem mehrére Werke sich unter demselben:
Namen finden, wird das eben angefithrte Werk -durch die, nach dem
Namen -stehende rémische Zahl bezeichnet. . -



Auf diese Frage will er Antwort erhalten, um sein Denkziel zu
erreichen. Wenn er feststellen kann, wie Erkenntnis zu gewinnen
ist, wird er dieses Ergebnis als Erkenntnis betrachten. Schon
hier konnen wir die Bedeutung der Methode in der kantischen
Philosophie sehen: die Untersuchung der Moglichkeit der Er-
- kenntnis ist die Methode. Aus dieser Problemstellung ergeben
sich folgende Fragen: Kann die Methode sich zu einer Wissen-
schaft verselbstéindigen? Kann ich die Erkenntnis als das Ergeb-
nis eines methodischen Prozesses definieren? Ferner: Die
Methode, die selbst Gegenstand der Erkenntnis ist, ist gleich-
zeitig Erkenntnis und so ist es unmoglich, dass die Methode
als Frkenntnis zugleich die Erkenntnis legitimiere.

Wir sehen das Wesen der Transzendentalphilosophie in
der Ausarbeitung dieser Methode, durch welche Kant auf jene
Frage Antwort erlangen will: ,,Wie ist Erkenntnis moglich?*
Kant arbeitet die transzendentale Methode der Erkenntnistheorie
aus und will in weitem Umfange erkldren und beweisen, daB
man die durch diese Methode gewonnenen Erkenntnisse als
absolute, unbedingte, allgemeingiiltige Erkenntnis betrachten
konne. Wenn wir das System der ,,Kritik der reinen Vernunft*
zusammenfassend iiberblicken, konnen wir folgende Skizze seines
Gedankenganges geben. Das Werk fingt mit dem positiven Teile
der Erkenntnislehre an, d. h. mit der transzendentalen Flemen-
tarlehre, die wieder in transzendentale Logik und Asthetik ein-
geteilt wird. Darauf folgt der negative Teil der Erkenntnislehre,
die transzendentale Dialektik, um mit dem Nachweis, daB die
gegen die Erkenntnis vorgebrachten Einwidnde unhaltbar sind,
den Kanon der Erkenntnislehre zu bilden. Innerhalb der Dia-
lektik ist der Nachweis wichtig, daB der Gegensatz der Antino-
mien nur ein scheinbarer und auch die Losung dieses Gegen-
satzes moglich ist. Kanf hat in der Erkenntnislehre dasselbe
getan, was Kopernikus in der Astronomie: Kant ist Kopernikus
in ‘der ErKenntnistheorie.

b) Die transzendentale Asthetik.

In der transzendentalen Asthetik geht Kanf vom a priori,
d. h. von den reinen Anschauungsformen aus. Es gibt zwei solche
Anschauungsformen, Raum und Zeit. Beide sind nicht Erkennt-
nisgegenstinde, sie haben auch keinen Erkenntnisinhalt, aber



die Begriffe konnen nur in diesen Anschauungsformen' erschei-
nen. ,,Anschauungen  ohne Begriffe sind blind, Begriffe ohne
Anschauungen sind leer”. Diese Anschauungsformen sind also
nur bloBe Vorbedingungen der transzendentalen -Erkenntnis,
aber -sie selbst sind keine Erkenntnis. Nach Kanf sind die synthe-
tischen Erkenntnisse a priori ohne diese  Anschauungsformen
a piori nicht méglich.- Diese Anschauungsformen sind von der
Erfahrung unabhingig, wir kénmen sagen, sie gehen der Er-
fahrung voraus. Die Erfahrung erscheint in diesen Anschauungs-
formen, die nach Kants Meinung von der Erfahrung unabhingig
sind. Sie sind immer und iiberall gegeben. Wir kémmen aber
Kant fragen, ist dies nicht ein Miinchhausenscher Versuch, dié¢ -
Anschauungsformen, Raum und Zeit, von der Erfahrung unab:
hingig “darzustellen? .

Wir kénnen Kant's Raum-Zeitlehre nach dem heutigen
Stand der mathematischen Philosophie als einen iiberwundenen
Standpunkt ansehen. Die Relativitidtstheorie, die vierdimen=
sionale relative Raum-Zeit-Theorie Einsteins kann man mit
Kants Auifassung nicht in Ubereinstimmung bringen: da diese
Anschauungsformen bei Kant voneinander unabhingig sind und
als- Anschauungsform fiir zwei verschiedene Welten dienen. In
der nicht-euklidischen Geometrie gewinnt die Anschauungsform
des Raumes eine Nebenbedeutung, die als Vorbedingung einer
transzendentalen- Logik nicht dienen kanm. Die transzedentale
Logik ist auf der transzendentalen Asthetik aufgebaut und es
ergibt sich die Frage, ob die Erschiitterung der Grundpfeiler
des Systems, das System selbst unberiihrt 148t. Auf diese Frage
konnen wir nur verneinend antworten. Wir nehmen: die kantische
Erklirung der tramszendentalen Asthetik vorlduiig am, damit
wir die auf dieser Asthetik aufgebaute Logik zum ' Gegenstand
unserer weiteren Besprechung und Kritik machen kénmen. '

c) Die transzendentale Logik. -

Die transzendentalé Logik ist der Hauptteil der kantischeii
transzendentalen Theorie. In der transzendentalen Logik fiihit
Kant die Kategorien ein, sucht sie systematisch zu beweisen und
auch ihren Kreis als éine gesclilossene Einheit festzustellen,
um mittels 'der transzendéntalen Deduktion dié transzendentalé
Apperzeption zu erreichen. So gibt er die €igentliche -Antwort



auf die transzendentale Frage, da er die so gewonnenen Er-
ke«nmtmsse als unbedmgte allgemeingiiltige und notwendlge
auffalt. ]

Wir konnen die transzendenfale die formale und hegelia-
rusch-spekulatlve Loglk unterschelden Die formale Logik be-
handelt den Stoff iiberhaupt nicht, wir konnen sie in ihrem
Charakter analytisch oder, mit einem juristischen Ausdruck,
deklarativ nennén. Die formale Logik, in deren schematischer
Form auch die groBten materiellen Unmoglichkeiten mit der
Richtigkeit der leeren logischen Fornen zusammenstimmen,
konnte nicht als Methode der Erkenntnislehre dienen. Konnte
~ Kant als Schiiler von Wolff eine andere erkenntnistheoretische
Methode wihlen als die Logik? Nein! Aber das groBe Genie
Kantens hat eingesehen, daB er mit der formalen Logik gar-
nichts erreichen kann. Die groBe transzendentale Frage ist hier
vergebens gestellt; denn die formale Logik kann die Antwort
nicht geben. Die transzendemtale Logik hat auf diese Frage
geanfcwortet

Die transzendentale Loglk betrachtet nicht nur die Form,
sondern auch den Stoff, sie hat also einen konstitutiven Cha-
rakter. Dahier kénnen wir sie nach Kants Meinung zur Gestal-
tung der synthefischen Erkenntnisse a priori beniitzen. Hiebei
nimmt die transzendentale Logik die Kategorien zur Hilfe. '

Mit Hilfe der Kategorien ordnete Kant die Erfahrung und
gewann seiner Auffassung nach reine a priori synthetische und
absolute Frkenntnisse. Also die Transzendentalphilosophie ist
die Methode, welche die Vorbedingungen der Erkenntnis bilden-’
den Kategorien mit der Erfahrung — bei Kanf mit der Welt der
Sinnlichkeit — verbindet und die Erkenntnis aus diesen zwei
Flementen bildet. Dies ist ein bedeutender Fortschritt Kants
gegeniiber seinen Vorgdngern, mittels der transzendentalen
Methode gewonnene Erkenntnis ist nicht ,,rein” im Sinne Kants;
wohl aber kritisch-idealistisch; denn sie versucht die sinn-
lichen Elemente der Erfahrung mit den iiberempirischen zu
vereinigen, die Verelrugungsmoghchkext selbst aber kritisch zu
prufen

Kant wollte éine scharfe Grenzlinie zwischen der Me-
taphysik und Erfahrung ziehen; auf dieser Linie stehend wollte
er solche Erkenntnisse schaffen, die in keine dieser beiden Wel-



ten gehoren. Gleichnisweise konnte man sagen, dass die trans-
zendentalen Erkenntnisse auf der Oberfliche einer Kugel sich
ordnen, deren Schale die Erfahrung bestimmt. Das Gebiet der
Erfahrung liegt innerhalb der Kugel, die Metaphysik ausserhalb
der Kugel. So kénnen wir den Bergriff des ,,Transzendenten*
erkldren: Alles, was ausserhalb des Gebietes der Kategorien
liegt, alles was der Welt -der Sinnlichkeit nicht zugehort und
auch nicht Gegenstand transzendentaler Frkenntnis ist, ist
transzendent. : '

"~ Nunmehr ist es zu untersuchen, ob wir die auf der Ober-
fliche der Kugel sich ordnenden Erkenntnisse so auffassen
konnen, dass sie in keine der beiden -Welten gehéren und
festzustellen, ob die transzendentale Methode Kanfs logisch
fruchtbar ist. . ’

Jene Erkenntnisse, die auf der Oberfliche der Kugel liegen,
gehoren nach Kants Meinung zur transzendentalen Erkenntnis
und daher weder zur Welt der Erfahrung, noch zur Welt der -
Metaphysik. Wir aber denken, daB8 diese Erkenntnisse in beide -
Welten gehéren. Wir kénnen unserer Meinung nach in den
kantischen transzendentalen Frkenntnissen die Flemente der
Erfahrung und Metaphysik in synthetischer Einheit nachweisen,
obwohl Kant die transzendentale Frkenntnis als ,reine* ange-
sehen wissen will.

Wenn ich das Ergebnis meiner folgenden Untersuchung
schon hier vorwegnehmen darf, muss ich hervorheben, daB
das metaphysische Element in der Erkenntnis iiberwiegt. Kanit
trennte sich von der Tradition, als er die kritische Philosophie
begriindete, aber er konmte sich von dem Wolffischen Ver-
méchtnis nicht ganz befreien. — Wir koénnten seine Theorie im
allgemeinen kritischen Idealismus mennen, obwohl er sich einer-
seits in seinen Ausgangspunkten oft zum subjektiven Idealismus
wendet, andererseits in seinen Resultaten oft die Beweiskraft
des dogmatischen Rationalismus .beansprucht. Ich halte den
Nachweis fiir notwendig, daB ‘die Kategorien die Vorbedingun-
gen nicht der Erfahrung, sondern der Erkenntnis sind. Wenn -
diese Kategorien ndhmlich die Vorbedingungen der Erfahrung
wiren, sollte logisch daraus folgen, daB es von der Eriahrung
unabhingige reine Erfahrung gibt. Dies ist die contradictio in
adiecto; auBlerdem wiirde dies die Versetzung der Erkenntnis in




10

die Welt der Metaphysik bedeuten. Demnach konnten wir zwi-
schen der Welt der Metaphysik und der Erfahrung keinen
Unterschied machen. Wozu ist in diesem Falle noch die trans-
zendentale Logik notig, wenn alles, was in der Welt der Er-
fahrung war, in die Welt der Metaphysik versetzt wird. Wir
kehren so zu dem einseitigen Dogmatismus zuriick, von welchem
wir uns befrein wollten.

Diese Einwidnde wiren dann iiberfliissig, wenn wir die in
diesem Sinne aufgefaBte Erfahrung mit der Erkenntnis identi-
fizieren wiirden. Das hat aber selbst Kant nicht getan. Es wire
auch unwissenschaftlich, denn es koénnte Unklarheit der Begrifie
und MiBverstindnisse verursachen. Nach unserer Meinung
unterscheiden 'sich Metaphysik und Empirie von einander nicht
toto coelo, sondern dieser Unterschied ist relativ und in dem
Lichte der kritischen Analyse wird ihre Synthese moglich sein.
Den ersten Teil unseres Satzes kénnen wir bei Kant nicht fin=
den, wohl aber den: zweiten. Diese Feststellung ist fiir die
Verdeutlichung des Wesens der Erkenntnis bedeutungsvoll.

Schliesslich miissen wir noch jene Missverstindnisse kla-
ren, die sich aus der Behandlung der Kategorien, nicht als Vor-
bedingung der Erfahrung, sonderm als ‘Gegenstand der Erfahrung
ergeben. Diese Auffassung ist noch unrichtiger als die vorherige,
einen Sinn ausgenommen, nach dem der Gegenstand der.
Erfahrung die Erkenntnis selbst ist. Der Fehler wird noch
grofer, wenn wir als Gegenstand der Erfahrung nicht die Er-
kenntnis, sondern den Erkenntnisgegenstand betrachten.

d) Das Wesen der transzendentalen Erkenntnis.
Die Kategorien.

" Die Kategorien sind bei Kant die Vorbedingungen der Fr-
kenntnis. Sie sind ihrem Wesen nach reine, a priori Erkennt-
nisse. Die Kategorien sind aber nicht nur Vorbedingungen der
Erkenntnis, sondern sie mehmen als konstitutives Element an
der Bildung der Erkenntnis teil. Sie ordnen den Stoff der Sinn-
lichkeit und die Erkenntnis entsteht aus Kategorien und Sinn-
lichkeit. Diese konnen nicht als reine Erkenntnis betrachtet wer-
den, da diese durch die transzendentale Logik auf den Pfeilern
der Metaphysik und Erfahrung aufgebaut worden sind. Diese
Erkenntnisse hitten nur damnm rein bleiben kénnen, wenn die



it

Kategorien nur Vorbedingungen, nicht- aber konstitutive Ele-
mente der Erkenntnis wiéren, oder der Stoff der Sinnlichkeit
keine konstitutive Bedeutung hétte. In diesem Falle hitten wir
mit der Ablehnung des Kritizismus reine, aber dogmatisqhe
Erkenntnis erreicht.
Wie sollen wir Kants Begriff des Reinen verstehen? Wir

konnen den Begriff des ,,Reinen® nur in der methodischen
Reinheit sehen. Danach strebte auch Kant, da wir der Transzen-
dentalphﬂosoDhJe nur methodische Bedeutung zuschreiben kon-
nen. Die Transzendentalphilosophie ist die- Methode, die nach
Kants Meinung den zur Einheit der Erkenntnis fiihrenden Weg
zeigt. Wir sollen aber daran denken, daB die methodische Rein-
heit auch die Einheit der Erkenntnis nicht in jenem Sinne be-
deutet, daB diese von der Metaphysik und der Empirie voll-
kommen frei ist. Die aus der einzigen Methode sich ergebende
Einheit bringt nicht die erkenntnisgegenstindliche Einheit der
Erkenntnis zustande, hochstens ihre methodische Einheit; dies
folgt aus der oberen Unterscheidung zwischen Erkenntnis und
Erkenntnisgegenstand. Die Transzendentalphilosophie bezieht
sich nur auf die Erkenntnis, nicht auf den Erkenntnisgegenstand.
" . Die transzendentale Erkenntnislehre schiebt die Probleme
der Erkenntnis weiter. Sie geht davon aus, daB sie den Weg
zum- Gewinnen der Erkenntnis nachweisen mufl und dazu
braucht die Erkenntnistheorie Vorbedingurigen. Diese Vorbe-
dingungen sind die Kategorien. Die Kategorien sind aber selbst
'Erkenntnisse und infolgedessen wiirden sie im Sinne der Trans-
zendentalphilosophie auch Vorbedingungen brauchen, d. h. in
Bezug der Kategorien kénmen wir die transzendentale Frage
aufwerfen: ,,Wie sind synthetische Urteile a piori méglich?* —
Da die Kategorien selbst Erkenntnisse sind, wird die Frage
aufgeworfen: ,Wie werden die Kategorien als Erkenntnis
moglich?* ‘ '

" Hier liegen zwei Wege vor uns. Wir miissen entweder
1. den ,,regressus in infinitum*“ oder 2. eine Vorbedingung ohne
Vorbedingung annehmen, d. h. wir sollen in der Reihe des
Gedankenganges entweder - willkiirlich oder auf Grund einer
Erwidgung stehen bleiben. Der ,regressus in. infinitum* kann
leicht ad absurdum fithren oder wir gelangen zur radikalen
Skepsis, zur Skepsis der Skepsis, zum Verstummen.



12

Kant hat den zweiten Weg genommen. Infolgedessen geho-
ren die die Vorbedingungen der transzendentalen Erkenntnis
bildenden Kategorien nicht zu den transzendentalen Erkenntnis-
sen, da sie keine Vorbedingung zu ihrer Selbstlegitimierung
haben.

Wenn wir jene- Meinung Kants annehmen, dass die Kate-
gorien a priori rein -und doch synthetisch sind, dann ist die
metaphysiche Bedeutung der Kategorien unzweifelhaft. Kant
kdmpfte gegen den alten Dogmatismus mit dei Mitteln seines
skeptischen Kritizismus; dennoch vermochte er sich nicht in
allen Fillen ganz aus den Fesseln der alten dogmatischen Me-
taphysik und der von ihm bekidmpften transzendenten Methode
zu befreien. Die- Ausarbeitung der Losung der Probleme zeigte
ein anwendbares System zur Entwicklung einer Richtung, in
welcher der Synthesis a priori die Hauptbedeutung zukommt,
Kant's Erkenntnislehre wird daher am zutreffendsten als kri-
tischer Idealismus bezeichnet.

Es erhebt sich hier die Frage, ob wir die Kategorien als
a priori unid synthetisch auffassen konnen. Sind die Kategorien
nicht nur hypostasierte Begriffe? In diesem Falle haben sie
keine unbedingt allgemeine Geltung. Wenn jede Erkenntnis mit
der Erfahrung anfingt, dann hat in Bezug auf die Kategorien
nicht Kant, sondern Hume recht. Wenn wir die Moglichkeit der
Aprioritdit der Kategorien "anerkennen konnten, stiinde eben
diese Aprioritdt mit dem synthetischen Charakter der Katego-
rien in Widerspruch. Kant versucht die Synthese der a priori-
schen Kategorien zu begriinden. Er wendet sich zur Mathemiatik
und theoretischen Physik, um mit ihnen seine Feststellungen
zu legitimieren und will in ultima analysi die Physik und Mathe-
matik mit seinen Feststellungen theoretisch begriinden. Jene
Beispiele, die Kant zur Legitimierung der Moglichkeit der a
priorischen Synthese anwendet, folgen eigentlich aus der Er-
fahrung; wir konnen in diesen immer auch die Erfahrung fin-
den, 57 ist 12* begriindet sich auf dein Zihlen, welches mcht
a priori, sondern a posteriori ist.

Die heutige Mathematik und Physik verfolgt neue: Wege
und hat die kantische Philosophie verlassen. Wie kann-man

? Kant, 43.



13

‘die von Kant geforderte unbedingte und allgemeine Giiltigkeit
mit jener Mathematik und Physik in Einklang bringen, die voi
‘Kant abgehend, fiir ihre Thesen nur relative Giiltigkeit fordert.
‘ich will einen Satz Einsteins zitieren: ,Inwiefern die Sdtze der
Mathematik sich auf die Wirklichkeit beziehen, sind sie nicht
‘sicher, inwiefern sie. sicher sind, beziehen sie sich nicht auf die
>W1rk11chke1t“ :

W1r wollen jetzt zu dem Hauptgedanken zumckkehren von
dem wir durch die Probleme der synthetischen und analy-
tischen Urteile abgebracht worden sind. Wir haben geseher,
was fiir ein Problem fiir die transzendentale Lehre die Feststel-
lung des erkenntnistheoretischen Charakters der Kategorien ist.
Die Transzendentalphilosophie kann entweder bloss relative
Giiltigkeit fiir jhre Lehren beanspruchen, das ist dann der Fall,
wenn sie dem ,,regressus in infinitum* irgendwo willkiirlich ein
Ende setzt, d. h. wenn sie einige Ausgangspunkte bloss hypo=
{hetisch annimmt, — oder sie fithrt eben zu dem gemiedenen
Dogmatismus, indem sie die Ausgangspunkte mit einer iiber
sich hinausweisenden Geltungskraft versehen will. Wir koénnen
aber den Gedankengang auch so auffassen, dass wir zwischen
transzendentaler und nicht-transzendentaler Erkenntnis unter-
‘scheiden. Transzedentale Erkenmtnis ist-die, welche die Kate-
gorie zur Voraussetzing hat, die Kategorie selbst aber ist nicht-
transzendentale Erkenninis, da sie keine Voraussetzung hat.

" Wir sollen noch gesondert die transzendentale Erkenntnis
priifen, die in der mit der Sinnlichkeit zusammen  zustandege-
kommennen transzendentalen Verbindung ihre eigenen Vorbedin-
-gungen enthdlt. Was dieser traszendentalen Erkenntnis -die
unbedingte, allgemeine QGiiltigkeit verleiht, ist jen’e Kategorie,
durch welche sie diese QGiiltigkeit beweusen w111 —_ aber dleser
Vorgang ist ein circulus vitiosus. :

~ Kant hat in seine Kategorientafel jene Kategorien aufge-
nommen, die zur Herstellung der Erkenntnis notig und aus-
‘reichend sind. Nacht Kant bilden die Kategorien ein- geschlos-
senes System, und dieses System fordert auch das System
der Erkenntnistheorie. Durch die Kategonen wird die Einheit
in der Mannigfaltigkeit deutlich, Kant hat diese’ Kategquen vor
allem aus der alten formalen Logik iiilbernommen. Diese- Katego-



14

rien gewinnen ihren transzendentalen Charakter nicht selbstdn-
dig, sondern verbunden mit der ganzen kantischen Theorie.

Wir wollen uns nun mit zwei Kategorien — der Kausalitit
und der Wirklichkeit — besonders beschiftigen. Die Kategorie
der Wirklichkeit ist die hochst problematische Frage der neu-
kantischen Philosophie. Die Wirklichkeit ist bei Kant eine Kate-
" gorie, die an der Erzeugung der Frkenntnis Teil hat. Sie ist
aber in diesem Sinne keine transzendentale Erkenntnis, wie wir
dies von den Kategorien festgestellt haben. Im Sinne der Trans-
zendentalphilosophie konmen wir nur iiber durch die Kategorie
der Wirklichkeit erzeugte Erkenmtnisse sprechen, die zum Teil
in- der Sinnlichkeit vurzeln. So kémnten wir auf Grund der
Theorie Kants die Wirklichkeit als Kategorie von der transzen-
dentalen Erkenntnis und der Sinnlichkeit unterscheiden.

Die Kategorie der Kausalitidt ist jene Kategorie, welcher
bei Kant die groBte Bedeutung: zukommt und -die die meisten
unmittelbar von Kant iibernommen haben. Die Kausalitit ist eine
Denkform, die das erkennende ,,Ich* zwischen die Erscheinun=
gen wirft, also laufen die Erscheinungen im transzendentalen
Erkennen der Kausalitit entsprechend ab. In der heutigen
Physik hat die Kausalitit nicht die Bedeutung einer Denkform
(Quantum-Theorie). Wenn wir das Wesen der Kausalitidt be-
trachten, scheint uns Humes Meinung annehmbarer zu sein
als die Lehre Kants.

Wir haben schon gesehen, daB das Zustandekommen der
Erkenntnisse durch Urteile erfolgt. In dem Urteil erscheint das
Subjekt des Urteils als erkennendes Subjekt, das Objekt des
Urteils als Erkenntnisgegenstand. Hier begegnen wir dem meist
umstrittenen Problem der Transzendentalphilosophie, dessen
Elimination alle Zweige der neukantischen Schule beschiftigte.

Da das erkennende Subjekt der wird, der durch die a priori
ihm immanenten Kategorien die Erkenntnis erzeugt, entsteht als
neue Schwierigkeit die Frage, wie sich das erkennende Subjekt
selbst erkennen kann. Da die den Stoff der Sinnlichkeit auf-
zeichnenden Empfindungen in dem erkennenden ,,Ich* entstehen
und die Kategorien ihm immanent sind, kénnen wir dann die
Unterscheidung zwischen erkennenden und erkannten Ich
machen? Dieser Weg ist der Weg des subjektiven Idealismus.



15

Schopenhauer ist diesen Weg gegangen und so konnen wir
jenen Ausdruck Schopenhauers verstehen: ,,Die Welt ist meine
Vorstellung*.'Man kann aber nicht beweisen, dal die auf diesem
Wege gewonnene Erkenntnisse unbedingt, allgemein giiltig
wiren. Bedeutet nicht. der Erkennende und seine Rolle die
Einschaltung psyhologischer Elemente neben die a priori logi-
-schen Funktionen? Zur-Klirung dieser Frage sei angemerkt, daBl
wir auch hier die Unterscheidung von Erkenntnis und Erkennt-
nisgegenstand machen sollten. In dem Erkenntnis erzeugenden
Urteil finden wir nur die vom ,Ich“ gebildete Erkentnis und
.-nicht -den- Erkenntnisgegenstand. In diesem Sinne ist .Schopen-
hauers Meinung auch unrichtig, denn nicht die Welt wird meine
- “Vorstellung sein, sondern die von der Welt gebildete Erkennt-
nis. - Wir koénnen von der durch.die transzendentale Methode
erzeugten Erkenntnis feststellen, daBl diese nicht die Erkenntnis
des absoluten Frkenntnisgegenstandes ist, sondern die wenig-
stens' nach dieser Philosophie absolute Erkenntnis des Erkennt-
nisgegenstandes. Auf jeden Fall konnen wir feststellen, daB das
Absolutum mur vom Standpunkte des erkennenden ,Ich“ zu
verstehen ist. Die Losung der Frage hingt ddavon ab, inn welchem
Sinne-wir das erkennende ,,Ich* auffassen.

‘Wir wollen noch einige Worte iiber Kants Unterschei-
dung zwichen mundus intelligibilis und sensibilis sagen. Jene ist
die Welt der Noumena, diese die Welt der Phidnomena. Die
Transzendentalphilosophie hezieht sich auf die Welt der Phino-
mena. Die Noumena sind die ,,Dinge an sich®. Kant verleugnet
nicht das Dasein der Noumena, er 14Bt die Frage ihres Dasiens
oder Nicht-Daseins offen, er erklirt, daB die Noumena als ,,Ding
‘an sich* nicht in das Grenz-Gebiet des Transzendentalen fallen.
So erklirt es sich, da wir durch die transzendentale Methode
nicht die absolutenn Erkenntnisgegenstinde, die Noumena erken-
nen, sondern daB sie in dem ,,mundus sensibilis* als Phdnomena
erscheinen. Darauf weist Kant hin, wenn er in der Erzeugung
der Erkenntnis auch der Sinnlichkeit einen Platz sichert. Als
er die Unmoglichkeit der ,,Dinge an sich nachweisen wollte,
wollte er die vor ihm gepilegte Metaphysik widerlegen. Kénnen
wir aber nicht andererseits die synthetische Erkenntnis a priori
vertretenden Kategorien als die Erkenntnis der ,,Dinge an sich*



16

betrachten? Da Kant diese von der Sinnlichkeit unabhidngig
auffaBt, sollten wir von diesem Standpukt aus diese in die Welt
der Noumena einweihen und so sind die Kategorien auch.nach
Kants Meinung absolute FErkenntnis der Dinge an sich, der
absoluten Erkenntnisgegenstinde. Damit konmen wir beweisen,
daB die Kategorien nicht als transzendentale Erkenntnis be-
‘griffen werden koénnen. Wenn wir aber den Kategorien den
Charakter von Noumena zuerkannen, dann sind sie eben Dinge
an sich, deren mogliche Erkenntnis Kant selbst leugnet. An-
dererseits ist aber auch jene Auffassung begriindet, daB die
Dinge an sich iiberhaupt nicht erkennbar sind.

Nach unserer Meinung sind die Dinge an sich als Noumena
wirklich nicht erkennbar und daraus miissen wir den Satz ablei-
ten, daB die Kategorien auch nicht a priori synthetische reine
und unbedingte Erkenntnisse sein kénnen.

Nachdem wir die Hauptsidtze der kantischen Transzenden- .
talphilosophie durchforscht haben, wollen wir eine kurze Zu-
sammenfassung dieser versuchen. Wir kénnen die Transzenden-
talphilosophie als eine erkenntnistheoretische Methode betrach-
ten. Das Material der transzendentalen Asthetik bildet Raum
und Zeit. Das erkennende ,,Ich* ordnet in diesen Formen den
Stoff . der Sinnlichkeit mittels der Kategorien, welche Vorbe-
dingung und konstitutives Element der transzendentalen Er-
kenntnis sind; diese Erkenntnis ist als absolut anzusehen: Das
ist Kants kopernikanische Tat. Kant war der erste, der den
Gegensatz von Metaphysik und Erfahrung iiberwinden und aus
beiden zusammen die Erkenntnis zustande bringen wollte. Wir
konnen ihn unter diesen Gesichtspunkt als den Begriinder des
kritischen Idealismus betrachten. Kant beachtete aber nicht, dal
es logisch absurd ist, von relativen Ausgangspunkten zu abso-
luten Ergebnissen zu kommen. Zusammenfassend konnen wir
sagen: Kants Theorie ist Erkenntnistheorie ‘der Natur. Die
Natur ist Einheit der Gesetze, die sich auf die Natur beziehen.
Bei Newton war die Natur eine Realitit, bei Kant hat sie nur
methodische Bedeutung. Die Transzendentalphilosophie bezieht
sich bei Kant auf die Welt des Seins.



17
. 3. Die neukantische Schule. -

In der Mitte des 19.. Jahrhunderts konnen wir in der
deutschen Philosophie eine Abkehr von Positivismus und eine
Riickkehr zu Kant feststellen. Das groBie System Kants gab
der Philosophie ein neues Leben. Die einzelhen philosophischen
Schulen haben teils die Lehren Kants iibernommen, teils haben
sie an Kant ankniipfend neue Systeme entwickelt. Hervorzu-
heben sind die Marburger und die Badener Schule. Durch diese
Richtungen wurde auch die neuere RechtSphulosophle mxt der
kantischen Theorie verbundlen :

a) Die Marburger Schule.

Wir finden in der Marburger Schule die Betonung der
Wichtigkeit der Methode. o

Nach der Auffassung der Marburger Schule erze_ugt die
Methode den Erkenntnisgegenstand: wo keiné Methode ist,
dort ist kein Erkenntnisgegenstand. Diese Schule hilt aber ne-
ben dér Methode auch den durch die Methode geordneten Stoff
fiir wichtig. Sie iibernimmt die transzendentale Methode, die;.
wie wir schon bei Kant aufgezeigt haben, in der transzenden-
talen Verbindung zwischen Kategorien und dem aus der Fr-
fahrung gewonnenen Stoff besteht. Eine Vorbedingung der
transzendentalen Methode ist also doch das Dasein eines ge-
wissen Erkenntnismaterials. Wir miissen aber auf die Einsei-
tigkeit der Marburger Schule hipweisen und auf die Verwechs-
lung der Begriffe Frkenntnis und - Erkenntnisgegenstand,
Wenn wir die oben dargelegte Auffassung der Transzenden-
talphilosophie -annehmen, dann miissen” wir noch immer fest-
stellen, daB die Methode nie den Erkenntnisgegenstand, sondern
im besten Falle die Erkenntnis des Frkemntnisgegenstandes er-
zeugen kann. Ferner konnen wir auch der Methode gegeniiber
die Frage stellen:. Wie konnen wir die Methode selbst erkennen?
Es ist nicht zu leugnen, daB die Methode vom Erkenntnisgegen-
stand nicht unabhingig ist; denn dieser Zusammenhang hat eine
Bedeutung fiir das Aufsuchen jener Methode, welche zur Eré
kenntnis des Erkenntnisgegenstandes fiihrt.

Fiir die Marburger Schule ist die Unterscheidung. von

2



18

Form und Inhalt von besonderer Wichtigkeit. Diese Schule
unterscheidet sehr scharf zwischen Form und Inhalt und faBt
die Form als die Vorbedingung des Stoffes auf; ferner schreibt
sie der Form eine a priori Algemeingiiltigkeit zu. Inhalt existiert
nicht ohne Form, wohl aber gibt es inhaltlose Form. In dieser
Beleuchtung spielen die Formbegriffe die Rolle der Kategorien.
Wenn wir diese Formen als den Stoff unserer wissenschaft-
lichen Untersuchung betrachten, dann miissen wir in ultima
analysi und folgerichtiger Betrachtung entweder die Einheit
von Form und Material oder die Relativitit des Unterschiedes
zwischen Form und Material feststellen. Die Marburger Schule
hat richtig darauf hingewiesen, daB es formlosen Inhalt nicht
gibt. Es ist aber eine einseitige Hyperbel, wenn sie die Folgerung
aus dem anderen Zusammenhang nicht gezogen hat: ndmlich
die, daB wir auch von inhaltloser Form nicht sprechen koénnen.
Nach richtiger Auffassung stehen Form und Stoff nicht im
Verhiltnis der Vorbedingung, sondern der Korrelation, d. h. im
wechselseitigen Verhiltnis der wechselseitigen Bedingtheit. In
diesem Falle sind die Formen nicht rein a priori, also wir kénnen
von einer absoluten Giiltigkeit nicht sprechen, nicht nur in Bezug
auf die Formen, sondern noch weniger auf die durch die trans-
zendentale Verbindung wvon Form und Stoff entstandene Er-
kenntnis. Wir kénnen aber dann auch von der Moglichkeit der
a priori Synthesis nicht sprechen. Hier sei moch erwahnt, daB
jede Form von einem gewissen Standpunkte aus als Inhalt aufge-
faBt werden kann.

Wir haben gesehen, daB die Unklarheit des Begriffes des
erkennenden. Ich die methodischen Ergebnisse Kants abge-
schwicht hat. Die Marburger Schule hat den Begriff des erken-
nenden Ich eliminiert und hat statt dessen den: Begriff des
,BewuBtsein iiberhaupt” eingefithrt, um die Transzendentalphi-
losophie vom Vorwurf des subjektiven Idealismus zu befreien.
Wenn wir dem ,,BewuBtsein iiberhaupt” jede psychologische
Beziehung absprechen, hort die Transzendentalphilosophie auf,
kritischer Idealismus zu sein und wird rationalistischer Dogma-
tismus: Wir zdhlen nicht zu den Gegnern des subjektiven
Idealismus, konnen aber damit nicht vereinbaren, daB den auf
diese Weise gewonnenen Ergebnissen ein absoluter unbedmgter
Charakter zugeschrieben wird. ‘



19

b) Cohen und Natorp.*

Kant hat die Frage der Dinge an sich offen gelassen;
diese liegen auBerhalb des Gebiets der Transzendentalphilo-
sophie und so konnmen wir von ihnen eine transzendentale Er-
kenntnis nicht gewinnen. Bei Kant haben die Erkenntnisse die
Erscheinungen der durch Sinnlichkeit begrenzten Welt des
‘Seins zum Stoff. Seine Erkenntnislehre dient demnach nur' der
Mathematik und der theoretischen Physik zur Methode. In der
LKritik der praktischen Vernunf“ hat Kant die transzenden-
tale Methode nicht angewandt. Wenn die Transzendentalphilo-
sophie in der originiren kantischen Fassung geblieben wdre,
.dann hitte sie fiir die Rechtsphilosophie keine Bedeutung. Die
Marburger Schule war die erste, die der Transzendentalphilo-
-sophie eine die Welt des Seins iiberschreitende Bedeutung
~ zuschrieb und so wurde diese Methode auch fiir die Rechtsphi-

iosophie anwendbar.

Cohen hat in seinem Wérke ,Kants Begriindung usw.®
jene Methode der Transzendentalphilosophie ausfiilirlich dar-
gelegt, die auch auf die Welt des Sollens anwendbar ist. Cohen
betrachtet die Dinge an sich als Ideen und schreibt ihnen eine
regulative Bedeutung zu. Cohen hat den Standpunkt eingenom-

“men, daB die in die Welt der Noumena gehdrigen Ideen auch
-eine wissenschaftliche Bedeutung haben (Kants Begriindung S.
133): ,,In den kritischen Idealismus miinden die Kategorien in
die Ideen; und indem sich alle drei in der Freiheitsidee verbun-
den, erheben sie die Bausteine der Erfahrung und bauen iiber
dem Abgrund der intelligibeln Zufilligkeit neben dem - Reich
«des Seins ein Reich... des Sollens”. Die Kategorien streben
nach den Ideen. Die Kategorien haben konstitutive, die Tdeen
regulative Bedeutung. Die Freiheitside¢ wird zu derjenigen, die
die Welt der Noumena, welche bei’ Kant rur als intelligible

~ Zufalligkeit zu betrachten ist, zur wissenschaftlichen Bedeutung

-erhebt, und fiir die transzendentale Methode anwendbar macht.
Die Kategorie der Kausalitit gilt in der auch fiir die Welt des

‘Sollens anwendbaren Transzendentalpilosophie nicht; hier -fin-
den wir statt dessen das Streben nach den Ideen.

8 Cohen (1.) u. (Il.) P. Natorp: (1.) u. (Il.)



Wir haben schon bei Kant gezeigt, dall die Kategorien ire
die Welt der Noumena gehoren; also von diesem Standpunkte
aus kémmen wir zwischen Kategorien und Noumena keinen
Unterschied machen, abgesehen davon, daf wir die Ideen als
absolute Erkenntnisgegenstinde und die Kategorien als die ab-
soluten: Erkenntnisse dieser auffassen wiirden. Wir kénnen auch
hervorheben, daB auch die Welt des Sollens durch die Kate-
gorien aufhért ausschlieBlich in die Welt der Metaphysik zu
gehoren; denn wie jede transzendentale Erkenntnis gehdrt sie
in ihren Wurzeln in die. Welt der Metaphysik und Empirie.
Dadurch wird die Erkenntnis des Seins und des Sollens zur
Forschungsgrundlage fiir die um den Bereich des Sollens erwei-
terte Transzendentalphilosophie. Hier ist nicht die Rede ' von
dem Gegensatz von ,,was sein soll* und ,,was ist“, sondern wir
konmen von ,,was sein soll* und ,,was sein muB3* sprechen. Beide
bilden als ,,was ist* ein erkenntnistheoretisches Problem.

Wir begegnen hier zum erstenmal dem Problem der Wirk-
lichkeit und der Gegeniiberstellung von Wert und Wirklichkeit.
Bei Cohen haben beide die Bedeutung einer erkenntnistheore-
tischen Kategorie und fithren zu einer transzendentalen Erkennt-
nis. Cohen versuchte die ganze Frage von erkenntnistheore-
tischem Standpunkt aus zu l6sen und dies ist der groBte Un-
terschied zwischen der Marburger und der Badener Schule: -
Das Sein fiihrt zur Erkenntnis der reinen Physik, das Sollen
fiihrt zur transzendentalen Erkenntnis der reinen Ethik. In der-
Ethik finden wir auch den Unterschied von Form und Inhalt. Die
Bedeutung der Form als Voraussetzungsbegriff ist auch in dles»er
Schule besonders hervorgehoben. :

Wir konnen feststellen, daB Cohen den reinen Willen als
eine- zentrale Idee der Ethik bezeichnet, die auch a priori ist
und eine Voraussetzung fiir die ethische a priori Synthesis:
Dieser reine Wille- aber unterscheidet sich toto coelo vom:’
Begriffe des psychologischen Ich, denn der reine Wille weist
auf den normativen Charakter der reinen Ethik hin. Die reine
ethische Erkenntnis hat bei Coken dieselbe Bedeutung wie die
Erkenntnis bei Kant, sie liegt auf der scharfen Grenze der Meta-
physik und der Erfahrung. Wie wir schon bei Kant -gezeigt
haben, gehoren diese Erkenntnisse in beide Welten und nicht
in keine von beiden. Aber auch Cohen will uns iiberzeigen, daB



21

s.das Sittengesetz entsteht an der "Grenze der Erfahrung, wo
uns der Abgrund der intellegiblen Zufilligkeit angidhnt*.*

Cohen hat ausgefiihrt, daB das Sittengesetz mit der Idee
der Freiheit gleichbedeutend ist. Die Pflicht entsteht in Verbin-
dung mit den Gefithlen® in unserem BewuBtsein, und hat eine
bloss derivative Bedeutung. Wir kénnen in Bezug auf das Recht
feststellen, — was uns an diesem Werke Cohens in erster Reihe
interessiert, — daB Cohen das Recht als €in Anwendungsgebiet
der reinen Ethik auffaBt; dadurch wird die transzendentale
Methode auch auf das Recht ausgedehnt. So wird auch das
Recht in die Welt der reinen Vernunft eingefiihrt.® Er faBt das
Naturrecht als Idee des Rechtes auf, welches so auch an der
Begriindung des positiven Rechtes teilnimmt. Wir kénnen die
Rechtsphilosophie Cohens, da er aus einem kritischen- Idealis-
mus hervorgeht, als ein erkenntnistheoretisch relatives Natur-
recht betrachten. Neben der Idee des Rechtes, d. h. neben dem
Naturrecht, hat auch das positive Recht Bedeutung in seiner
Theorie; welches als rechtliche FErfahrung den Stoff der Fr-
kenntnis liefert und dem lGeble’ce der ethlschen Erfahrung
zugehort.

Cohen faBt das Recht als die Moglichkeit der Vereinba-
Tung von Zwang, d. h. Willkiir-und Freiheit auf, also der Zwang
und die Freiheit werden durch ihn logisch verbunden:” Auf
Stammlers Standpunkt Bezug nehmend koénnen wir erwéihnen,
daB8 Cohen von Ulpians Rechtsdefinition ausgehend feststellt,
daB sich das Recht auf eine solche Gemeinschaft ‘bezieht, wo

.Jeder nicht nur Mittel sei, sondern' Zweck fiir andere*“.® Es ‘ist
zu erwiahnen, daB auch Cohen im Vélkerrecht den G1pfe1 des
Rechts sieht.

’ Nachdem Cohen, die transzendentale Methode auf Ethik,
Recht, Religion und Geschichte angewandt hat, erhebt sich die
Frage, wie die Beziehung zwischen ,;mundus intelligibilis* und
»sensibilis* zu denken ist. Kant hat die Kausalitidt in das Gebiet

* Chohen, (Il) S. 320.
5 Cohen (lIl.) S. 321. ,.Doppelgefiihl der Lust und Unlust‘
8 Cohen (I1.) 392. ,Einordnung des Rechtes in den Machtbereich der
Vernunft*,
© T Coken (I1.), 400,
8 Cohen (I1.), 406.



22

des ,,mundus sensibilis®, die Freiheit in das des ,,mundus intel-
ligibilis* verwiesen, der ,mundus intelligibilis* aber liege nicht
inehr innerhalb des Erkenntnisbereichs der Transzendentalphi-
losophie. Wir betrachten damit das Problem als nicht gelost,
weil bei Kant nicht einmal der Gegensatz rein heraus gearbeitet
ist; denn die in die Welt des ,,mundus sensibilis“ gehorige
Kausalitit ist methodisch, die in die Welt das ,,mundus intelli-
gibilis* gehorige Freiheit auBer-methodisch aufgefaBt. Diese
Auffassung konnte Cohen nicht anmehmen, wenn er die transzen-
dentale Methode auch auf die Welt des von Kausalitit freien Sol-
lens ausdehnt. Bei Coken hat die Freiheit richtiger Weise eine
zweifache Bedeutung. Er miisste sich ndmlich widersprechen;
wenn er nur eine Bedeutung der Freiheit anndhme. Die Freiheit
hat zum Teile als Idee regulative Funktion, zum Teil ist sie als
transzendentale Erkenntniskategorie eine’ Voraussetzung und ein
konstitutives Element in der transzendentalen Erkenntnis des
wertbetrachtenden Sollens., Wenn Cohen die Kategorien als die
Bedingungen der Erfahrung und auch als Beweis des Gegen-
standes der Erfahrung- auffaBt, iiberschreitet er eben diese Er=
fahrung, die zum Stoff der transzendentalen Methode dient. Ich
mochte hier auf das Verhaltnis von Erfahrung und Erkenntnis
hinweisen, wie ich es schon bei Kant dargestellt habe.

Cohen macht zum Kernpunkt der reinen Ethik den Begriff
der Wahrheit- und so gewinrt seine Theorie axiologische Be-
deutung. Die interressanteste Frage ist das Problem der Gegen-
itberstellung von Wahrheit und Erkenntnis, wobei die Erkennt+
nis bei Cohen die fithrende Rolle gewinnt. Da die Erfahrung
auch in der ethischen Erkenntnis zu finden ist, erhebt sich die
Frage, ob solche in zwei Welten gehorige ethische Erkentnisse
nur als in der Welt des Intelligiblen gehorig betrachtet werden
koénnen? -

Der Transzendentalismus will Philosophie und Methode
der Erkenntnis sein. Er will die Frage legitimieren, wie wir die
Erkenntnisse gewinnen koOnnen. Er hat als Wissenschaft die
Erkenntnis zum (Gegenstande. Damit ist das Problem der Er-
kenntnis nicht erschopft, denn die Erkenntnis der Erkenntnis-
theorie ruft eine abstrakte Einheit der Erkenntnis hervor. Die
transzendentale a priori Synthesis der a priori Kategorien fiihrt
zur unbedingten, allgemeingiiltigen Erkenntnis; wie geschieht




23

aber die Differentiation der Erkenntnisse? Diese Differenzierung
wire logisch moglich, wenn wir entweder methodische Unter-
schiedé oder Unt'erschied'e im Kreise derselben Methodé
annehmen,

Die Marburger Schule lehnt die Moghchkelt mehrerer
Methoden ab. In Hinblick darauf erwidhne ich Natorps Auffas-
sung, der einen strengen methodischen Monismus gefordert
hat?® Natorp hat darum der Methode so groBe Bedentung zus
gesprochen, weil er dadurch die erkenntnistheoretische Einheit
zu sicheren meinte, die die Anndherung der Wissenchaften
herausarbeitet. Die Methode bringt Einklang in Aufgabe und
Arbeit der Wissenschaft. Fin sehr bedeutender Punkt seiner
Theorie ist das Erfordernis dieser Einheit: Die Einheit des
RewuBsteins faBt er als das letzte Problem der Philosophie
auf. Naforp hat auch Platons Ideenlehre methodischen Wert
zugeschrieben und die Auffassung vertreten, daB Erfahrung
nur durch die Ideen moglich sei. Auch ihm gegeniiber bleibt
unser Einwand bestehen, daBl ihm die Methode wichtiger “ist
als das, was durch die Methode erkannt werden soll, und dass
noch iiberdies der Bewels der Methode als solcher nicht er-
bracht wird. :

Es bleibt noch iibrig, mnerhajlb der e1n21gen Methode" an-
dere Unterschiede zu suchen, entweder die Unterscheldung in
den Kategorien oder im Stoffe. Die Fragen sind aber mit einan~
der verbunden, wir konnen im Stoff nur durch die Kategorien
einen’ Unterschied machen. Abgesehen davon, daB, wir ‘schon
vor der wissenschaftlichen Untersuchurig durch die Kategorien
von einander verschiedene Gebiete annehmen wiirden, miissen
wir entweder diese Unterscheidungen der Gebiete beweisen oder
sie werden bloBe Fiktionen oder Dogmien. Wir konnen 'niclit
annehmen, daB bloB die Erfahrung auf dem "Gebiete der Er-
fahrung geniigt, um diese Unterscheidungen machen zu Kénnen.
Es bleibt nur die Unterscheidung mit Hilfe der Kategorien iibrig.
“Wenn wir aber die Aprioritit-der Kategorien annehmen, konnen
wir dann die Kategorien-als- solche betrachten, - die .aus dem
héehsten  Grade der Erkenntnis herabsteigen und: die ge-
wiinschte Unterscheidung- innerhalb der Erkenntnis vollbringen?

® Natorp (11.) 173.



24

Wenn wir solche Kategorien anndhmen, konnten wir diese Ka-
tegorien nicht mehr derart a priori betrachten, wie jene die als
Voraussetzungen der allgemeinen Frkenntnis aufgefaBt werden
konnen. Konnen wir die auf diese Weise entstandenen Erkennt-
nisse als reine Synthesis a priori betrachten? Ist es nicht rich-
tiger, diese Kategorien als relativ zu denken, da wir bei An-
nahme dieser Kategorien von dem empirischen Stoffe nicht
absehen konnen? Wernn wir diesen Kategorien dieselbe Bedeu-
fung zuschreiben wie den allgemeinen Kategorien, konnen wir
von dem Postulat der Marburger Schule, als von Streben nach
der Einheit reden? -

Wenn wir hernach untersuchen, was Cohen iiber das Recht
gesagt hat, finden- wir wieder jene Schwierigkeit, auf die wir
schon bisher hingewiesen haben. Kommen wir das Recht auf-
Grund jener Kriterien differenziert betrachten, welche Cohen
aufgenommen hat? Konnen wir die transzendentale Verbindung,
die Zwang und.Freiheit logisch vereinen will, als einen sicheren -
Leitfaden zwischen den verschiedenen Gebieten der Ethik
auffassen, die dem Recht die spezifische Unterscheidung von
den anderen Bereichen der Ethik sichern kann? In Cohen's
Theorie ist der wichtigste Begriff der ,,reine Wille“, der als
Kategorie zur Idee der Freiheit fiihrt und zum Wesen der abso-
luten Ethik gehort; -es-ist aber ein dunkler und komplizierter
Begriff.

: c) Die Badener Schule.*

Nunmehr werden wir die andere bedeutende Richtung
der Neu-Kantischen Schule untersuchen,” die Badener Schule.
Wenn wir die Marburger Schule mit Recht als erkenntnis-
theoretische Schule bezeichnen konmen, kénmen wir die Badener
Schule als werttheoretische Schule bezeichnen. Die bedeutend-
sten ‘Vertreter dieser Schule sind Windelband, Rickert, und
Lask. Nur die beiden letzteren seien hier besprochen.

d) -Heinrich ,'Ricker.t.

~ Fiir Rickert ist die Philosophie nicht selbst das Universum,
sondern Theorie des Universums, die Einheit in die Mannigfal-
tigkeit bringt. Die Philosophie muB sich iiber das Leben erhe-

10 Vg, Lask. Rickert. A. Varga: (L) B. Horvdth (IV.).



25.

ben, um die Ganzheit iiberblicken zu kénmen. Diese Sétze er-
wecken den Anschein, als ob fiir Rickert die Philosophie eine rein
kontemplative Wissenschaft wire, obwohl selbst Rickerts Auffas-
" sung nach dieser auch ein komstitutiver Charakter zuzuschrei-
ben ist. Kanm die Wissenschaft rein kontemplativ sein, wenn
sie eine Einheit schafft? Wie kann die Theorie des Universums
sich iiber das Universum erheben, um iiber dieses als einer- -
Einheit einen Uberblick zu gewinnen? Wenn diese Theorie ;jede
Verbindung mit dem Universum verliert und die.Sache von oben-
betrachtet, bewegt sie sich in luftleerem Raiime und wenn sie
ihre Verbindung erhdlt, kann sie d1e volkommene Einheit der
Ganzheit nicht iiberblicken. _

Rickert betrachtet die Philosophie als eine Werttheorie;
fiir ihn ist auch die Wirklichkeit ein Wertproblem, d. h. ein
Problem jener Werte, die aus dem Chaos der Zustinde den
Kosmos der Welt der Gegenstinde schaffen. Der Wert existiert
auch nicht, sondern sein DhllOSODhlSCheS ‘Wesen liegt in der
Geltung.

Wir wollen zuerst dle Erkenntnistheorie Rickerts unter-
suchen. Rickert hat als ideales Frfordernis aufgestellt, daB die
Philosophie voraussetzungslos sei. Er kann aber dieses Postulat
nicht erfiillen, da es ja zum Wesen der: transzendentalen Philo-
sophie gehort, dass Erkenntnis ohne Voraussetzungen unmog-
lich sei; Rickert muss sohin auch auf diesem Wege die Erkennt-
nistheorie anfangen. Er verbindet das Minimum der Vorausset-
zungen und das Postulat der Universalitit zum Minimum der
Universalitas; diese wird von Rickert an den Anfang der Philo-
sophie gestellt. Wie wir bei Kant und in der Marburger Schule
die Bedeutung der Erfahrung feststellen konnten, nimmt Rickeri
statt der Erfahrung die Zustinde an. Zustand und Unmittelbar-
keit -zusammen dienen zum Stoffe der Erkenntnis. In dieser .
Verbindung erkennt auch Rickert die relative Geltung der
Intuition an, und rdumt der Intuition in seiner Theorie meben
dem Transzendentalismus einen Platz ein.

Es beweist Rickerts Zusammenhang mit der transzenden-
talen Methode, dass er die erkenntnistheoretischen Probleme
der Philosophie mittels der Ausarbeitung eines Systems von
Formen 16sen will, die aus dem Zustande erst die Gegenstinde
schaffen. Wir konnen in dieser Bearbeitune der Probleme keinen



25

Unterschied zwischen Erfahrung und Zustand sehen. Und es
muss ferner festgestellt werden, dass die Formen mit den Ka-
tegorien im Sinne Kants und der Neu-Kantianer zusammenfal-
len, und konstitutive Bedeutung haben. Der Begriff der Form
erkliart uns Rickerts Auffassung von der Erkenntnis. Das Er-
kennen ist nicht bloss passive Aufnahme, nicht Reproduktion
- des Wirklichen, sondern eine bewertende Aktivitit; Bejahung
oder Verneinung von Werten. Den Wert der Wahrheit miissen
wir anerkennen, um den Wert des Seins erkennen zu konnen.
Bei Rickert ist es wieder die Erkenntnis, die die Erkenntnis-
gegenstinde erzeugt; da die Erkenntnistheorie nach Rickerts
Definition eine bewertende Aktivitdt ist, strebt Rickert danach,
die ganze Philosophie durch die Werte zu ergreifen. Bei ihin
ist die Erkenntnis eihe bewertende Wirklichkeit, und der Er-
kenntnisgegenstand durch die konstitutiven Formen bewertet€
Wirklichkeit. Wir konnen schon hier darauf hiriweisen, dafy
bei Rickert zwischen der unausgleichbaren Gegeniiberstellung
der Wirklichkeit und des Wertes und seiner die Erkenntnis
betreffenden Definition ein logischer Widerspruch besteht.
Wenn Wert und Wirklichkeit einander ausschlieBen, wie kamn
die Erkenntnis als eine bewertete Wirklichkeit betrachtet
werden? : ' C

Die Erkenntnis entsteht in Urteilen. In diesem Ziisammen-
hang erscheint wieder das Problem des beurteilenden Subjektes
und Urteilsgegenstandes, das — wie schon gezeigt wurde —
ein Hauptproblem der Transzendentalphilosophie ist. Der
transzendentale Idealismus gewinnt nach Rickerts Meinung
durch den Begriff des transzendenten Sollens eine erkennt-
niskritische Grundlage. So will Rickert bei der gemeinsamen
transzendenten und immanenten Geltung des BewuBtseins das
Problem des Subjekts und Objekts losen. Das den Gegenstand
der Erkenntnis bildénde Sollen ist immanent vom Gesichtspunkt
des jedém denkbaren Dinge gehérigen BewuBtseins aus und
ist transzendent vom QGesichtspunkte des die Funktion der Er-
kenntnis subjektiv bestimmenden beurteilenden BewuBtseins
aus. Kann aber ein transzendentes ,,Sollen” in einer transzen-=
dentalen- Theorie als ‘Basis der Erkenntnistheorie dienen, wo
doch die Aufnahme eines transzendenten ,,Sollen“ eben jene
Theorie beweisen wiirde, auf deren Eliminierung die ganze



27

- Theorie fuBt. Wir konnen aber diesen Satz Rickerts auch aus
anderen Griinden nicht annehmen. Wenn Erkenntnis und FEr:
kenntnisgegenstand durch das Urteil. erzeugt werden, wie
Rickert meint, wie ist.es moglich, daB das, was in einem Falle
aus dem Gesichfspunkte des beurteilenden Subjekts transzen-
dent ist, ifn anderen Falle zum BewuBtsein gehoriges, immanen-
tes ,,Sollen” ist und als Erkenntnis auch durch eine Urteilsfunk-
tion entsteht. Hier kommt Rickert mit sich selbst in Widerspruch,
denn er verdoppelt entweder den Erkenntnisgegenstand oder
das BewuBtsein. Wenn wir das BewuBtsein in beiden Fillen
als -identisch annehmen, dann erreichen wir ‘die Verdopplung
des FErkenntnisgegenstandes, die’ dem Grundgedanken der
Transzendentalphilosophie widerspricht. Wir "sollen den Er-
kenntnisgegenstand transzendent und die Erkenmtnis immanent
auffassen, um die fragliche Losung zu gewinnen. Ich halte die
Verdopplung des BewuBtseins fiir philosophisch nicht begriind-
bar, obwohl dies mit der in der transzendentalen Methode ge-
machten Unterscheidung parallel wére. Ich weise hier auf die
Unterscheidung ,,ich“ und ,,Ich*“ bei Kant, ,ich* und ,Be-
wuBtsein iiberhaupt” in der Marburger Schule hin. N
‘Bei Rickert hat auch das transzendente ,,Sollen* zwei-
fache Bedeutung: @) Sollen als das die Gegenstdndlichkeit der
Erkenntnis begriindende Sollen,” b): das dndere Sollen ist das
durch” das vorige ‘Sollen erkannte Sollen. Dadurch will er die
Selbstlegitimierung ‘der Erkenntnistheorie vollbringen. Wenn
wir in ‘die Tiefe dieser Legitimierung schauen, konnen wir
darin nichts anderés sehen als einen circulus vitiosus: Wie kann
das — die Gegenstindlichkeit der  Erkenntnis -— begriindende
Sollen als Erkenntnisgegenstand derselben dlemen° D1es ist ‘der
Beweis mit sich selbst. . -
Wir konnen demnach feststellen, daB chkert dle Unter-
scheidung von Form und Inhalt- annimmt, die ‘wir schon in
Zusammerihang mit der urspriinglichen Fassung der Transzen-
dentalphilosophie kennen gelernt habemn; aber er nimmt nebern
den’ konstitutiven' Formen auch methodologische Formen auf,
welche wir mit Lasks Ausdruck ,reflektierende Kategorie**:
~nennen kénnen. Diese letzteren haben aber in der transzenden-
talen Methode an der Gestaltung der Erkenntnis keinen Anteil:
Ein wesentlicher Fortschritt Rickerts gegeniiber den frii-



28

heren Richtungen ist der, daB er wissenschaftliches und vor-
wissenschaftliches Erkennen unterscheidet. In diesem Zusam-
menhange wirft er die Frage auf, wie wir von dem individuell
objektiven Erkennen zum wissenschaftlichen Erkennen gelan-
gen. Die so aufgestellte Frage widerspricht jener Auffassung
der Tranzendentallehre, die durch die Legitimierung des wis-
senschaftlichen Erkenmens zur individuellen Erkenntnis gelan-
gen will. Die auf diese Weise vollzogene Finteilung in indi-
viduell — objektives und wissenschaftliches Erkennen ist nicht
identisch mit der Einteilung in wissenschaftliches und vorwis-
senschaftliches, weil das unwissenschaftliche Erkennen auBer
beiden liegt. Was kann der Leitfaden fiir die Unterscheidung
in wissenschaftliche und unwissenschaftliche Erkemnmtnis sein?
Es erhebt sich die Frage, ob wir heute von vorwissenschaft-
lichem Erkennen reden koénmen. Die wichtigste Frage ist aber
die Entscheidung dariiber, ob wir in der Erkenntnis die a priori
Voraussetzung der transzendentalen Methode oder die von
Rickert erwihnte individuelle Erkenntnis zum Ausgangspunkt
nehmen. Damit ordnen wir die letzten Probleme-der Erkenntnis .
entweder der Metaphysik oder der Empirie zu. Wir wollen
keine dieser Auffassungen annehmen, die wir ja in dem ein-
fithrenden Teile unserer Behandlung als dogmatisch bezeiclinet
haben. Wir wollen aber betonén, daB der Kritizismus, der die
Prioritdt der Metaphysik annimmt — und als solchen kénnen,
wir die Transzendentallehre auffassen, da sie ihren Ergebnissen
absoluten Charakter zuschreibt, — weniger der Kritik stand-
halten kann, als jener Kritizmus, der von der Empirie ausgeht. —
Rickert schreibt in der Erkenntnistehre auch der Intuition eine
Bedeutung zu; in seiner Methode also die er heterothetisch
nennt, sind auch irrationale Elemente- neben dem rationalen
Element zu finden.

In Verbindung mit dem Problem der Erkenntnis ist die
Frage der Kausalitit und der Freiheit zu besprechen. Das Er-
kennen ist bei Rickert, wie wir gesehen haben, eine Bewertung
und nach ihm widerspricht die Freiheit des bewertenden Sub-
“jekts .der Kausalitdt nicht, da diese ndmlich eine Denkform des
Subjektes ist. Wir haben schon in Rickerts Erkenntnistheorie
gesehen, daB er die Objektivitit der Wissenschaft auf dem
System der theoretischen Werte aufgebaut hat und kénmen



29

damit den engen- Zusammenhang zwischen seiner Erkenntnis-
und Wertlehre erkldren. Wir finden auch in seiner Werttheorie
die Unterscheidung von Form und Inhalt, Subjekt und Objekt und
er will seine Wertlehre auf der imagindren Grenzlinie der Meta-
physik und Erfahrung begriinden, wie es Kant mit der Erkennt-
nistheorie getan hat. Da Rickert in seiner Wertlehre von der
Nichtexistenz der Werte ausgeht, so erscheint bei ihm der
charakteristische Begriff der Geltung, die in der Badener Schule
eine wichtige Rolle spielt. Hier sei der Unterschied von Wertmo-
ment und Werttridger erwéihnt,

Daneben stellt Rickert den Urgegensatz von Wirklichkeit
und Wert auf. Das vollendete Urteil ist entweder Wert eder
Sein. Nur die unvollendeten Urteile konnen gleich beide enthal-
ten; diese Welt ist die Welt der immanenten Bedeutungen, die
zwischen beiden steht und von Rickert das dritte Reich genannt -
wird. Hir sollen wir die Einheit der Welt suchen, aber hier
kénnen wir von Erkenntnis nicht reden; hier begegnen wir kei-
nen - Erkenntniskategorien, sondern methodologischen oder
Denkkategorien.

Rickert hat also die Erkenntnis nicht in d1e iiber der Fr-
kenntnis liegende Metaphysik, sondern in die vor der Erkennt-
nis liegende Prophysik gesetzt. Daraus folgt aber, daBB das, was
wir erkennen, nicht die Welt ist und das, was die Welt ist, nicht
erkennbar ist. Wenn die Philosophie die Theorie des Univer-
sums ist, wie -kann sie ihre Aufgabe erfiillen, wenn das Univer-
sum: vor der Vollendung der theoretischen Erkenntnis nur pro-
physikalisch zu untersuchen ist? Andere Schlusse konnten wir:
aus Rickerts Lehren nicht ziehen. :

Es bleibt noch die Gegeniiberstellung von Wert und Wirk-
lichkeit ndher zu untersuchen; dazu miissen wir den Begriff
beider genau priifen. Die Wirklichkeit ist bei Kant eine der Kate-
gorien, der Wert aber bleibt auBerhalb dieser.. Die neukantische
Schule faBit auch den Wert als eine Kategorie auf und erweitert °
auch auf ihn die transzendentale Methode. Infolgedessen kon-
nen wir beide als-Kategorien betrachten: in diesem Falle besteht -
eim Unterschied zwischen beiden, da jede eine andere Kategorie
ist. Beide sind-aber auch dhnlich, denn beide sind Kategorien..
Koénnen -wir, wenn wir die Méglichkeit der Synthesis a priort
annehmen, aus dem Wesen der Kategorien die Verbindung



30

dieser beiden Kategorien ausschiieBen? Wir gelangen bei
Rickerts Lehre zu dem Ergebnis, daB die Wirklichkeit bei ihm
nur scheinbar kategoriale Bedeutung hat; sie ist keine Form,
sondern Inhalt. Die Wirklichkeit ist bei Rickert der Stoff, den
die Wertcharakter besitzenden Kategorien in der Aktivitidt des
Erkennens zum Urteil der Erkenntnis gestalten. Wir gelangen
so zu dem vollendeten Urteil, in welchen wir trotz Rickerts
grundsatslicher Unterscheidung doch die Wirklichkeit und den
Wert beisammen finden. Wir halten die Auffassung Rickerts
in der Beziehung fiir richtig, daB er die Werte durch die Logik
nicht fiir vollkommen erfaBbar hilt, sondern auch die irratio-
nalen Elemente erscheinen ld8t. Doch kénmen wir den sich
ausschlieBenden Gegensatz von Wirklichkeit und Wert in dem
vollendeten Urteile nicht annehmen. Wenn wir diese beiden als
Verhiltnis von Form und Inhalt auffassen und wenn wir die
Relativitit des Gegensatzes von Form und Inhalt annehmen,
die wir schon nachgewiesen haben, so kénnen wir auch den
absoluten Gegensatz von Wirklichkeit und Wert nicht aner-
kennen.
. €) Emil Lask.

Wir wollen jetzt die Theorie Lasks untersuchen, der ein
begabter und jung verstorbener Schiiler Rickerts war. Fr gehort
zur Badener Schule; der in seiner Theorie auch originelle
Gedanken enthilt. Seine Sitze stehen miteinander in der streng-
sten logischen Verbindung. Er wirft Kants Kategorien gegen-
iiber die Frage auf: Warum beziehen sie sich nur auf die Welt
der Sinnlichkeit?" Lask dehnt die Kategorien auf die Welt der
»Nicht-Sinnlichkeit” aus. Er sieht die Bedeutung der transzen-
denttalen Logik darin, daB der alogische Stoff und die a priori
Kategorien sich in der transzendentalen Finheit vereinen. Lask
hat zwei Gebietskategorién aufgestellt: Seins- und Geltungs-
kategorien. Er macht die Unterscheidung von Form und Inhalt
innerhalb beider Gebietskategorien und erweitert so die ko-
pernikanische Tat Kants auch auf die Welt der ‘Geltung und
spricht von der Theorie der zwei Welten der Erkenntnis. Die
Erkenntnis faBt er als den durch die konstitutiven Erkenntnis-
formen geordneten Stoff auf, in welcher die Formen und der
alogische Stoff in transzendentale Einheit verschmelzen.™

1 Jgsk 3, Bd. 11



31

Bei’ Lask konnen wir auch den Gedanken Rickerts finden,
~daB das Erkennen -eigentlich Wertcharakter hat; statt Wert
filhrt Lask aber den schon bei Rickert gefundenen Begriif der
Geltung ein. Er hat bei der Unterscheidung der zweiGebietska-
tegorien auch im Stoff des Beziehungsgrundes eine Unterschei-
dung gemacht, um den absoluten Gegensatz beider hervorzuhe-
ben. Er schrieb doch auch dem ,,Sein“ einen Geltungscharak-
fer auf rein logischem Grunde zu. Das ,,Sein‘ ist eine Kategorie,
die Kategorie gilt, also ist si_e‘eine Geltung, infolgedessen ist das
,»Sein“ auch eine Geltung.”” Trotzdem betont er die Kluft zwi-
schen dem Sein und Gelten.*®

Wir finden bei ihm. auch — wie Sander es richtig be-
merkt* — den wiederkehrenden Gedanken der scholastischen
Trinitdt, wenn er den Stoff in sinnlich, nicht- sinnlich und iiber-
sinnlich einteilt: — In Paranthese sei bemerkt, daB eine dhnliche
Terminologie auch bei Kelsen beziiglich des Staates nachweis-
bar ist wenn von ,,Staat“, , Rechtsstaat” und ,,Uberrechtsstaat*
gesprochen wird. Diese Trinitdt wird auch bei Kelsen in eine
Einheit zusammengefaBt. — Lask hat nur die erste Héilfte des
Gedankenganges durchgedacht, als er den Geltungscharakter
des Seins aufgezeigt hat. Die Geltung existiert als Kategorie
a priori, wenn wir die Aprioritdt und das a priori Sein der
Kategorien annehmen. Auch Lask hat die Unterscheidung in
vorwissenschaftliche und wissenschaftliche Erkenntnis gemacht
und schreibt neben den rationalen auch den irrationalen..Ele-
menten auf beiden Gebieten der Kategorien eine Bedeutung. zu.
Er betont in beiden das gemeinsame Dasein der rationalen und
irrationalen Elemente. Auch Lask hat also die . methodische
Bedeutung der Intuition anerkannt. Auch bei ihm finden wir
die Unterscheidung von Gegenstand und Wahrheit”® und darin
sehen wir die Unterscheidung von Erkenntnisgegenstand und
Erkenntnis, umsomehr, weil Lask selbst die Einheit der Wahr-
heit und Erkenntnis behandelt.® Bei Lask finden wir neben der
Methode der konstitutiven Formen auch die reflektierende

12 Lask 2. Bd., 120.
13 Lask 2. Bd., 122.
14 Sander (1.), 657.
15 Lask 2. Bd. 116.
16 Lask 2. Bd. 180.



32

Methode und in dieser die Logizitit und Irrationalitit gemein-
sam erscheinen. Wir konnen innerhalb der Kategorien konsti-
tutive und reflektierende unterscheiden.” Was ist die Bedeutung
dieser reflektierenden Kategorien? Die reflektierenden Kate-
gorien haben die Bedeutung von Hilfsmitteln, insofern sie die
Kluft zwischn den zwei Sphiren zu verdecken und eine schein-
bare Einheit zustande zu bringen versuchen.

Die ganze transzendentale Philosophie hat aber, wie wir
gesehen habem, da sie sich auf die Welt der Phinomena bezieht,
eine gewisse Scheinbedeutung. Die reflektierenden Kategorien
haben keine selbstidndige Bedeutung; wir brauchen sie dort,
wo die konstitutiven Kategorien aus manchem Grunde nicht
brauchbar sind. In diesem Falle sprechen wir nur von reflek-
{ierender Gegenstindlichkeit, die auf eine konstitutive Gegen-
standlichkeit hinweist. Die reflektierenden Kategorien umgar-
nen die beiden Gebiete und verbinden sie miteinander und damit
auch die Gebietskategorien; und so werden die durch die
Gebietskategorien geordneten Stoffe einander ndhergebracht.
Das Leben wird auch durch Lask atheoretisch aufgefasst und
dadurch erhebt sich die Spekulation iiber das Leben. ‘

Lask hat auch analog der zwischen Subjekt und Objekt
bestehenden Unterscheidung Wertirdger und Wertmoment un-
terschieden. Er sieht im Werte auch Normativitat und fasst die
Geltung als Wertpostulat auf.® Damit in Verbindung ist zu
erwihnen, dass Lask ausser den gegensitzlichen Gebietskate-
gorien des Seins und Sollens auch Denkgebilde anmimmt, die
er ,,Komplexgebilde* nennt und welche den immanenten Bedeu-
tungen Rickerts dhnlich sind, die rein in keine der beiden Wel-
ten einzureihen wiren. Fr erwihnt als Beispiel die Asthetik
und als Methode fiir diese Komplexgebilde empfiehlt er die
reflektierende Methode. Die Reflektierende Methode ist ergén-
zungsbediirftig, weist auf eine konstitutive Methode hin und
kann nur die Bedeutung eines Hilfsmittels beanspruchen. )

Wenn wir die konstitutive Methode bei den Gebietskate-
gorien betrachten, finden wir in beiden die transzendental-
logische Verbindung von Form und Inhalt. Diése Verbindung

17 Lask 2. Bd. 168.
18 Lask 3. Bd. 92.



33

will in die Welt des Seins durch die Formen Geltung, in die
Welt der ,,Geltung® durch den Inhalt Wirklichkeit bringen.
Diese 'Methode wird noch bei Lask dadurch kompliziert, daB
er beide Gebiete und innerhalb der Gebiete das Verhiltnis von
Form und Inhalt mit einem alogischen Faktor, mit der Irra-
tionalitdt verwebt. Davon abgesehen hat Lask auch innerhalb
der transzendentalen Logik bemerkt, daB der Inhalt alogisch
ist, die transzendentale Logik aber den Inhalt logifizieren will."®

Die Badener Schule war die erste, die darauf hingewiesen
hat, daB einige Elemente auch im Falle der transzendentalen
Verbindung iibrig bleiben, die in ihrer Ganzheit logisch nicht
erfaBbar sind, d. h. irrational sind. Hier liegt die methodische
Wichtigkeit der Intuition. Trotzdem finden wir die strengste
formallogische Unterscheidung der zwei QGebiete bei Lask, die
er durch die Unterscheidung der Stoffe erhéhen will.

Der Urstoif hat in Lasks Theorie die Bedeutung, daB er
das_Fundament .der iiber einander gebauten Formen bildet.
Wenn wir dieses Material als rein irrationales untersuchen,
konnen wir keine wesentlichen Kriterien finden, die die Notwen-
digkeit solcher logischen Differenzierung begriinden wiirden.
Wenn wir aber den Urstoff mit dem logischen Prisma von Form
und Inhalt spalten, rufen schon die Formen und nicht das Ur-
material die Differenzierung hervor. Lask unterscheidet Erle-
ben und Wissen. Das Erleben ist ein transzendentales Problem
vom Gesichtspunkte des Urgegensatzes von Sein und Sollen
aus;-in Bezug auf das Seinsmaterial ist es immanent. Lask hat
zwei Konsequenzen aus dieser Immanenz gezogen: die Ver-
doppelung von Subjekt und Objekt und die Folgerung, daB das
Erlebnis mit dem -Begriffe des Seins nicht identisch ist. Nach
Lask ist das.Erlebnis begrifflich weder Geltung noch Wirklich-
keit, aber es gehort beiden Sphiren an; wir konnten es viel-
leicht als. Stoff auffassen. Unserer Meinung nach werden die
irrationalen Elemente durch das Erleben zu begrifflichen Ele-
menten. Wenn wir keinen bloBen Formalismus treiben wollen,
soliten wir das Erleben auch vom Standpunkte des Geltens aus
als immanent betrachten.

Wir wollen uns noch mit Lasks Bedeutungslehre be-

19 Lask 2. Bd. 42.



34

schéftigen. Die Bedeutung ist schon nicht mehr reines, sondern
belastetes Gelten.® Es ist ein geltungsdhmlicher Reflex dessen,
worauf das 'Geltende sich bezieht. Das Bedeutungsmoment
stammt von auBen, aber erscheint in der Sphare des Geltens.
Als Bedeutungsmonete sind jene anzusehen die in die Einheit
des QGeltens Zweiheit, Mannigfaltigkeit bringen.** Da das Be-
deutungsmoment von auBen kommt, verdanken wir jede iiber
die Gebietskategorien hinaus gehende Differenzierung in der
Bedeutungslehre der Vielheit des Stoffes.”

Wenn wir auf das iiber Lasks Theorie bisher Gesagte
zuriickblicken, kénnen wir das transzendentallogische Dasein
der zwei Gebietskategorien und innerhalb dieser die Unter-
scheidung von Form und Material feststellen. Lask hat den
Unterschied zwischen beiden auf Form und Material begriindet.
Wir konnen aber bei ihm solche Schliisse finden, die den Begriff
des Seins dem Gelten ndhern. Wir finden bei ihm auch intuitive
Elemente, mit denen er dem Vorwurf des Panlogismus aus-
weichen will. Welche Bedeutung konnen wir danach seiner
Bedeutungslehre zuschreiben? Wenn wir die Unterscheidung
der zwei Gebiete festhalten, konnen wir die ,Bedeutung® nur
auf jene Kategorien beziehen, die noch von Stoff vollkommen
rein sind. In diesem Falle hat Lask recht. Aber seine Theorie
ist reine Formallogik und wir koénnen seine Theorie nicht trans-
zendental, sondern miiBen sie transzendent nennen. Lask selbst
hat sich gegen diese Auffassung seiner Theorie gestraubt, mit
der Begriindung, daB wir in diesem Falle den richtigen transzen-
dentalen Sinn der Bedeutung nicht finden. Unserer Meinung
nach ist die Bedeutung nichts anderes als die in der transzen-
dentalen. Logik erscheinende bewertete Wirklichkeit. Lask
selbst wagte nicht diesen Endschlul zu ziehen.

Es bleibt noch die Frage der Mannigfaltigkeit des Stoffes
iibrig. Wenn wir diese von den Kategorien aus betrachten, wird
unsere Betrachtung streng dogmatisch. Die Gefahr ist nicht ge-
ringer, wenn mit unserer Untersuchung beim irrationalen Urma-
terial angefangen wird. In diesem Verfahren kann uns nur die

20 Lask 3. Bd. 120. .

21- Lask, ,,Das Objekt zerfdllt in eine Mannigfaltigkeit von Objekt-
bedeutungen®, 3. Bd. 121. ' ’

22 Horvdth (IV.), 17.



351

Intuition helfen. In diesem Erfassen des irrationalen Urmate-
rials- erblicke ich die methodische Bedeutung der Intuition.

Lask wollte neben dem Panlogismus auch das Extrem des
Panintellektualismus vermeiden. In seiner Theorie finden wir
die wesentlichen Ausgangspunkte zu dieser Moglichkeit, aber -
jene logische Strenge, mit welcher er die Konstruktion und
Begriindung seiner Theorie vollbringen wollte, fiihrt zu mehr-
stéckiger Logik, die das rein Alogische auch logisch ergreift.?*
(Stoekwerke der Logik). ‘ ‘

Es bleibt die Frage iibrig, ob wir mit der alles begriinden-
den- Form nicht bloB die Form bewiesen haben und ob nichts
anderes, als die reine Logik iibrig bleibt. Obwohl Lask nur die
iogischen Beziehungen der Logik des Geltens mit besonderer
Ausfiihrlichkeit herausgearbeitet hat, finden wir bei ihm doch
auch Bestimmungen, die sich auf das Gebiet der Bthik und .
Asthetik beziehen.” In seimer Ethik finden wir einen dreifachen
Strukturaufbau: das ethische Urmaterial, die ethische, katego-
riale Geltung und die logische Geltung dieses ethischen Geltens.
Hier konnen wir auch den stufenweisen Aufbau finden, den
Begriff der Kategorie der Kategorie. Urstoff und ethisches Gel-
ten kann nur durch das Medium der Logik miteinander in Be-
rithrung kommen. Das Ethos steht nur mit dem logisch geform-
-ten Urstoff, — mit der Wirklichkeit —, aber nicht mit der
durchaus alogischen Protehyle (Urmaterial) in Beziehung.®
Wir kénnen sehen, daB die Wirklichkeit schon logisch geform-
ter Inhalt ist, es bleibt aber fraglich, mit Hilfe welcher Kategorie
diese Wirklichkeit entsteht. Diese Wirklichkeit dient hier dazu,
dem ethischen Gelten einen Inhalt zu verschaffen; es scheint,
als ob keine so gidhnende Kluft zwischen Wirklichkeit und Wert
bestiinde, wie aus terminologischen Griinden behauptet wird.
Die Logik hat in dieser Struktur zweifache Bedeutung. Einer-
seits ist die Logik hoher als die ethische Geltung und begriin-
det sie, worin wir aber die Gefahr der Logifizierung der Ethik
sehen, anderseits ergreift die Logik das unter der Ethik
stehende Urmaterial. So ist die Ethik nichts anderes als von
der Logik ausgehende und zu ihr zuriickkehrende Geltung. Es

23 Lgsk 2. B. 179.

2% Horvdth (1V.), 14—30.
25 Horvdth (1V.), 23.



36"

scheint die Frage begriindet zu sein, weiche Barna Horvitk
aufgeworfen hat: ,,Wenn wir im Ethos Géltung suchen, wird
anderes als der blosse Logos iibrig bleiben?***

Wir konnen als proton pseudos Lasks seinen logischer

Formalismus bezeichnen, welcher das reine gothische Gebaude
seiner Theorie vollkommen durchzieht,”” er kdmpft mit der
strengsten logischen Konsequenz gegen den logischen Forma-
lismus und fillt doch in denselben Fehler, obwohl dieser durch
die im Hintergrund seiner Theorie erscheinenden irrationalen
Elemente gemlldert wird.
, Bisher wurden die Trarnszendemtalph1losoph1e und ihre
Methodenlehre bei Kant und den Neukantianern kritisch unter=
sucht. Fast alle Probleme gruppierten sich um das Verhéltnis
von Wirklichkeit und Wert und um die Lehre von der Erkenni-
nis. Die wichtigste Frage ist die, ob wir die transzendentale
Methode bloss als eine Methode der Erkenmtnistheorie oder als
allgemeine Methode auffassen sollen, welche auf Wirklichkeit
und Wert gleichermassen anwendbar ist. Wir haben aber bisher
gesehen, dass wir weder die Erkenntnis noch den Wert rein
iogisch ergreifen konnen. Wenn wir Wirklichkeit und Wert als
Kategorien auffassen, kénnen wir im Sinne der Transzendental-
philosophie die Verkniipfung dieser Kategorien nicht fiir un}-
moglich halten. Was sollte denn die a priori Synthese der Ka-
tegorien bedeuten? Der Standpunkt, daB ein Erkenntnisgegen-
stand nur einer Kategorie entsprechend als Gegenstand einer
Erkenntnis auftreten kann, bedeutet eine formallogische Deduk-
tion und keine ‘transzendentale. Noch auffallender wird dies,
wenn diese Lehre auch die Frkenntnis als Erkenntmscegen-
stand auffalt.

Wir konnen zur Erkenntnis der erkhchkelt nur gelan-
gen, wenn wir die Wirklichkeit selbst als Kategorie auffassen.
Ist. die Wirklichkeit aber eine a priori Vorbedingung, so soller
wir nicht zu ihr gelangen; miissen wir sie aber beweisen, so
kann sie keine a priori Vorbedingung sein und wir beweisen
idem per idem. Einige Theorien fassen die Wirklichkeit als den
Gegenstand der transzendentalen Methode“auf, womit sie von

26 Horvdth (1V.), 30.
27 Horvdth (1V.).



37

Kants Auffassung, nach welcher die Wirklichkeit eine Kate-
-gorie ist, schroff abweichen. In diesem Falle hat die Wirklich-
keit keine theoretische Bedeutung, noch weniger diirfen wir sie
.ais. Erkenntnis betrachten, denn so gelangen wir zur Gleich-
setzung von Erfahrung und Erkenntnis. Wir aber kénnen — und
darin stimmen wir mit der a priori. Metaphysik iiberein — die
Erfahrung nicht als die einzige Quelle der Erkenntnis ansehen.
Andererseits erhebt sich die Frage: Wo bleibt die gewiinschte
.Einheit? wenn wir die gebietskategoriale Zweiheit von Wirk-
lichkeit und Wert annehmen. Wenn ein solches logisches
System wie die Transzendentalphilosophie, zur pluralistischen
JAnschauung gelangt, wie konnen wir weiter von der Unwissen-
schaftlichkeit des Solipsismus und von. absoluter Geltungstheo-
rie sprechen? Die Erfahrung an sich kann uns ndmlich nichts
bieten, hochstens eine chaotische Einheit, die nur als Einheit
betrachtet werden kann, weil wir im Chaos keine Unterschiede
machen konnen. Die immanente Anschauung der Erfahrung
kann uns nicht zur Erkenntnis fithren; dennoch muss die Er-
fahrung beriicksichtigt werden. Von der Erfahrung zur Erkennt-
nis leitet uns die Intuition, welche uns die Gesichtspunkte zur
Selektion der Erfahrung gibt, die eventuell als Kategorien be-
zeichnet werden konmen. Diese Kategorien hitten teilweise irra-
tionalen, teilweise a priori Charakter, was folgendermassen
ausgedriickt werden konnte: dass der Erkenntinisgegenstand,
frither als die Erkenntnis ist. Gerade darum aber haben die Ka-
tegorien beziiglich ihres Erkenntniswerts bloss relativen Cha-
rakter. -

Der Kardinaliehler der Transzendentalphilosophie ist
demnach — wie schon einigemale betont wurde — darin zu er-
blicken, dass seiner Auffassung nach entweder die Erkenntnis
dem Erkenntnisgegenstand vorangeht oder eine mystische Ein-
heit von Erkenntnis und Erkenntnisgegenstand behauptet wird.

Alle transzendentalen Erkenntnistheorien anerkennen —
ausdriicklich oder stillschweigend — die transzendental-logi-
sche Verkniipfung von Wert und Erfahrung. Bei der Marburger
-Schule erscheinen ‘Wert und Erfahrung mnur in funktioneller,
Jlogischer Bezxehung, wéhrend die Badener Schule trotz prinzi-
p1eller Betonung des Gegensatzes von Wirklichkeit und Wert,
doch auch deren hohere Einheit zu beriicksichtigen trachtet. Die



38

Kategorien selektieren ndmlich die Erfahrung und die Erfahrung
wird dadurch zur Erkenntnis. So bekommen die Kategorien
durch diese selektive Funktion eine normative Bedeutung; wenn
wir aber annehmen, dass der normative Charakter den Werten
‘eigen ist, so miissen wir auch den Kategorien Wertcharakter
‘zuschreiben. Da aber die Kategorien nicht nur die Erkenntnis
‘ordnen, sondern auch ihr immanent sind, ist also der Wert der
Erkenntnis immanent! Wenn Kant seinen Kategorien auch
einen normativen und nicht nur einen Erkenntnischarakter zu-
geschrieben hitte, so wire nicht die Verdoppelung von trans-
zendentaler und a priori Erkenntnis notwendig gewesen und
‘'schon hier wire der Wert die Vorbedingung der Erkenntnis
‘geworden. Diese Folgerung hat die Badener Schule gezogen,
welche die Immanenz des Wertes in der Erkenntnis angenom-
- men hat, und die Erkenntnis, als durch bewertende Aktivitat
‘gelauterte Wirklichkeit, also als bewertete Wirklichkeit aufge-
‘faBt hat. ' ,

Den wahren Gegensatz finden wir also im Gegensatz von
Wert und Wirklichkeit. — Ein wahrer Kritizismus muf3 darin
‘bestehen, dal die Bejahung des einen nicht die absolute Nega-
tion des andern Standpunkts bedingt. Der Gegensatz beider
ist nur idealiter ein absoluter; auch die Erkenntnis ist weder
das eine noch das andere. sondern eine gewisse Verkniipfung
beider. Eine solche Verkniipfung ist auch die transzenden-
tale Methode, welche von der Seite des Wertes ausgehend
mit logischen Mitteln zur Erkenntnis gelangt. Dieser Wert-
Standpunkt ist schon bei Kant zu finden, wenn die trans-
-zendentalen Erkenntnisse unbedingt allgemeine und notwendige
sein wollen und sollen; Wir konnen demmach vom Stand-
punkt der Erkenntnistheorie keine andere Erkenntnis erlangen,
‘als die, welche wir tatsdchlich erlangt haben: das ist die rich-
-tige Erkenntnis. Damit ist die Parallele zwischen Kategorie und
-Wert vollzogen, welche auch Vorbedingung der Erkenntnis und
ihr auch immanent ist.

Es erhebt sich aber die Frage, wie die erreichte richtige
Erkenntnis vom Werstandpunkt untersucht werden kann. Hier
‘miisste zwischen autonomer und heteronomer Bewertung unter-
schieden und die Frage beantwortet werden, wie eine Wert-
theorie die heteronome Zielsetzung erweisen konnte.



39

Wenn wir solcherweise auf logischen Wegen zum Wesen
der Erkenntnis gelangen, haben wir damit die ganze Erkennt-
nistheorie auf spekulativem Grunde rationalisiert. Wenn wir
ferner Wert und Wirklichkeit, auf die sich die Erkenntnis auf-
baut, in ihrem Wesen betrachten, miissen wir beide als irra-
tional kennzeichnen. Unserer Meinung nach geht die Erkenntnis
von der irrationalen Erfahrung aus. Auch die ordnenden intuiti-
ven Kategorien sind irrational. Das Erkennen aber ist ein Diffe-
renzierungsprozel, welcher irrational beginnt, um zur-Erkennt-
nis sich zu integrieren. Differenzierung und Integration sind
logische Funktionen; sie erméglichen die logische Bearbeitung
des irrationalen Stoffes. Diese relative Erkenntnistheorie nidhert
sich der absoluten. Erkenntnistheorie, in dem Grade, in wel-
chiem wir die:Geltung der Logik ausdehnen konnen. Der Kri-
tizismus bedeutet also nicht einseitige Betonung der rationalen
und irrationalen Elemente, sondern die Verkniipfung beider.



I. Die transzendentale Methode in der
Rechtsphilosophie.

1.. Vorbemerkung.

Nachdem wir Entwicklung und -Wesen der transzendenta-
len Methode im Gebiét der allgemeinen Philosophie dargelegt
haben, wollen wir die Frage untersuchen, wie die Transzenden-
talphilosophie mit der Rechtsphilosophie in Beziehung kommt
und wie hier ihre Thesen anwendbar werden. Es besteht ein
~enger Zusammenhang zwischen Philosophie und Rechtsphilo-

sophie. Die Lockerung dieses Zusammenhanges betrachtet Berg-
bohm als Symptom des Unterganges der Rechtsphilosophie.
Die selben Fragen tauchen auch in der Rechtsphilosophie auf, die
wir bisher in der allgemeinen Philosophie behandelt haben, nur
mit dem Unterschied, daB diese in der Rechtsphilosophie eben
in ihrer Anwendung auf das Recht und seine Probleme erschei-
nen. Das Problem der Rechtswirklichkeit und des Rechtswertes
gehoren zur Zentralfrage der Rechtsphilosophie. Wenn wir
Rechtwirklichkeit und Rechtswert als Erkenntnisgegenstand be-
trachten, konnen wir wesensgemaB auch die Andwendbarkeit
der transzendentalen Erkenntnistheorie behaupten. Die philo-
sophische Betrachtung ist die, welche neben der genetischen
Betrachtung des Réchtes auch seine systematische Darstellung
ermoglicht..Auf den engen Zusammenhang von Philosophie und
Rechtsphilosophie weist auch der Umstand hin, daB die
schwungvolle Entwicklung der Philosophie auch in die Rechts-
philosophie neues Leben gebracht hat.

28 Bergbohm, 3. ,,Die einst so rege Mitarbeit der Philosophie mit den
Problemen des Rechtes ist schwicher geworden®.



4i

Die Wiederbelebung der Kantischen Philosophie in. der
zweiten- Hélfte des 19. Jahrhunderts: bewirkte. auch im, Gebiet
der Rechtsphilosophie die neuerliche Beschiftigungmit den
methodischen Grundfragen. Man hoffte so dem Wesen des
Rechts nidher zu kommen. Dies haben Lask.und Kraft ziel-
bewusst betont. Nach Lask wird die Methodologie die Rechts-
philosophie zur Erkenntnis zwingen,” nach. Kraft ist fiir die
Rechtsphilosophie die Erkenntnis der Methode deshalb so wich-
tig, weil keine Einstimmigkeit hinsichtlich des Gegenstands der
Rechtswissenschaft vorhanden ist; damit weist er auf den
Zusanmimenhang .hin, der zwischen Methode und Gegenstand in
der Rechtsphilosophie besteht.** Lask hat diese Frage als Phi-
losoph untersucht und hat seine Philosophie in seiner rechtsphi-
losophischen Methodenlehre angewandt. Er macht den bekann-
ten Unterschied zwischen Wirklichkeit. und Wert. Den Wirk-
lichkeitscharakter des  Rechts will er in der Rechtssoziologie,
den Wertcharakter in der Rechtstheorie. untersuchen.. Die
‘Rechtsphilosophie fasst er als eine kritische Wertlehre auf.
Lask hebt hervor, dass die methodische Frage der Rechtsphi-
losophie in die allgemeine Philosophie gehort. Lask hat der
Methodologie die Bedeutung zugeschrieben,.dass.sie auch auf die
Gebiete :der Einzelwissenschaften die Bildungskraft der ka-
tegorialen Synthesis iibertridgt®* Lask. betont die Wichtigkeit
der Methode, um zum Wesen des Rechtes zu gelangen; er
schafft einen methodischen Dualismus zwischen Soziologie und
Jurisprudenz, in. dem der Gegensatz von Sein und Sollen
-erscheint.. Diesen Dualismus der rechtlichen Probleme finden
wir auch bei einem grossen Rechtsphilosophen: Rudolf Stammler.

2. Rudolf Stammler.3?

Rudolt Stammler ist der Rechtsphilosoph, der sich 4ls
erster in seiner Lehre Kants Theorie zuwandte und der Methode
eine besondere Bedeutung in dem Problemkreis der Rechtsphi-
losophie einrdumte, sich iiber die genetische Betrachtung des

29 Lask 1. Bd. 271.

30 J, Kraft, (I11), S.. 1.

81 Stammler 1. Bd. 308.

32 Stammler (1.), (IL.), (IIL).



42

geschichtlichen Materialismus erhob und das Recht als syste-
matische Einheit fasste. Die Bedeutung seiner Theorie wird
noch dadurch gesteigert, daB sie eine unproduktive Periode der
Rechtsphilosophie beendete und die Errungenschaiten der neu-
kantischen Philosophie .auch in die Rechtsphilosophie iibertrug.
Er begriindete eine Rechtsphilosophie, welche von hdoheren
philosophischen Prinzipien geleitet ist. Stammler hat in die
Rechtsphilosophie die transzendentale Methode eingefiihrt und
dadurch wurde der Kritizismus zum Postulat der Rechtsphilo-
sophie, nachdem nicht nur das dogmatische Naturrecht, son-
dern auch der dogmatische Positivismus, welcher in der Mitte
des 19. Jahrhunderts die Rechtsphilosophie beherrscht hatte,
die Rechtsphilosophie nicht mehr weiterbringen konnten,
Darum suchte Stammler neue Wege. Stammler hat auch die
Frage aufgeworferr: Wie wird das Recht als Erkenntnisgegen-
stand moglich, wie konnen wir vom Rechte durch das Prisma
der Rechtsphilosophie sprechen? In der Loésung dieser Frage
hat er sich teils auf Kant, teils auf die neukantische Schule ge-
stiitzt. Eine eigentiimliche Frage seiner Theorie ist die, die er
gegen jedes Problem aufgeworfen hat: Wie ist Rechtserkennt-
nis moglich? Wir konnen daraus ersehen, daB bei ihm statt
der dogmatischen Ausgangspunkte eine gesunde Skepsis vorhan-
den ist. Diese kritische Skepsis hat ihn jedoch nicht in die
Arme der in seiner Zeit so gangbaren Skepsis gerissen, sondern
er kdmpt gegen Kirchmanns Thesen. Er hat in seiner Theorie
Sédtze aufgestellt, die vom Strich des Gesetzgebers unabhin-
gig sind. ‘ _

Nach Stammlers Meinung ist die Rechtsphilosophie das
System der auf das Recht bezogenen unbedingtenn Wahrhei-
ten.** Stammler unterscheidet Form und Inhalt und faBt die
Form als Voraussetzung des.Inhalts auf. Hier kénnen wir die
Ahnlichkeit zwischen den Theorien Stammlers, Kelsens und
Somlos sehen. Die Theorie der Rechtswissenschaft, welche
Stammler auch als reime Wissenschaft betrachtet, die ,reine
Rechtslehre* und die ,,juristische Grundlehre* beschiftigen sich
eigentlich mit den a priori Kategorien des Rechts als formalen
Grundbegriffen, die den unbedingten Charakter der Rechts-

33 Stammler (I11), 1.



43

philosophie gewihrleisten sollen. Wir konnen auch in der
Rechtstheorie Stammlers unter den unbedingten und absoluten
Wahrheiten diese a priori Formen verstehen, weil nur diese
die  unbedingte Allgemeingiiltigkeit und Notwendigkeit als cha-
rakteristischen Zug aufweisen konnen, welche Stammiler fiir das
System der Rechtsphilosophie fordert. Stammler wifl mit Hilfe
dieser Formen den Stoff der Erfahrung und jenes Teils des
BewuBtseins ordnen, welcher in dem Gebiete des Wollens liegt.
Auf diese Weise erzeugt er die systematische Betrachtung cha-
rakterisierende QOrdnung und die von Natorp, der ihm philo-
sophisch am ndchsten steht, gewiinschte Einheit. Auch Stammler
betont die Bedeutung der Methode und nimmt wie Scheler und
Natorp eine absolut giiltige Methode an. Diese Methode ist die
erkenntniskritische Methode, welche die Moglichkeit der einheit-
lichen Ordnung sichert. Dadurch kommt er auch zur Einheit
des Erkenntnisgegenstandes, welche von der Finheit der Formen
abhingt, die ihr als Voraussetzung dienen** Diese Formen,
ordnen, wie wir gesehen haben, jenen Teil des Bewusstseins-
inhaltes, welcher in dem Gebiete des Wollens liegt und darum
nicht mehr chaotisch ist, wie das bloss passive Wahrnehmen.
Diese Formen, die den Stoff der Wirklichkeit selektieren, haben
also auch Wertcharakter.

Neben dieser Erwidgung taucht die Frage auf, ob wir diese
Formen, die Rechtskategorien ebenso a priori betrachten kon-
nen wie die allgemeinen Kategorien, die das vollkommen chao-
tische Urmaterial ordnen und welcher Zusammenhang zwischen
den Rechtskategorien und den allgemeinen Kategorien besteht?
Wir konnen diese Rechtskategorien vom Gesichtspunkte der
transzendentalen Methode aus als nur relativ a priori ansehen.
Von der immanenten Betrachtung des Rechtes aus kénnen wir
die sekundiren Kategorien iiberhaupt nicht als a priori erfassen.
Konnen wir sonach von den unbedingten Wahrheiten sprechen,
in deren System Stammler das: Wesen der Rechtsphilosophie
sieht? Da diese Kategorien hochstens relativ a priori betrachtet
werden konnen, konnen wir nicht von unbedingten, sondern
nur von bedingten, aber sehr allgemeinen Wahrheiten reden.

Es sei hier auf den Irrtum Stammlers hingewiesen, der

3¢ Stammler (1IL.), 51.



44

darin besteht, dass die Form einseitig als Voraussetzung des
Inhaltes angenommen wird. Weil wir aber im Rechte den Inhalt
von der Form nicht vollkommen trennen konnen, entstehen diese
Formen im Rechte nicht a priori, sondern als die Objektivation
einiger Inhalte. Wenn wir bei Stammler den stufenweisen
Aufbau des Stoifes, der rechtlichen Kategorien und der erkennt-
nistheoretischen Kategorien betrachten, konnen wir eine beson-
dere Ahnlichkeit mit dem Aufbau des Geltens bei Lask sehen.
Stammler kommt auch zum selben Ergebnis wie Lask, da das
logische Gelten schon beim Urmaterial erscheint und dieses
auch das spezifische Geltungsgebiet ergreift. Den Kategorien
Stammlers konnte man systematisch eine Mittelstellung anwei-
sen, welche nach oben und unten.auf die Logik hinweist. Auch
fiir den Fall, dass wir diese Kategorien so auffassen, dass sie
sich von der rechtlichen Wirklichkeit loslosen, — was auch der
unbefangenen Betrachtung des Rechtscharakters mehr ent-
spricht,. — koénnen wir doch den Kategorien nicht jenen abso-
luten Charakter zubilligen, den Stammier beansprucht.
Innerhalb der kategorialen Begriffe ist bei Stammler der
Begriff der Notwendigkeit besonders hervorzuheben, eine Ka-
tegorie welche auch von Somlé zu den rechtlichen Grundformen
gerechnet wird. Die a priori Formen geben der Theorie
Stammlers einen naturrechtlichen Charakter. Er strebt nach
Erkenntnis, welche er dadurch gewinnen will, dass er in die
Mannigfaltigkeit des Bewusstseins eine FEinheit bringt. Diese
Einheit soll’ durch die Methode zustande gebracht werden.
.Qesetzmissigkeit ist grundlegende Einheit*“.®
Der Rechtsbegriff ist die wichtigste a priori Denkform, die
Stammler in seiner Theorie entfaltet; daraus leitet er die ande-
‘ren Kategorien und Grundsitze ab. Das Recht ist bei Stammler
»selbstherrliches, unverletzbares, verbindendes Wollen,**® wel-
ches auch den Vorgang des Ordnens bedeutet.”” Stammler
hat, — wie wir gesehen haben — den Rechtsbegriff’ rein
unabhingig bestimmt, er beginnt seine Theorie mit' dem Rechts-
Ibegriff, dem er teleologischen Charakter zuschreibt, und bringt
alle rechtlichen Probleme mit diesem in Verbindung; der kate-
% Stammler (). '
3 Staimmler (11.), 57.
37 Stammler (I11.), 53.



45

gorialformale Charakter dieses Begriffes bringt in die Rechts-
philosophie, und in die Darstellung des Rechtsinhalts eine ge-
wisse Starrheit. Das ist der allgemeine Fehler jener Theorien,
die ihre Untersuchungen mit der Definition des Rechtes begin-
nen. Das Kriterium ,Verbindendes* soll das Recht von der
Ethik unterscheiden helfen, die ,,getrenntes Wollen* ist. Dieser
Unterschied geht wieder auf die Unterscheidung zwischen auto-
nomen und heteronomen Normen zuriick. Die ,,Selbstherr-
lichkeit soll das Recht von der Konventioh, die Unverletzbar-
keit von der Willkiir abheben. Stammler hatte diese drei Kri-
terien in die Definition des Rechtes a priori aufgenommen und
meinte damit das Recht von den anderen sozialen Regeln voll-
kommen abgrenzen zu konnen. _

Die meisten Komplikationen ergeben sich aus dem Begriff
des Wollens, den wir in Stammlers Rechtsbegriff finden. Sein
Rechtsbegriff hat als reiner Formbegriff ausschliesslich vom:
Gesichtspunkte der Methode aus Bedeutung. In Stammlers De-
finition des Rechts fehlt jede Bezugnahme auf den Inhalt. Dies
ist ein Mangel und auch in Widerspruch zur transzendentalen
Methode, deren innerstem Wesen nach erst die transzendentale
Verbindung vom Form und Inhalt das Recht ergeben konnen.

, Der Inhalt erscheint nimlich ausserhalb des Rechts-
begriffs; er hat aber diesen Rechtsbegriff zur Voraussetzung.

Das Recht gehort demnach in das Gebiet des Wollens,
welches genus proximum des Rechtsbegriffs ist. Das Wollen
kann aber nicht als geniigend bestimmter und klarer Begriff
betrachtet werden, um den Hauptpunkt einer so folgenschweren
Definition zu bilden. Dieser wage Begriff des Wollens ist auch
die Achilles-Ferse der Theorie Stammlers.

. Stammler hat den Begriff des reinen ‘Wollens von Cohen
nicht iibernommen. Kann also bei ihm das Wollen als eine Form
angesehen werden, welcher die Bedeutung der Kategorien zu-
kommt? Das Wollen kann unter den Begriff des Strebens sub-
sumiert werden. Es bleibt Inhalt des menschlichen Bewusstseins,
welches immer auch psychologische Elemente aufweist. Das
Sollen ist bei Stammler ein Wollen, welches sich nach festen
Gesetzen bewegt.®

38 Stammler (111.), 60.



Auch bei Stammler finden wir.die Mingel des Kan-
tianismus. Wir kénnen auch bei ihm von subjektivem Idealismus
reden. Auch bei Stammler findet sich der das ganze System
sprengende Widerspruch: Den Kategorien, die selbst Bewusst-
seinsinhalt sind, fillt die Aufgabe zu den Bewusstseinsinhait zu
ordnen. Stammler hat aus der Kategorie des Rechtsbegriffs ver-
schiedene rechtliche Grundsitze abgeleitet, die seiner Uberzeu-
gung nach Jurisprudenz als Wissenschaft erst moglich machen.*
Diese Grunbegriffe oder spezifisch rechtlichen Kategorien sind:
Rechtssubjekt, Rechtsobjekt, Rechtsgrund, Rechtsverhiltnis,
Rechtshoheit, Rechtsunterstelltheit, Rechtmissigkeit und Rechts-
widrigkeit; sie konstituieren Rechtsstoff und Rechtsbegriff
gemeinsam.” Diese acht Kategorien sind notwendige Voraus-
setzungen, welche - die Wollensinhalte ordnen, zu spezifisch
rechtlichen machen und die Einheit und Ordnung im Rechtssys-
tem- ermoglichen.*

Stammler hat die transzendentale Methode richtig in-
terpretiert, wenn er darin die Verbindung von Kategorien und
Inhaltsmomenten sieht und dort Erkenntnis annimmt, wo diese
Inhaltsmomente in einheitlicher und unbedingter Weise geordnet
sind. Durch diese Ordnungsfunktlon gewinnen die Kategorien
auch hier. Wertcharakter.

Wir konnen gegen Stammlers Theorle jene Einwinde
noch in erhohtem Masse vorbringen, welche wir gegen die allge-
meine Kategorienlehre vorgebracht haben. In seiner Theorie
herrscht die transzendentale Logik; und obwohl er die Inhaltse-
lemente richtig betont hat, vernachldssigt er die in diesen ent-
haltene Irrationalitét.

Von den erwihnten Rechtskategorlen hat das ,,Rechts-
subjekt” die Bedeutung einer Zweckkategorie, das ..Rechtsob-
jekt* die Bedeutung einer Mittelskategorie.** Stammler sieht
im Rechtssubjekt den Mittelpunkt der Einheit des bedingenden
Verfahrens und fast das Rechtsobjekt als dessen Korrelation
auf. Die Begriffe der Rechtmissigkeit und Rechtswidrigkeit
betrachtet er als logische Formen, er indentifiziert jene mit dem

3 Stammler a. a. O. 236.

0 Stammler; a. a. O. S. 244,

i1 Stammler a. a. O. S. 254.
42 Stammler a. a. O. S. 121.



47

Satze der Identitdt, diese mit dem Satze des logischen Wi-
derspruches, dergestalt, daB die bedingende Wollensform und
die bedingte Inhaltsform einander entsprechen oder widerspre-
chen. Stammler vertritt hier den entgegengesetzten Standpunkt,
wie Kelsen, da er diese Kategorien als a priori Kategorien
annimmt und voneinander streng unterscheidet. Diese Aufias-
sung der Kategorien .gibt Stammlers Lehre den Charakter
eines Vernunftnaturrechtes, mindestens in Bezug auf seinen
Formbegriff. Stammler leugnet die Moglichkeit eines ewig gel-
tenden Naturrechtes, doch betrachtet er diese Formen als abso-
lute, allgemeine und unbédingte Formen, die von der Erfahrung
unabhingig sind; das ist aber ein logischer Widerspruch. Wenn
wir den absoluten Charakter der Kategorien annehmen, kann
ihr rechtstheoretischer Sinn nur Naturrecht sein.

Es gibt keinen so strengen Gegensatz zwischen Recht-
maBigkeit und Rechtswidrigkeit, wie ihn Stammler annimmt,
sondern wie wir den Satz des logischen Widerspruches auf den
Satz der Identitdt zuriickfithren konnen, koénnen wir dasselbe
auch mit diesen rechtlichen Kategorien tun. Wir kénnen auch
diese Kategorien nicht als leere Kategorien auffassen, wie
Stammler dies tut. Wenn wir sie ndmlich auf das Recht an-
‘wenden wollen, enthalten sie immer auch schon Inhaltselemente ;
denn sonst wiirden wir auf das Gebiet der bloB logischen Spe-
kulation abirren. Die Auffassung Stammlers, daBl es kein Natur-
recht gibt, ist richtig: aber es gibt auch kein absolutes positives
Recht, sondern es gibt nur relatives Naturrecht -und relatives
positives Recht. Beide stehen nicht im Verhdltnis der wechsel-
seitigen Ausschliessung, sondern der gegenseitigen Erginzung.
Der eine Weg fiihrt aus den Inhalsmomenten des Rechtes, der
andere aus den Formelementen heraus. Fraglich ist es, ob Form
und Inhalt miteinander im Verhiltnis der einseitigen Vorbedin-
gung oder der wechselseitigen Bedingung stehen. Der Kriti-
zismus wird sich fiir die wechselseitige Bedingheit entscheiden.

Stammler hat auf Grund seiner a priori Kategorien das
Gebiet des positiven Rechtes a priori begrenzt und bestimmte
Gegensatzpaare formuliert.*® Mittels der Begriffe Rechtsgrund
und Rechtsverhiltnis unterscheidet er allgemeines und beson-

3 Stammler (I11). S. 273.



48

deres, subjektives und objektives, formales und materielles,
offentliches und privates Rechte. Dies ist ein Punkt, in welchem
sich-Kelsens Lehre von Stammler scharf unterscheidet.

Diese Unterscheidungen Stammlers konnen wir nicht vor:
behaltlos annehmen, ebenso wie wir Stammler in der Annahme
der Kategorien, die die Voraussetzung dieser Klassifikation bil-
den, nicht gefolgt sind. Diese Unterscheidungen kénnen ndmlich
nicht den Anspruch erheben, dass sie auf jedes Rechtsgebiet be-
zogen a priori zutreffen. Den Grund der Klassifikation sollen
wir hier anderseits nicht in den inhaltsfreien Formen, sondern
in den Inhaltsmomenten suchen. Wir erhalten aber so keine
absoluten Grenzlinien, sonderm nur relative Unterscheidungen.
Vor Stammlers Augen schwebte das. positive Recht, das er
theoretisch begriinden wollte. Machen wir uns das klar, so kon-
nen wir auch verstehen, dass seine Lehre mit dem historischen
Materialismus verwandt ist, obwohl gerade die Kritik dieser
Richtung ihn zur Kantischen Philosophie fiihrte.- Das positive
Recht ist fiir Stammler ein bedingtes Wollen,** dessen Voraus-
setzungen die in der Rechtsphilosophie entwickelten Formbe-
griffe sind. Es tritt darum mit unbedingtem Geltungsanspruch
(Selbstherrlichkeit) auf, reguliert sein eigenes Entstehen (Unver-
letzbarkeit) und ist als ,,Verbindendes Wollenf‘ eine Art der
dusseren Regeln der Geselschaft.*® - :

Hochst bedeutungsvoll fiir die Konstruktion des positiven
Rechts ist der Begriff der Geltung, der die Moglichkeit der
Durchsetzung des Rechts bedeutet:*® Damit  verbunden taucht

~der Begriff des Zwanges bei Stammler auf, den er nicht als diffe-
-rentia specifica des Rechtes betrachtet, den er aber doch durch
das Recht monopolisieren will. Das Zwangsmonopol des Rechts
begreift die Ablehnung des Anarchismus in sich. In diesem
Punkte is Kelsen .Stammler gefolgt. Der Begriff des Zwanges
stort aber in gewissem Sinne die reinen Kategorien Stammlers,
weil er den Zwang in einem spezifischen Sinne mit der Selbst-
herrlichkeit identifiziert. So gehort der Zwang zum charak-
teristischen Merkmal des .Rechtes und der Willkiir, aber nicht

* Stammler (11.), S. 75.
4 Stammler, a. a. O. S. 55.
46 Stammler, S. 144. ,Gelten ist Moglichkeit der Durchsetzung®.



49

der ‘Konvention: das aber koénnten wir nicht zugestehen.. Die
Konvention gehort ebenso zu den dusseréen gesellschaftlichen
Regeln wie die anderen beiden und so kénmen wir auch in dieser
den Begriff des mit der Gesellschaft koinzidierenden Zwanges
finden, abgesehen davon, dass der Zvang nicht als a priori Be-
griff betrachtet werden kann, der Merkmal eines a priori Be:
griffs sein kann. Fithrt man den Begriff des Zwanges in das
Recht ein, so fithrt man damit auch die Wirklichkeit und die irra-
tionalen Elemente in das Rechtssystem ein, und die als a priori
angenommenen Formbegrlffe verlieren so 1hren a priori Cha-
rakter.’

Wenn wir den Begriff des positiven Rechtes betrachten,
koénnen wir an ihm die richtige Anwendung der transzenden-
talen Methode durch Stemmler selien. Wir finden im positiven
Rechte sowohl die Elemente des Seins wie des Sollens; wobei
diese durch die Formen, jene durch den Inhilt " reprisentiert
werden. Der naturrechtliche Charakter der Formen offenbait
das reine Sollensgepriige, wogegen der Inhalt diese reinen Sol-
lenselemente relativiert. Die Formbegriffe haben letzten Endes
jenen normativen Charaktér, den wir zur Gewinnung der Er-
kenntnis fiir notig hielten. Diese Formbegriife selektieren den
Stoff der Wirklichkeit und so erscheint die bewertete Wirk-
lichkeit als Rechtserkenntnis vor uns. Die Formen gehoren
ihrem a priori Charakter entsprechend in das ‘Gebiet -des Na-
turrechtes. Der Kritizismus hat Stammler dazu gefiihrt, eiren
Regriff des positiven Rechtes, der ausschliesslich Wirklichkeits-
elemente enthélt, abzulehnen. Da er mit der Feststellung der
Formen anfingt, konnen wir seine Lehre vom positiven Recht
. kritisches Naturrecht nenmnen. Sfammler hat den Kritizismus
viel ernster- genommen al§ Kelsen und stelit der transzenden-
talen Methode viel ndher. Obwohl Stammler die Verkniipfung
der Seinselemente mit dem Sollenselemente im positiven Rechte
nicht -ausdriicklich hervorhebt, bringt er doch in das positive
Recht unleugbar auch irrationale Elemente hinein. Seine Theorie
hat.-die- Tendenz den Wirkungsbereich der irrationalen Ele-
mente einzuschrinken und das Geltungsgebiet der ratlonalen
Elemente zu erweitern.

Da wir im positiven Rechte die transzendenjtale Verbin-
dung von Wirklichkeit und Wert feststellen konnten, wundert

4




50

es uns nicht, dass Stammler, — obwohl er in seiner Rechtstheo-
rie vom Rechtsbegriffe ausgeht, — auch soziologisches und wert-
theoretisches Verfahren beriicksichtigt.

Stammler unterscheidet in der Rechtstheorie den ,,Begriff
des Rechts und die ,Idee des Rechts“. Die transzendentale
Methode wendet er nur in Bezug auf den Begriff des Rechts an,
Wenn wir diese Einteilung mit der Theorie Kants und Cohens
vergleichen, kénnen wir zwischen den drei Theorien eine auffal-
lende Ahnlichkeit bemerken. Auch Stammler hat zum Gegen-
stand seiner erkenntnistheoretischen Untersuchung nur die
Probleme des Begriffsgebietes gemacht, wogegen die Welt der
Rechtsidee jenseits der Grenze der transzendentalen Erkenntnis
liegt. Das positive Recht — im kantischen Sinne — liegt in dem
Gebiete des mundus sensibilis und hat den Charakter eines
Phainomenons. '

Die Rechtsidee gehort in das Gebiet des mundus intelligi-
bilis und erscheint als ein Noumenon. Als reines Noumenon
wire sie aber gleichbedeutend mit dem ewig geltenden natur-
rechtlichen Kodex, dessen Erkenntnismoglichkeit auch Stamm-
ler leugnet. Die Rolle der Idee erweitert sich bei Stammler, der
Cohen folgt, wenn er den normativen Charakter des Rechtes be-
tonend, der Idee eine regulative Bedeutung zuschreibt. Die Idee
ist der Polarstern, den der Schiffer nicht erreichen kann, nacht
dem er sich aber richten soll, wenn er den rechten Weg ein-
halten will.¥ ' : '

Es erhebt sich aber die Frage, welcher Zusammenhang
zwischen den auf dem Gebiete des Rechtsbegriffes so bedeu-
tenden Kategorien und der ,,Idee des Rechts* im Sinne Stamm-
lers besteht. Die Kategorien haben fiir das Zustandekommen
des Rechts die Bedeutung, daB sie das Rechtsmaterial ordnet..
Der so geordnete Rechtsstoff soll sich run nach den Ideen rich-
ten. Wenn wir die Aprioritit der rechtlichen Kategorien an-
nehimen, und noch ihre unbedingte Geltung anerkennen, wie
Stammler will, kénnen wir zwischen den Kategorien des Rechts
und der Idee des Rechts kaum einen Unterschied machen. In
diesem Falle liegen ndmlich auch die Kategorien auBerhalb- der
Grenze des transzendentalen Erkennens.

- 47 Stammler (1.).



51

Stammler unterscheidet auch’ zwischen objektiv richtigen
und vollkommenem Rechte.*® Ein vollkommenes Recht, welches
die Idee des Rechtes durchaus befriedigen wiirde, konnte nur
das Naturrecht sein, dessen Geltung und Durchsetzung aber
Stammler fiir unméglich hilt. Richtiges Recht ist jenes, welches
sich nach der Idee.des Rechtes richtet und sich ihr ndheren will.
Hier konnen wir wieder die Unterscheidung von ‘Erkennt-
nis und Erkenntnisgegenstand bemerken. Das in das Gebiet des
Rechtsbegrifies gehorige positive Recht ist den Kategorien ent-
sprechend die richtige Erkenntnis des Rechtes und die Tdee wire
der richtige Erkenntnisgegenstand. ‘Wenn wir zwischen Katego-
rien und Ideen unterscheiden wollen, konnten wir die-Kategor'er
als die richtigen Erkenntmsse des rlchtlgen Erkelmtmsgegen-
standes auffassen.

Fine gewisse Ahnlichkeit konnen wir zwxschen den Theo-
rien Stammlers und Rickerts feststellen, eine noch auffdllendere
aber zwisChen den Lehren denen von Stammler. - und Lask.
Rickert hat ndmlich” das Erkénnen. .als’ bewertende -Aktivitit
betrachtet und hat iiber diese Wertcharakter besitzende Er=
kenntnistheorie eine selbstindige Werttheorie gebaut. Diesen
stufenweisen Aufbau finden wir in noch hoherem MalBe bei.Lask,
der von Stockwerken der Logik spricht. Die Auffassung Stamm-
lers kann mit diesen Theorien so in Beziehung gebracht werden;
daB wir darin analog die: Wertcharakter ‘besitzende Erkenntnis-
theorie und die iiber dieser erscheinende Werttheorie unterschei-
den. Jener entspricht die durch die Kategorien geordnete Er-
fahrung, die ‘Welt des Rechtsbegnffes, _dieser - die- Welt ‘der
Rechtsidee. -

Lask konnte Stammler zum VOl‘blld seiner rechtstheore-
tischen Methode haben, weil die Unterscheidung der .systema-
tischen und genetischen Beobachtung von Stammler mit Lasks
Unterscheidung in vorwissenschaftliche und wissenschaftliche
Erkenntnis. eine groBe Ahnlichkeit aufweist;- obwohlStammler
den methodischen Monismus sehr betont, finden wir in seiner
Theorie den selben methodischen Dualismus, den- Lask in sei-
ner rechtstheoretischen Methode so - scharfsmmg en:twwl\elt hat.
Die regulative Bedeutung der Ideen, als absolute Werte finden

48 Stammler (111.), 200.



52

wir auch in Lasks Theorie;* diese Begriffe hat Stammler aus
Cohens Theorie iibernommen. Wir kénnen den Zusammenhang
der Kategorien und der Ideen so auffassen, daBl das Recht im
Falle der Kategorien seine autonomen Ziele, im Falle der Ideen
seine heteronomen Ziele befriedigt.

- Die genetische und systematische Betrachtung Stammlers
fiihrt zur Rechtssoziologie und Rechtswertlehre. Stammler hat
das Wesen des positiven Rechtes richtig erkannt, wenn ihn die
transzendentale Methode zur Anerkennung der Wirklichkeits-
und der Wert-elemente im Rechte gefiithrt hat; das Recht,
welches mit dem Anspruche auf unbedingte Giiltigkeit auftritt,
kann sich von der Wirklichkeit nicht lostrennen. Die Unter-
suchung der Wirklichkeitselemente vom Gesichtspunkte der
Kausalitdt aus hat Stammler zur Rechtssoziologie gefiihrt, die
teleologische Beobachtung der Wertcharakter besitzenden Ziele
zur Rechtswertlehre. In der Rechtssoziologie hat er den Zusam-
menhang des Rechtes und der verschiedenen Wirklichkeitsele-
mente, besonders der Wirtschaft untersucht, um auf das Ent-
stehen und den ‘Wandel des Rechtes eine Antwort zu bekom-
men.*® Er hat in diesem Teile den Zusammenhang des Rechtes
m1t der Gesellschaft zu erkldren versuchi. ' :

Die Gesellschaft ist das Zusammenwirken jener Verhal-
ten, deren logischen Prius die duBere Regelung (verbindendes
Wollen) ist und worin das Recht die Hauptrolle spielt. Die
Formen der duBeren Regelung dienen zur bedingenden Form der
Gesellschaft, wogegen ihr Inhalt ein auf Bedurfmsbefrxedlgung
gerlchtetes Zusammenwirken darstellt. Im Rechte als in einer
duBeren gesellschaftlichen Regelung kommt der Zwang unmittel-
bar zum Ausdurck. Obwohl die Formen logisch als Vorausset-
zung des Inhaltes dienen, wirken die entwickelten Inhaltsele-
mente auf die Veranderung des Rechtes zuriick. Da Stammiler die
Frage des ersten Enstehens des Rechtes offen lasst, und Form
und Inhalt im geschlchthchen "Wandel des ‘Rechtes wechselsei-
tig aufe1nanderw1rken, konnen wir daraus auf die Gleichberech-
tigung und wechselseitige Bedmgthelt von Form und Inhalt
schlxessen Jenes Recht aber welches auf die Gesellschaft be-

4 Lask 1. Bd., 308.
50 Stammler (1.).



53

zogen eine Formbedeutung hat, ist positives Recht, enthilt also
selbst formale und inhaltliche Elemente. Die Anderungen voll-
ziehen sich in diesem Falle, wenn wir Stammlers Theorie auf
die juristischen Formen anwenden, nur in den Inhaltselementen
des positiven Rechtes. Wir finden auch in der Rechtssoziologie
‘Wertelemente in den juristischen Formbegriffen, die unverin-
derlich sind, die aber nach Stammlers Uberzeugung auch in der
Rechtssoziologie nicht vernachlissigt werden diirfen. '

Wir diirfen ndmlich auch in der Rechtssoziologie nicht
iibersehen, dass das Recht aus Wirklichkeits- und Wertelemen-
ten besteht, nur tritt hier die Untersuchung der Wirklichkeitsele-
mente in den Vordergrund. Diese Erkenntnis half Stammler den
geschichtlichen Materialismus iiberwinden; wir konnen daher
Stammler auch in der Soziologie nicht als Fatalisten, sondern
bestenfalls als Deterministen bezeichnen.

Der Dualismus von Wert und Wirklichkeit macht seine
Rechtssoziologie synoptisch, was im Vergleich zu dem wert-
nihilistischen Monismus des geschichtlichen Materialismus als
.€in Fortschritt angesehen werden muss.

In Zusammenhang damit ist Stammlers Auffassung vom
Staat zu erwidhnen. Nach Stammler ist der Staat eine Erschei-
nungsform der rechtlichen Ordmung.*

Er stellt den Staat in die Ebene der Gesellschaft. Das lo-
gische Prius des ‘Staatsbegriffs ist die rechtliche Regelung, weil
der Rechtsbegriff zu seiner logischen Voraussetzung dient.
Stammler anerkennt zwar nur eine deskriptive Wissenschaft
vom Staat, weist aber andererseits durch das Medium des Rechts-
begriffs auch auf die Rechtsphilosophie hin. Es kann also der
Staat sowohl als soziologische Wirklichkeit in einer deskripti-
ven Wissenschaft erscheinen als auch im Lichte der Rechts-
theorie, so finden wir in Stammlers Staatsbegriff neben Wertele-
menten auch Wirklichkeitselemente. Auch Kelsen behauptet,
dass der Staat als rechtliches Phinomen aufgefasst werden
kann. In der Ausfithrung dieser These ergeben sich aber- zwi-
schen den beiden Autoren wesentliche Unterschiede.

Nach .der Rechtssoziologie ist noch Stammlers Rechts-
wertlehre zu betrachten.®® Wir haben schon friiher gesagt, dass

st Stammler (I11.). S. 278. — Stammler (11)."
52 S. Modr (IIL).



54

Stammler den Zielgesichtspunkten in seiner Theorie eine grosse
Bedeutung zuschrieb; er versuchte: ndmlich den Zentralbegriff
seiner Theorie, den Willen, durch das teleologische Verfahren
zu fundieren.

Die Ideens haben innerhalb der Wertlehre besondere chh-
tigkeit. Die Idee des Willens ist der reine Wille, die Idee der
‘Gesellschaft .- ist die Gemeinschaft. Die Form des Rechtssatzes
ist auch bei Stammler die hypothetische Urteilsform, “welche
‘dann gerechtfertigt ist, wenn sie von der Idee des Rechts ge-
leitet wird.*® Die Idee der Gemeinschaft fiihrt zur Idee der Ge-
rechtigkeit, die Stammler vom Begrifie der Gleichheit zu unter-
scheiden fiir notig hilt. Die Gerechtigkeit ist Emanation des
reinen Willens, die ‘Gleichheit hat auch praktischen Charakter.**
Stammler nimmt in der Rechtswertlehre einige Wertmassstibe
a priori an, die der Bewertung vorausgehen. Sein allgemeinster
Wertmassstab ist die Idee des guten Willens, worin er sich auf
Kants Ethik stiitzte und womit er wieder die Grenzlinie zwischen
Ethik und Recht verwischte. Dieser Wertmassstab ist iiberdi€s
feer und unanwendbar. Stammler nimmt, gestiitzt auf den Be-
griff des guten Willens, das Ideal des sozialen Lebens an, d. h.
die Gemeinschaft freiwollender Menschen, in welcher der Zweck
eines jeden zugleich der Zweck anderer ist. Es taucht hier als
Problem das Verhiltnis beider Wertmassstibe auf und die
Frage, warum Stammler diese Unterscheidung gemacht hat. Er
fiilhite selbst, dass eigentlich keines dieser Wertprinzipien
anwendbar sei. Das soziale Ideal ist teilweise unerreichbar und
inhaltsleer, also wissenschaftlich unanwendbar, teilweise nimmt
es empirische Inhalte in sich auf und manchmal néhert es sich
naturrechthcher Bewertung, wenn es mit absolut]em Geltunsgsan—
spruch auftritt.

Stammler stellt noch vier Grundprinzipien auf, nach denem
das Recht bewertet werden soll: er geht hiebei von zwei Grund-
begriffen aus, von der Achtung und der gemeinsamen Beteili-
gung. Der erste Grundsatz schlieBt die Willkiir aus, der zweite
erméglicht das frei, das gemeinsame Wollen im Sinne des so-
zialen Ideals. Der Inhalt des Willeris einzelner Menschen solt

53 Stammler (II1.), S. 22. 235.
s¢ .Stammler (I11.). S. 346.



55

von der Willkiir der anderen unabhingig sein; jede rechtliche
Forderung kann nur in solchem -Sinne bestehen, dass der
Verpflichtete noch immer sich selbst der néchste bleibe, d. h.
er konne noch immer Selbstzweck in jenem Sinne sein, dass
das richtige Wollen fiir ihn moglich bleibe. Das sind die beiden
Grundsédtze der Achtung. Die beiden Grundsidtze der gemein-
samerr Beteiligung sind: 1. dass das Individuum, das in eine
rechtliche Gemeinschaft gehort, nicht aus dieser ausgeschlos=
sen werden darf, 2. dass die durch das Recht gegebene
Anordnungsfihigkeit jedes FEinzelnen nur in dem Sinne aus:
schliesslich sein kann, dass der ausgeschlossene sich noch im-
mer der Néchste bleiben konne, d. h. dass er noch immer Selbst-
zweck in dem Sinne bleibe, dass das nchtlge Wollen ihm mog-
lich sei.

Stammler wollte das positive Recht an\ diesen Wertmass-
stiben messen. Diese Formen beanspruchen absolute Geltung.
Das positive Recht jedoch kann sich diesem Ideal héchstens
ndhern, aber es nie erreichen. Die Aprioritit schreibt den For-
men rein logische Bedeutung zu. Stammlers ganze Werttheorie
vernachlissigt infolge ihrer Tendenz zur Logifizierung die irra-
{ionalen Elemente. Wenn wir aber die absolute Giiltigkeit der
Formbegriffe annehmen, erreichen wir statt Wertformen blosse
logische Formen, wenn wir andererseits diese wieder als Wert-
massstébe ansehen sollen, konnen wir ihnen keinen absoluten
Charakter zubilligen. Wenn wir dem Wesen dieser Wertmass-
stibe nachgehen, so finden wir, dass hier im Rechte gewisse
heteronome Ziele hervortreten. Das positive Recht wird immer
fur einen relativen Wert bedeuten, ‘welcher sich dem absoluten
Werte nihert. In Stammlers Theorie finden wir neben den Ka-
fegorien mit Wertcharakter auch Wirklichkeitselemente, obwohl
die Wertmomente den Vorrang haben. Obwohl Stammler sich
Wollen und Wahrnehmen scharf zu unterscheiden bemiiht,
Verknupft er dennoch andererseits wieder Wollen und ‘Wahr-
nehmen. Diese Denkabsicht erscheint am deutlichsten in Stamm-
lers Nachweis der Positivitdt des Rechts So gelangt Stammler
wieder zum Zusammenschauen (Synops_ls)\derr erst getrenmten
Elemente. Wir konnen Stammlers Wertmassstibe nicht anwen-
den, aber die gleichiseitige Beriicksichtigung von: Wirklichkeit
und Wert in der Wertlehre zeigt einen rechten Weg, obwohl so



56

nur eine relative Werttheorie an Stelle der absoluten Wert-
theorie gewonnen wird. Stammler hat dadirch, daB er den Be-
griff des Rechtes als erste Frage seiner Teorie aufgestellt hat,
alle auftauchenden rechtlichen Probleme schon von vornherein
begrenzt und hat diese im Sinme der bisher entwickelten Auffas-
sung seiner Theorie gelost. Die Einwidnde, die wir gegen ihn
vorgebracht haben, waren nicht gegen den Juristen gerichtet,
sondern gingen auf den philosophischen Grund seiner Theorie
zuriick und wollten auf die theoretischen Schwierigkeiten der
transzendentalen :Methode und ihrer Anwendung iiberhaupt
hinweisen.
3. Hans Kelsen.®®

In noch engerem Zusammenhange mit der transzendenta-
len Methode steht Hans Kelsen. Hans Kelsen ist derjenige
Forscher, der durch die Methode zur Rechtsphilosophie gelan-
gen wollte u. zw. durch die transzendentale Methode der Mar-
burger Schule. Kelsen wirft in der Rechtsphilosophie die Frage
Kants auf: Wie ist Rechtserkenntnis moglich? Damit hat er eine
skeptische Frage aufgeworfen; in der Beantwortung dieser
Frage ist er Kant gefolgt. Er hat die Methode der Rechtsphilo-
sophie ausgearbeitet, um mit der Marburger Schule zu sagen:
die Methode erzeugt den Erkenntnisgegenstand. Wie Kant die
Erkenntnis auf der Grenzlinie zwischen der Metaphysik und
Erfahrung begriinden wollte, so wollte Kelsen die Rechtser-
kennitnis rein von Soziologie und metajuristischen Elementen
(naturrechtlichen, ethischen und politischen) begriinden. Bei
Kant haben wir nachgewiesen, daB die Erkenntnis nicht zwi-
schen beiden, sondern in der transzendentalen Theorie eben
durch das Zusammenwirken beider entsteht. Wenn Kelsen auch
in der Rechtsphilosophie die transzendentale Methode anwenden
will, kann auch er diese transzendentale Verbindung nicht ver-
nachldssigen, wenn er nicht annehmen will, daB das zwischen
der Pmpirie und Metaphysik liegende Grenzgebiet ein drittes
Gebiet erzeugt. Kelsen will die Welt der reinen Rechtserkenntnis
begriinden, nachdem er die soziologischen und metarechtlichen
Elemente ausgeschaltet hat.

55 Moér (II). Sander (1) u. (II) Gysin. Jockel. Horvdth (1) u.
(11.). E. Kaufmann,



57

- ‘Da Kelsen die Methode der Rechtsphilosophie untersucht,
und da seine Gedanken—mit den der Marburger “Schule sehr
verwandt sind, k6nnen wir einen erkenntnistheoretischen Cha-
rakter dér reinen Rechtslehre feststellen. Wenn wir den Nach-
weis des Weges zur Erkenntnis nicht als Nachweis der Erkennt-
nis selbst auffassen, dann miissen wir den Ausgangspunkt
Kelsens, wonach das Recht Erkefntnis ist, fiir eine Fiktion hal-
ten. Auch Kelsen verfillt in den Fehler der Marburger Schule,
Erkenntnis und Erkenntnisgegenstand zu identifizieren; wenn
auch bei ihm die Methode nicht die Erkenntnis, sondern dén
Etkenntnisgegenstand erzeugt. Kelsen nennt seine Theorie reine
Rechtslehre,*® die er als Theotie des positiven Rechtes auffaBit.
Diese reine Rechtstheorie verselbstindigt das den Charakter
eines unabhidngigen Erkenntnisgegenstandes besitzende Recht,
dessen Eigengesetzlichkeit sie herausarbeitet. Da Kelsen die
transzenderntale Methode annimmt, macht er den Unterschied
zwischen Stoff und Kategorie; die Kategorien sind auch bei ihm
a priori und im Sinne der Auffassung det Marburger Schule sind
sie reine Formen, die als Voraussetzung des Inhaltes dienen.
Auch Kelsen hat die Aprioritdt mit der unbedingten Giiltigkeit
und Notwendigkeit verbunden, und als Eigenart der ' reinen
Rechtslehre hervorgehoben. Die reine Rechtslehre iibernimmt
die Unterscheidung Kants zwischen der Welt des Seins und des
Sollens, und begrenzt die Kompetenz der Rechtswissenschaft
auf die Welt des Sollens, die Kelsen nicht mehr im kantischen
Sinne, sondern auf dem Grunde der in der neukantischen Schule
gewonnenen Untersuchungen annimmt. Die reine Rechtslehre ar-
beitet die Kategorien aus, um mit diesen Formen den Rechtsstoff
zu ordnen. Was macht aus diesen Erkenntnissen Rechtserkennt-
nisse? Die Methode ist nach Kelsens Auffassung die selbe, die
auch auf den anderen Gebieten der Transzendentalphilosophie
gilt; der Unterschied ist entweder im Stoffe oder in den Kate-
gorien zu erblicken. Nach dem bisherigen kann aber der Stofi
ein zur Differenzierung der Erkenntnisse geniigendes wesent-
liches Moment nicht bieten, wenn wir davon absehen, daB die
Differenzierung des Stoffes von anderen Stoffgebieten nur von
gewissen kategorialen oder quasi-kategorialen Gesichtspunkten

56 Kelsen (1.). S. V.



58

aus moglich ist. So hat auch Kelsen den Unterschied der Katego-
rien als solchen betrachtet, der in der reinen Rechtslehre den
Hauptunterschied bildet und ihr Hauptthema abgibt. Wenn wir
das Recht als Erkenntnis auffassen, kénnen wir es nicht auf die
Stufe der allgemeinen Erkenntnis erheben, d. h. Erkenntnis und
Rechtserkenntnis k6nnen unter einander nicht im Verhéiltnis der
Koordination stehen; denn die Rechtserkenntnis erscheint als
eine konkretere Form der Erkenntnis. Wir konnen die Rechtska-
tegorien nicht mit den Erkenntniskategorien identifizieren, weil
diese zum Unterschied von jenen in die Erkenntnistheorie geh6-
ren und in der transzendentalen Verbindung von FErkenntnis-
kategorien und Stoff entstehen. Kénnen wir somit die Rechts-
kategorien als a priori ansehen? Wir konnten die Aprioritit der
Rechtskategorien so verstehen, daB sie nur der Rechtserkennt-
nis gegeniiber a priori, auf die Erkenntnis bezogen aber a poste-
riori sind. Wir konnten daher bei diesen Kategorien nur von
relativer Aprioritdt sprechen, und koénnten sie nur in diesem
Sinne als ,,rein* betrachten.

Wenn wir das Wesen der Lehre Kelsens untersuchen, fin-
den wir darin jene Formen, die zur Voraussetzung der Rechtser-
kenntnis dienen. Wenn Kelsen in der reinen Rechtslehre -nicht
nur eine Form der Rechtserkenntnis, sondern -die Rechtserkennt-
nis selbst sieht, kann seine Theorie nicht als transzendental
bezeichnet werden.

 Kelsen will das positive Recht theoretisch begriinden,
schlieBt jedoch jedes positive Recht aus seiner Theorie aus,
weil dies mit der reinen Rechtslehre nicht vereinbar ist. Das
positive Recht will er aus dem Rechte ableiten, er muB aber auf
einem Punkte stehen bleiben; das Recht soll entweder aus sich
selbst abgeleitet werden oder von einer iirberpositiven Instanz
delegiert sein. Da Kelsen einen Beweis idem per idem als Dog-
matismus verwirft, ist er gezwungen aus dem Kreise des positi-
ven Rechts herauszutreten. Er legitimiert schliesslich das Recht
von einem logischen Naturrecht her, dessen Geltungscharakter
als hypothetisch angenommen wird. Kelsen hat vergebens ver-
sucht sich vom Naturrecht zu befreien. Wir komnen in seiner
Theorie Ziige eines_ethischen, logischen, politischen und soziolo-



59

gischen Naturrechtes nachweisen.” Es ist fiir dieses Naturrecht
wesenthch dass es sich nur durch eine Hypothese mit dem p051-
tiven Rechte verbindet.

Wir kénnen in der normloglschen Methode, die von Kel-
sen so betont wird, zwei Elemente unterscheiden: in der vertika-
lenn Ebene die Delegation, in der horizontalen Ebene die Zu-
rechnung, das wiren nach Kelsen jene Kriterien, die den spezi-
fischen Charakter des Rechtes ausmachen. Sie- fiihren Kelsen
von den allgemeinen. Normen zu den der Rechtslehre spezi-
fischen Normen. :

Kelsen geht auf eine. Kantische Analogie zuriick und formu-
liert: die Natur ist Summe der Naturgesetze, das Recht die
Summe der Rechtssitze. Wenn die Naturgesetze unter der
Gesetzmassigkeit - des Seins stehen, stehen die Rechtssidtze unter
der Gesetzmassigkeit ‘des ,,Sollens*; Kelsen bezeichnet als Haupt-
kategorie der reinen Rechtslehre den Begriff des Sollens. Das
Sollen ist aber eine der gesamten Normenwelt gemeinsame Ka-
tegorie und durch sie allein kann Recht nicht unterschieden wer-
den.-Das Sollen als Gebieteskategorie spaltet die Erkenntnis nur,
was wir besonders bei Lask erfahren haben, der Wirklichkeit
und Gelten einander gegeniibergestellt hat. Wir haben schon
dort darauf hingewiesen, dass die Wirklichkeit als Stoff sich
nicht nur nach der Kausalitit ordnen kann. Konnen wir eine
solche Auffassung vom Recht fiir richtig halten, die der Wirk-
lichkeit die Bedeutung eines Stoffes in der Rechtsphilosophie
abspricht? Hier sehen wir von der weiteren Frage ab, ob dieses
Nicht-zur-Kenntnisnehmen dem Sinne der methodischen
Auffassung der Transzendentalphilosophie iiberhaupt entsprlcht
und wissenchaftlich zulédssig ist.

Wenn wir im Rechte neben dem Naturrechte auch das
positive Recht anerkennen, — Kelsen wollte doch die Theorie
des positiven Rechtes ausarbeiten, — konnen wir wohl die Posi-
tivitit des Rechtes in nichts anderem sehen als daB auch Wirk-
lichkeitselemente im Begriff des positiven Rechts nachzuweisen
sind. Lask hat die richtige Richtung gezeigt, als er die gemein-
same Wichtigkeit der vorwissenschaftlichen und wissenschaft=
lichen Erkenntnis in der Rechtserkenntms hlervorgehoben hat.

57 Horvdth (1.).



60

Kelsen spricht auch vom positiven Rechte, er vernachlissigt
-aber die irrationalen Elemente. Kelsen hat gewisse Fakten
hypostasiert, aus diesen macht er die Kategorien und huldigt
damit einem Rationalismus. Wir konnen also die Rechtstheorie
Kelsens naturrechtlichen Positivismus oder kritisches Natur-
recht nennen.

Kelsen betrachtet das Recht als eine Zwang anordnende
Norm. Das Recht ist also eine normative Ordnung, in der die
Einheit der Methode auch die Einheit des Erkenntnisgegenstan-
des gewdhrleistet. Daraus konnen wir schon wieder die Ver-
wandtschaft Kelsens mit der Marburger Schule sehen; denn
diese Schule hat in ihrer Theorie ebenfalls den Begriff der
Ordnung und Einheit als Postulat aufgestellt. Kelsern hat diese
Normen in der reinen Rechtslehre in der formallogischen und
nicht in der transzendental-logischen Ebene untersucht. Er un-
tersucht nicht die Wirksamkeit der normativen Ordnung, eine
Untersuchung, welche in die Soziologie gehort, sondern ihre
QGeltung als Geltung einer totalen Ordnung aus dem Gesichts-
punkte, ob sie den Gesetzen der Logik entspricht. Darum hat
er ein kristallreines Gebdude aufgebaut, das sich auf den Grund-
gesetzen der formalen Logik erhebt, das die Einheit der recht-
lichen, d. h. Zwang anordnenden Normen ist. Es ‘taucht aber
die Frage auf, welche Barna Horvdth gegeniiber dem Begriff
.ethisches Gelten” von Lask aufgeworfen hat: wenn wir im
Fthos Logos suchen, bleibt anderes, als der bloBe Logos?
Dieselbe Frage ist auch dem Recht gegeniiber berechtigt
und begriindet: Wenn wir im Rechte Logos suchen, blelbt
anderes als der bloBe Logos?

Kelsen hat die Ethik wie das Recht als eine Art des Sol-
lens aufgefaBt und darum hat er aus dem rechtlichen Wesen
des Sollens einige Grundsitze abgeleitet, die er in der reinen
Rechtslehre entwickelt hat und diese als Kategorien, als Voraus-
setzung fiir die Rechtserkenntnis angenommen. Diese Grund—
sidtze sind aber auch Rechtserkenntnisse und so ist es wieder
die Rechtserkenntnis, wodurch erst die Rechtserkenntnis ermog-
licht wird. Wenn Kelsen die Anwendung der transzendentalen
Methode konsequent durchfiihren wollte, miiiBte er auf die Teil-
nahme der Wirklichkeit in der Rechtserkenntnis zweckbewuBt -
~ hinweisen. In diesem Falle wiirden wir zu zweifacher Rechtser-



61

kenntnisse kommen: zu den Kategorien der reinen Erkenntnis
— die nach Kelsen a priori sind — und zu jenen Erkenntnissen,
die in der transzendentalen Verbindung entstehen. Diese Ver-
dopplung der Erkenntnis haben wir auch schon bei Karit feststel-
len konnen. Kénnen wir von den a priori Kategorien des Rechts
sprechen, wenn wir dies schon hinsichtlich der allgemeinen
Erkenntnisse bezweifelt haben?

In Bezug auf das Recht scheint uns das noch bedenklicher:
Wenn wir die Moglichkeit eines a priori Naturrechtes nicht aner-
kennen, kénnen wir von a priori Kategorien des Rechts nicht
sprechen. Kelsen hat solche a priori Formen anerkannt und hat
in der reinen Rechtslehre diese im weiten Masse entwickelt. Er
hat aus der reinen Rechitslehre, um die Aprioritit dieser Kate-
gorien besser zu begriinden, alles ausgeschlossen, was die Rein-
heit dieser Formen auch nur im mindesten beeinflussen konnte;
er fordert dussere und innere Reinheit. Diese: Formen werden
dann zu jenen Kategorien, die in der Erzeugung der Rechtser-
kenntnis eine zweifache Rolle spielen, einerseits sind sie Vor-
aussetzungen, andererseits konstitutive Elemente der Rechtser-
kenntnis. Von diesem Gesichtspunkte aus kann man die reine
Rechtslehre mnicht als vollstindig transzendentale Erkenntnis
betrachten. Wenn wir jenes Gleichnis, das wir bei Besprechung
von Kants Begriif des Transzendentalen erwdhnt haben, auf de
reine Rechtslehre anwenden, miissen wir uns-die Rechtserkennt-
nisse selbst auf einer Kugeloberfliche vorstellen. Ausserhalb
der Kugelflache nehmen wir die metajuristischen Elemente und
innerhalb derselben die soziologischen Elemente an. Es ist aber
fraglich, ob wir hier von vollkommen reinen Formen sprechen
konnen und ob wir bei Vernachldssigung der metajuristischen
und soziologischen Elemente iiberhaupt zu einer Rechtser-
kenntnis gelangen konnen.

Die' erkenntnistheoretische Untersuchung dieser Formen
kann am besten mittels der logischen Methode erfolgen und
Kelsen hat bei-der Untersuchung dieser Formen in der Tat die
Logik angewandt. Wenn diese Formen die logische Unter-
suchung befriedigen, konnen wir sie doch nicht als solche be-
trachten, welche die a. priori Kategorien einer spezifischen
Rechtserkenntnis sein konnten. Wenn sie raumlich vollkommen
rein sind, fallen sie mit den logischen Formen zusammen. Kelsen



62

hat auch gemeint, dass er ein Gebiet des rechtlichen Geltens
erschliessen werde, dessen Oberbau die Logik sei, hat aber den
Urstoff vollkommen vernachldssigt. Als Kelsen den logischen
Oberbau schaffen wollte, hatte er schon diesen vor dem recht-
lichen Gelten gefunden. Und schiiesslich hat die Logik das
rechtliche Gelten nach ihrer eigenen Struktur geformt.

Be: der konsequenten Durchfiihrung der Theorie Kelsens
koénnen wir zu keinem anderen Ergebnis gelangen und darum
kénnen wir seine Theorie im besten Falle logisches Naturrecht
nennen; soichen Charakter hat jedes positive Recht, aus wel-
chem alle suziologischen Flemente-ausgeschaltet werden.

Wir sollen den -Begriff des Rechtes nach Kelsens Meinung
in der Welt des Sollens suchen. Diesen Begriff verwendet Kel-
sen der kantischen Methode entsprechend. Er setzt den Begriff
des Sollens schon am Beginn seiner Untersuchung ein. Als a
priori Denkform hat er in der weiteren Entwicklung der Theorie
den Charakter eines Formbegriffs. Das Recht fasst Kelsen -als
eine Zwang anordnende Norm auf. Der Zwang ist das Kriterium
der Rechtsnorm, gehoért aber zugleich zum Inhalt eben dieser
Norm. In diesem Falle ist Kelsen gleich bei seinem Ausgang-
spunkte auf die Schwierigkeit oder vielleicht Unmoglichkeit
der scharfen Trennung von Sein und Sollen auf dem Gebiete
des Rechtes gestossen. Denn konnen wir einen Begriff als reinen
Formbegriff betrachten, dem die charakterisierende Bedeutung
ein Inhaltsmoment gibt?

Als Kelsen zum charakteristischen Merkmal des Rech’res
die Zwangsanordnung gemacht hat, hat er schon keine reine
Form gegeben. Er hat zwar in seinem Ausgangspunkt die reine
Normativitit des Rechtes angenommen, die wir aber auf Grund
der transzendentalen- Methode nur als eine Fiktion ansehen
konnen. Nur ein dogmatischer Naturrechtsphilosoph kann vom
Rechte eine a priori Definition geben. Kelsens Rechtsbegriff
bliebe rein und mit seiner Theorie vereinbar, solange er bei der
reinen Normativitit des Rechtes bliebe. Das Recht, — als reine
Norm — steht wirklich unter der Herrschaft des Sollens, aber
damit haben wir es von den anderen Normen noch nicht un-
terschieden. Deshalb hat Kelsen als differentia specifica des
positiven Rechtes die Zwangsandordung angenommen- “und
wollte so das Recht von den anderen Normen unterscheiden.



63

Aber der die - Rechtsnorm kennzeichnende Charakter der
Zwangsanordnung kann nicht nur mit Hilfe .der formalen,
sondern auch mittels der transzendentalen Logik nicht aus-
schlieBlich in logischer Weise nachgewiesen werden. Kelsen hat
hier einen Begriff angenommen, den er aus der Erfahrung
entlehnt hat. Wenn er sich dem Rechte ndhern will, ‘hat er
schon die reine normative Sphire verlassemn.

“Wenn wir die Zwangsanordnung nur als Inhalt betrachten
wiirden, konnte dieser Begriff vom rein formalen Gesichispunkte
aus reine Norm bleiben. Kelsen hat aber den Rechtsbegrifi als
eine Voraussetzung aufgefaBt und doch bekommt darin auch ein
Inhaltsnoment Platz; daher die Verwirrung: Die Form, welche
als Voraussetzung des Inhaltes dient,. ist ndmlich selbst vom
inhalt nicht vollkommen frei. Kelsen hat die Begriffe der Strafe
und Exekution, als FErscheinungsiormen des Zwanges in den
Rechsbegriff aufgenommen. Damit hat er aber den Bereich der
reinen Norm verlassen und die Untersuchung in den Bereich
des Seins unvermittelt gelenkt. Die Zwangselemente mischen
Wirklichkeitselemente in den Begriff des Rechtes ein, so dass
dieser auch fiir Kelsen seinen eigenen Voraussetzungen ent-
sprechend kein ,,reiner'* Begriff ist. KelSen hitte hier die trans-
zendentale Verkniipfung konsequent durchfiihren konnen, wenn
er im Rechtsbegriff die kategoriale Norm methodisch mit dem
empirischen Zwang verbunden hitte. So hitte er konsequent
bleiben konnen, aber er hiitte die Fiktion der reinen Normativi-
tat des Rechtes aufgeben miissen.

. Kelsen hat aber an der reinen Normativitit des Rechtes
festgehalten und so musste er die Giltigkeit des Rechts unabhén-
gig vom Stoffe zu erweisen trachten. Dieses Gelten aber konnte
bloss logisches Gelten sein. Als Kelsen sich dem Rechte zu-
wandte, hat er in seine Theorie auch Wirklichkeitselemente ver-
woben. Spiter wollte er sich wieder von diesen im Interesse
der reinen Normativitit befreien und so kehrte er nolens-volens
zur Logik- zuriick. Wir wollen hier die Frage nicht ndher unter-
suchen, ob die Definition, welche das Recht als eine Zwang
anordnende Norm betrachtet, uns befriedigen kann. Mit den
Seinselementen hat Kelsen ndmlich nicht nur die Kausalitit,
sondern auch. die Wirklichkeit aus dem Rechte ausgeschaltet.

Eine logische Folge von Kelsens Lehre ist, daB die Rechts-



64

theorie selbst dem Recht vorangeht. Die Rechtstheorie bezieht
sich auf das Recht und nicht auf die Rechtswissenschaft. In
dieser Auffassung finden wir die Lehre der Marburger Schule
wieder, daB dic Methode den Erkenntnisgegenstand erzeugt.
Nach Kelsen ist die reine Rechtslehre auch Quelle des Rechtes.
Fiir den Fall, daB ausschlieBlich die Rechtstheorie das Recht
erzeugt, konnen wir von a priori synthetischer Rechtserzeugung
nicht sprechen, sondern nur von analytischer Erzeugung, die
auf logischen Wegen entstehit und die als bloB logische Form
betrachtet werden kann. Damit ist die Frage der Rechtserzeu-
gung nicht erschopft; denn es werden nicht ausschlieBlich die
Rechtsformen als Regeln des menschlichen Verhaltens auftretén.
Das Recht ist in erster Linie doch keine logische Konstruktion
und wir konnen bei der Untersuchung des Rechtes von den
alltdglichen rechtlichen Erwdgungen nicht absehen. Wenn wir
bei der FErkenntnis den von der Erfahrung ausgehenden Weg
als den richtigen bezeichnet haben, so kénnen wir dies auch
beim Rechte. Lask hat sehr richtig darauf hingewiesen, daB beim
Recht das vorwissenschaftliche Erkennen die grofte Bedeutung
hat. Daraus sehen wir die methodische und theoretische Bedeu-
tung der Soziologie und der Erforschung des Rechts der primi-
tivn Volker. Kelsen hat einen anderen Weg gewahlt, aber seine
Theorie wurzelt wesentlich auch in der Wirklichkeit, obwohl er
dies nicht anerkennen will. Damit hat Kelsen seine Theorie in die
Welt der Metaphysik eingeordnet, welche er zwar perhorres-
ziert. Er hat auf logischem Grunde aufgebaut. Es erscheint das
Recht bei Kelsen als normative Ordnung, welche eine Einheit
schafft. Dies kann auch auf die Verwandtschaft mit der Marbur-
ger Schule zuriickgefiihrt werden. Diese Schule will ja durch
ihre Methode die Mannigfaltigkeit zu einer Ordnung verbinden
und in dieser Ordnung eine Finheit sehen. In dieser Richtung
hat besonders Naforp gearbeitet.

Nach Kelsens Meinung ist kein Unterschied zwischen dem
subjektiven und objektiven, offentlichen und privaten Rechte,
zwischen Recht und Pflicht, Rechtserzeugung und Rechtsanwen-
dung. Diese Unterschiede verschwinden unserer Meinung nach
nur von einem formallogischen Gesichtspunkte aus. Wenn wir
das Recht nur als reine Norm betrachten, kénnen wir wirklich
von diesein Gesichtspunkte aus zwischen dem offentlichen und



65

privaten- Rechte keinen Unterschied machen; in- der normativen
Ordnung nehmen beide den-selben logischen- Platz ein. Auch
die Identifizierung Rechtserzeugung und Rechtsanwendung
entspricht der- Auffassung der reinen ‘Rechtslehre. Die einzige
Rechtsquelle ist die reine Rechtslehre und so-ist jede Rechtser-,
zeugung auch Rechtsanwendung, ausgenommen die Strafe und
Exekution, die schon kein Recht, also keine Rechtserzeugurng,
sondern nur noch Rechtsanwendung. ist.

Kelsen hat das Recht als eine hypothetlsche DOppelnorm
betrachtet, deren Glieder er als Tatbestand und: Folge mit der
Notwendigkeit des rechtlichen Sollens verbindet. Also hat.Kelsen
die -Begriffe der. unbedingten Giiltigkeit und Notwendigkeit iiber-
nommen, welche bei thm nur logische Bedeutung -haben. Wir
konnen- zwischen dem Naturgesetz -und der rechtlichen Norm.
eine gewisse Analogie feststellen. Andrerseits sind aber auch
die Unterschiede sehr- wesentlich: Das Naturgesetz verbindet
Voraussetzung und Folge, die als Ursache und Wirkung sich nach:
dem Gesetzte der Kausalitdt ordnen: Eine solche Auffassung der
Naturgesetze finden wir-auch-bei Kelsen, die mit Kants- Auffas-.
sung ganz iibereinstimmt. Die Glieder der rechtlichen- Norm
verbindet das Sollen, das in der Welt der Normen -dieselbe
Bedeutung hat wie die.Kausalitit in der Welt der Natur. Das.
Sollen.ist auch a priori, also konnen wir in Bezug auf das Sollen
auch vom logischen Gelten, von Notwendigkeit sprechen.. Bei
Kant hat der Begriff derKausalitit doppelte Bedeutung. Er umfaBt
den Begriff einer iiberempirischen .Erkenntnisform und zugleich
das- Material der Erfahrung als Erkenntnisgegenstand. Die Ana-.
logie finden wir aber bei Kelsen nur zum Teile; da er Kausa--
litit und Erfahrung gleichsetzt. . : - ’

.Kelsen hat nur eine formale Verbindung angenommen, die
durch das . Sollen geordnet ist. Voraussetzung und Folge aber
fallen als Inhaltselemente aus dem .Beobachtungskreise Kelsens.
heraus. Hier ist die Verbindung, die von jedem Inhaltselemente
frei ist, nicht spezifisch. rechtliche Verbmdun;g, -sondern logische.
Wle die Kausalitit eine a priori Form ist, ist es analog das Sol-.
len. Kelsen hat die Analogie nicht vollkommen durchgefiihrt und.
wir konnen bei ihm in der Verbindung des Sollens, selbst wenn
wir.das von Wirklichkeit freie Wesen des' Sollens .anerkennen,
nur ein:analytisches und kein transzendentales . Verfahren sehen.:

5



66

Diese reine Normativitit des Rechtes konnte Kelsen noch
selbst durchfiihren. Gysin hat richtig auf den Fehler Kelsens
hingewiesen, daB er den Wirklichkeitscharakter des verpflichte-
ten Verhaltens leugnet, den er selbst als Inhalt der Norm fest-
siellt.”® Kelsen wire im Sinne der transzendentalen Methode
dann konsequent gewesen, wenn er neben den Formen auch
der Wirklichkeit in seiner Theorie einen Platz gesichert hétte.
Wir konnen, wenn wir seine Theorie griindlich untersuchen, auch
Wirklichkeitselemente in der reinen Rechtslehre nachweisen.
Kelsen aber hat die Konsequenzen daraus nicht gezogen. Wenn
wir die Sollensverbindung rein logisch betrachten, finden wir
eine formale Notwendigkeit, die ihrem Charakter entspricht. Die
logische Untersuchung der Kausalitdt und der Sollensformen
erzeugt infolge des a priori Charakters eine gewisse Ahnlich-
kéit zwischen beiden: in beiden finden wir Notwendigkeit und
logisches '‘Gelten. Dies beweist uns, daB wir, wenn wir die a
priori Formen annehmen, nie anderes gewinnen kdnmen als lo-
gische Formen. Wenn wir aber den Begriff des a priori Sollens
annehmen, konmen wir uns auf diese Weise dem Wesen des
Rechtes nihern? Konnte Kelsen seine Kategorien irgendwo an-
ders her als aus der Erfahrung nehmen, die er aber trotzdem
als a priori anerkannt wissen will? Wir halten Kelsens Forde-
rung der Rechtssystematik fiir richtig und notwendig, weil wir
uns nur auf diese Weise gegen Kirchmanns Anklage verteidigen
konnen, und weil nur die systematische Darstellung es ermog-
licht, daB das Recht nicht nur als vom Willen des Gesetzgebers
abhingig dargestellt wird, doch miissen wir Kelsen des Fehlers
bezichtigen, daB er neben der Rechtstheorie die geschichtliche
Wirklichkeit des Rechtes ganz vernachlédssigt hat. "
‘ Kelsen hat mit der Norm zugleich als spezifisch juristische
Gegensetzlichkeit die Zurechnung dargestellt, er hat diese als
I'jein normativ angesehen und wollte damit den psychologischen
Begriff des Wollens aus der Rechtsphilosophie eliminieren.”® Statt
dessen wollte er den Begriff des reinen Willens von Cohen ein-
fithren. Hier wollen wir uns nicht wieder mit dem Begriffe des

58 Gyzin 126.
89 Sauer, Ubersicht iiber die gegenwirtigen Richtungen in der deut-
schen Rechtsphil,, Arch. f. R. u.. Wirschaftphil. 17 (1923—24), 284 ff.



67

reinen Willens von Cohen beschiftigen und wir untersuchen
die Frage nur in Bezug auf Kelsen.

Die Zurechnung konnen wir nicht so betrachten, als ob
sie nur das Recht charakterisiere, sondern sie wird auf dem
Gebiete der allgemeinen Werte gefunden. Wir werfen die Frage.
auf, ob die Zurechnung als rein logische Funktion betrachtet
werden kann. Wenn wir sie als rein logische Funktion betrach-
ten, konnen wir sie auf die reine Norm anwenden. Sie wird dann
mit der reinen Sollensverbindung zusammenfallen und hat als
formale logische Funktion nur analytische Bedeutung. In dieser
Auffassung hitte die Zurechnung keine Eigenberechtigung, son-
dern wire nur eine andere Auffassung des logischen Satzes
der Identitdt: ,,A=A". Sobald wir der Zurechnung auBer die-
sem logischen Sinn — also auller dem Sollenselemente — auch
eine -pshychische Bedeutung zuschreiben, wird diese nicht nur
auf dem (Gebiete des Rechtes, sondern auch auf dem Gebiete
der Ethik angewendet. Sander hat gegeniiber Kelsen Recht,”
wenn er der Zurechnung im Rechte auch eine gewisse Semsbe-
deutung zug,eschrleben hat.

Wir kénnen in Verbindung mit der Zurech-nung auf die
falsche Auffassung Kelsens hinweisen, daB der Zwang in der
rechtlichen hypothetischen Doppelnorm nur im zweiten Gliede.
erscheint, weil dieser Zwang selbst in der Kopula enthalten ist.
Der Zwang besteht ndmlich in der Verbindung der zwei Nor-
men, welche auch der logischen Funktion des Sollens und der
Zurechnung entspricht. Um die Zurechnung in der rein
normativen Sphédre durchfilhren zu konnen, hat Kelsen
die Selbstdndigkeit- des Rechtssubjekites gegeniiber dem
objektivem Rechte abgeschafft und damit den Unterschied
zwischen dem subjektiven und objektiven Rechte: er hat
dies aber nur im logischen und nicht im juristischen Sinne
nachweisen konnen. Das Recht ist ndmlich identisch mit- der
normativen Ordnung. Auch das Rechtssubjekt ist eine partielle
Ordnung. Daher ist das Recht — vom rein formalen Gesichts-
punkte der reinen Normativitit aus — gleich dem Rechtssub-
jekt. Mit diesem verbunden hat Kelsen den Begriff des Organs zu
kldren versucht. Das Organ ist auch eine partielle normative

60 Sander (1.), 625.



68

Ordnung, das Organ ist gleich dem Rechtssubjekte, d. h. er hat
den Begrifi des Rechtssubjektes ganz eliminiert und hat statt
dessen den Begriff des Organs eingefiihrt. Der Begriff des Men-
schen im biologischen Sinn verschwindet bei ihm durchaus und
an seine Stelle tritt der Begriff der juristischen Person; jede
Zurechnung erfolgt zu dieser juristischen Person. Da auch die
juristische Person in Kelsens reiner Rechtslehre mit der recht-
lichen Ordnung identisch ist, so ist die Zurechnung zu der
rechtlichen Ornung und zu der juristischen Person in ultima-
analysi die Zurechnung der rechtlichen Ordnung selbst zur
rechtlichen Ordnung. Ist nun Kelsens Gleichsetzung von-
juristischer Person und Rechtsordnung wissenschaftlich ver-
wertbar? Bei Kelsen besteht zwischen der rechtlichen Ordnung
als Ganzheit und der juristischen Person als partieller Ordnung
nicht das Verhiltnis von Uber- und Unterordnung, sondern die
Beziehung des Ganzen zu seinem Teile. Diese Erwidgung hat
Kelsen zur Leugnung des Unterschiedes, welcher zwischen dem’
offentlichen und dem privaten Rechte besteht, bewogen, weil’
er zwischen dén normativen Ordnungen auf dieser formalen:
Basis nur einen quantitativen und nicht einen qualitativen Un-
terschied sah. Im Falle der reinen Form kénnen wir auch diesen:
quantitativen Unterschied nicht machen. Konnen wir aber diese-
bloB formalen Bestimmungen annehmen? Kommt einer Rechts-
theorie, die auf solchen: Formalismus gegriindet ist, der konsti-
tutive Charakter der Synthesis zu?

Kelsen selbst hat darauf hingewiesen, daB das positive Recht.
Zwang anordnende Norm ist. Er falt die reine Rechtslehre so
auf, daBl diese Theorie bereits den erkenntnisgegenstdndlichen
Charakter des positiven Rechtes beweist. Wollen wir aber das:
positive Recht begriinden, so kénnen wir bei der reinen Norma-:
tivitdt nicht stehen bleiben. Wenn wir ndmlich mit der normati-.
ven Ordnung die Zurechnung und die anderen Sdtze verbinden,
kénnen wir feststellen, daBl auch Seinselemente neben den Sol-
lenselementen angenommen werden miissen. Die rein logische:
Konstruktion der juristischen Person, die wir bei Kelsen finden,
kann keine anwendbare Kategorie des positiven Rechtes sein.
.Auch die natiirlichen Personen-gehoren. unter den Begriff .der:
juristischen Person. Der Begriff der physischen Person ldBt-
sich in eine solche rein logische Konstruktion nicht einzwingen;



69

-auch kann von den psyschischen Elemenwn nicht vollig
.abstrahiert werden: Wir konnen auch hier wieder das Auftau-
<hen des Problems sehen, ob wir iiberhaupt von reinen Formen
sprechen konnen; wir kommen also wieder zur Frage der
Aprioritit. :

Der Betrachtung der reinen Rechtslehre entspricht- die
Statik. Wenn wir den Begriff des Organs mit der partiellen
rechtlichen  Ordnung identifizieren, kénnen wir im Organ eine
Kategorie der reinen Rechtslehre sehen. Von diesem Begriffe
des .Organs. kénnen wir aber die Organfunktion nicht sondern,
welche die Bedeutung der Dynamik neben der Statik betont.
Wenn wir schon im Organbegriff selbst nicht psychische Mo-
mente mitgemeint hdtten, wiirden die Wirklichkeitselemente
durch die Organfunktion ins Recht kommen.

Der Begriff der juristischen Person bei Kelsen zeigt eine
Ahnlichkeit mit dem Begriffe des ,,BewuBtseins iiberhaupt® der
" Marburger. Schule und von diesem Gesichtspunkte aus ist die
juristische Person ein substantieller Begriff, aber sie hat auch
kategoriale Bedeutung. Wir stehen hier in der transzendentalen
Rechtstheorie vor der selben Schwierigkeit, die wir in Bezug
auf das .,,BewuBtsein iiberhaupt“ schon in der Erkenntnislehre
behandelt haben: Dieser Begriff ist nidmlich eines der schwie-
rigsten Probleme der reinen transzendentalen Erkenntnis. Das
BewuBtsein erzeugte die Erkenntnis und war auch jhre Voraus-
setzung. Wir haben diesen Weg der Erkenntnis als subjektiven
Idealismus bezeichnet, umso mehr, weil wir uns auch das
,.BewuBtsein iiberhaupt* nicht von allen psychologischen Ele-
menten frei vorstellen konnten. Die juristisqhe Person ist als
Kategorie eine Voraussetzung der Rechtserkenntnis, sie ist aber
auch mit der normativen Ordnung identisch, also ist sie auch
Rechtserkenntnis, die wir uns aber nicht ganz frei von jeden
psychologischen Elementen vorstellen konnen. Die juristische
Person spielt in der reinen Rechtsléhre auch die Rolle, daB sie
das Recht erzeugt und ist auch Zurechnungspunkt des Rechts.
Wir kénnen hier behaupten, daB Kelsen die hegelianische-dia-
lektische Methode in seiner Auffassung iiber die jurischtische
Person angewandt hat, als er aus dem Gegensatz von Rechts-
subjekt und Rechtsobjekt, als Thesis und Antithesis die Syn-
thesis der juristichen Person erzeugt hat. Im Gegensatze zu



70

‘Rickert und Lask, die zwischen Werttriger und Wertmoment
unterschieden haben, hat Kelsen beide mit der juristischen Per-
'son identifiziert. Die juristische Person ist als Zurechnungspunkt
‘der Werttrager und als normative Ordnung das Wertmoment.

Wenn wir das positive Recht betrachten, k6nnen wir den
Begriff der juristischen Person Kelsens nicht anwenden. Wir
konnten diesen Satz Kelsens nur innerhalb eines Naturrechtes
annchmen. Da diese Thesen sich nach den Regeln der Logik
richten wiirden, konnten wir diese Rechtsordnung als logisches
Naturrecht bezeichnen, Wir konnen aber auf Grund des bisher
Erorterten sehen, daB in diesem Naturrechte auch ethische
Elemente enthaltenr sind.

Trotzdem wollte Kelsen das positive Recht begriinden.
Seine Abhingigheit von der Marburger Schule brachte in seine
Theorie eine gewisse Skepsis und so konnte er das positive
Recht nicht voraussetzungslos nachweisen. Die Voraussetzungen
hat er in den Formen der reinen Rechtslehre entwickelt und er
hat diese Sédtze nicht innerhalb der ,reinen Rechtslehre,
sondern mit Einbeziehung transzendentaler Elemente zu festi-
gen.gesucht. Damit hat seine Theorie ihren positivrechtlichen
Charakter verloren.und ist zu eirer formalen Normlogik ge-
worden. :

Innerhalb dieser Normen will Kelsen eine systematische
Finheit festlegen. Er folgt damit einem methodologischen Postu-
lat der Marburger Schule. Kelsen wirft die Frage auf, wie ist
es moglich, daB die verschiedenen Normen e€in gemeinsames
und einheitliches Normensystem bilden konnen; die Antwort,
die er auf diese Frage gegeben hat, bedeutet die Begriindung
des positiven Rechtes und seine Zusammenfassung in eine nor-
mative Ordnung.

Kelsen ist davon ausgegangen, daB die Normen eines ge-
wissen Normsystems, wenn sie auf eine gemeinsame Norm zu-
riickfiihrt werden konnen, ein einheitliches- System bilden, und
hat.die Rechtsnormen auf eine gemeinsame Grundnorm (hypo-
thetische Ursprungsnorm) zuriickgefiihrt, um so die systema~
tische Einheit der Rechtsnormen zu gewinnen.

Von einem gewissen Gesichtspunkte aus konnen wir diese
‘hypothetische Ursprungsnorm als eine Kategorie auffassen, weil



It

das Recht als Erkenntnisgegenstand nur durch diese ermoglicht
wird.®* Das Recht braucht als normative Ordnung eine Grund-
norm fiir die Einheit und nachdem Kelsen diese Grundnorm
angenommen hat, beweist er mit dieser die Einheit. Diese Ein-
heit, die wir so gewonnen haben, ist nur eine formale Einheit,
die -ausschlieBlich nur der Betrachtung der formalen Logik
entsprechen kann. Die Normen, die durch die hypothetische
Ursprungsnorm in eine Einheit zusammengefalt werden, sind
celbst nach der Auffassung der reinen-Rechtslehre Formen. Die
hypothetische Ursprungsnorm selbst ist gleichfalls inhaltsleer.
Sie -hat auf die anderen Normen in Bezug auf ihre In:halte
nicht den mindesten EinfluB3.

In der hypothetischen Ursprungsnorm sehen wir Kelsens
Lehre in ein logisches Naturrecht miinden. Diese Auffassung
abér wiirde dem absoluten naturrechtlichen Dogmatismus ge-
geniiber einen Vorrang besitzen, da der hypothetische Ausgangs-
punkt die Starrheit der Theorie in einem gewissen (Grade
mildert. Die normative Einheit, die auf der hypothetischen
Ursprungsnorm aufgebaut wird, wire das Ergebnis eines ana-
lytischen und nicht synthetischen Vorganges. In diesem ‘Falle
wiirden -wir eine statische Betrachtung der Rechtstheorie ge-
winnen, die auch der reinen Rechtslehre entsprechen wiirde.

Die konsequente Durchfithrung der reinen Rechtslehre
als Statik fithrt uns zum Naturrecht und nicht zum positiven
Rechte, weil absolute Statik Wesensmerkmal des Naturrechts
ist. Von reiner Rechtslehre kénnen wir aber auch nicht sprechen,
wenn wir neben der statischen Betrachtung auch die -dyna-
mische annehmen.

Kelsen wollte dem positiven Rechte treu bleiben und hat
auch die dynamische Betrachtung angenommen; diese kann
aber besser von der Wirklichkeit aus als von den a priori For-
men betrachtet werden, und. in diesem Falle k6nnen wir bei
den Objektivationen der Wirklichkeit nicht das. alleinige Gelten
der Logik feststellen. Wenn wir die Dynamik des Rechtes an-
nehmen, dann muss diese die Einheit der reinen Rechtslehre
zerstoren. Hier ist der Punkt, wo die reine Rechtlehre sich
selbst widerlegen muss. Modr hat auf diesen Fehler der reinen

61 Kelsen (IV.), 64—68.



72

Rechtslehre richtig hingewiesen.®® Kelsen hat die Ursprungsnorm
sehr richtig hypothetisch aufgefaBt. Dadurch hingt aber seine
Theorie entweder in der Luft oder er kann keine andere Losung
finden als daB er seine Theorie entweder irn die Logik hiniiber-
verlegt oder ihr einen anderen metajuristischen Charakter zu-
schreibt; wir kénnen sogar auf diesem Wege die soziologischen
Elemente, die Kelsen so perhorresziert, in die reine Rechtslehre
hineintragen.

Kelsen ist von einer Hypothese ausgegangen. Besteht hier
nicht ein logischer Widerspruch, wenn er dieser Grundnorm
auch kategoriale Bedeutung zuschreibt? Gysin®® hat richtig er-
wihnt, daB Kelsen die kategoriale Norm mit einer hypotheti-
-schen Norm erklidrt und da die Wissenschaft die Norm erzeugt,
ist diese Norm notwendig; damit hat Kelsen aus einer prakti-
schen Notwendigkeit eine logische Notwendigkeit gemacht. Hier
kann ich erwidhnen, daB Gysin und die meisten in der Literatur
das Recht so betrachten, daB es aus einer Pramisse nicht zu
erkliaren ist, wie Kelsen dies erkliren wollte, sondern sie hal-
ten neben der Norm auch die Aufnahme der Wirklichkeit" fiir
notig.  Wir haben auf einen solchen Vorgang schon bei der:
. allgemeinen FErkenntnis hingewiesen und dieser besteht noch
mehr bei der Rechtserkenntnis, die auf der Stufe des Abstrak-
tum und Konkretum tiefer steht; diese ~Auffassung entspricht
auch der richtigen Auffassung der transzendentalen Methode.

Kelsen hat selbst den statischen und dynamischen Zusam-
menhang von positivum und Naturrecht in einigen Studien her-
vorgehoben.® Fr hat die Frage im hier dargestellten Sinne be-
handelt, ohne daB er daraus die Konsequenzen fiir die reine
Rechtslehre gezogen hitte. Das Naturrecht aber ist eine Norm,
in der der Zwang als Wesensbestandteil nicht nachgewiesen
werden kann. Die Zwangsanordnung ist also nicht fiir jede
Rechtsnorm charakteristisch. Der absolute Charakter des Na-
turrechts besteht eben darin, daB es ohmne jeden Zwang gelten
'kann. Die naturrechtliche Norm ist jene, welche die reine Nor-
mativitit am vollkommensten vertritt. In ihr finden wir nur Sol=

" 82°Moér (IL.).
83 Gysin a. a. O.
8¢ Kelsen (VIL).



73

lenselemente. ‘Kelsen hat aber auch darauf hingewiesen, daB das
Gelten der naturrechtlichen Norm mit dem Gelten des Naturge-
setzes zusammenfillt und daB sich beide ausschlieBlich nach den
Regeln der Logik richten.”® Das Naturrecht vertritt auch einen
absoluten Wert und dieser kommt in der reinen Normativitit
zum Ausdruck. Die Seins- und Sollenssétze, von jeder Erfahrung
frei, fallen als rein logische Sitze zusammen. Also die Logik
selbst wird am Ende den logischen Gegensatz von Sein und
Sollen 16sen. Die naturrechtlichen Normen sind von Raum und
Zeit  vollkommen - unabhingig. So kommen auch auf diesem
Wege - keine - Seinselemente in die rechtliche Norm hinein.
Auch die Frage des Normadressaten ist belanglos. Die Ordnung
der Normen wird durchaus statisch sein und diese' naturrecht--
lichen Normen werden auch die gewiinschte Einheit bilden, also
in jedem Hinblick entsprechen sie den Forderungen der reinen
Rechtslehre, welche die Theorie des positiven Rechtes sein
-wollte. Kelsen hebt weiter hervor, daB die Normen des Natur-
rechtes, wenn sie verwirklicht werden, ihren reinen Sollenscha-
rakter verlieren. Die Normen des positiven Rechtes haben in
-Bezug :auf das Naturrecht Seinscharakter, in Bezug auf .die
Wirtlichkeit Sollenscharakter. ,

- -Die Einheit der rechtlichen Normen hat Kelsen zur Defi-
nition des Staates gefiihrt. Hier tritt wieder die Auffassung der
Marburger Schule ‘hervor, von der Béziehung zwischen Methode
und Erkenntnisgegenstand. Die Anwendung der Neu-Kantischen
Lehren fiihrte Kelsen zur Identifizierung von Recht und Staat.
Die selbe’ Methode kann nur den selben Erkenntnisgegenstand
erzeugen, so hat Kelsen das Recht und den Staat als indentischen
Erkenntnisgegenstand aufgefaBt. Diese Indentifikation ist ein
. 'schones Beispiel des Vertauschens der Begriffe von Erkenntnis
und Erkenntnisgegenstand. Kelsen ist.auch in den Irrtum ver-
fallen, daB die Methode den Erkenmtnisgegenstand erzeugt und
dieser Fehler fithrte Kelsen zur erkenntnisgegenstindlichen Ein-
- heit- von Recht und Staat. Wir solltén einen sehr scharfen Un-
‘terscheid zwischen der Einheit der Erkénntnis und der Einheit
“des Frkenntnisgegenstandes machen, weil die gemeinsame
Methode nur zu einer solchen FErkenntnis fiihrt, die vom er-

55 Kelsen (VU,),ZZZ, if.



74

kenntnistheoretischen Gesichtspunkte aus einheitlich ist, was
aber nicht die objektive Einheit des Erkenntmsgegenstandes
bedeutet.

Der Staat ist fiir Kelsen die selbe normative Ordnung wie
das Recht, bezw. der Staat vertritt die totale normative
Ordnung. Der ‘Staat ist also auch eine juristische Person, die
Personifikation der vollkommensten rechtlichen Ordnung. Er
ist aus dem Gesichtspunkte der Statik ein substantieller Begriff.
Wir finden in Kelsens Lehre zwei Begriffe vom Staat: einen
substantiellen und einen funktionellen; jenen in der Statik, die-
sen in der Dynamik. Der funktionelle Staatsbegriff kann aber
nicht als Begriff der reinen Rechtslehre aufgefasst werden, d. h.
wir finden in diesem Staatsbegrifi neben den Sollenselementen
auch Seinselemente. Ausserdem hat der Staat bei Kelsen auch
die Bedeutung einer Kategorie, die sich durch das Prisma des
Logismus der reinen Rechtslehre in eine logische Form auflost.
Der Staat erscheint bei Kelsen iiberdies als ein Zurechnungs-
punkt, wenn die Zurechnung zu dem Staat als einer norma-
tiven Ordnung erfolgt. Der Staat hat ferner im Stufenbau des:
Rechts auch die Funktion eines rechtserzeugenden Faktors. Der
Staat erscheint daher als Rechtserzeuger und Personifikation des
Rechts. Als juristische Person ist er auch mit dem ,,Bewusstsein
iiberhaupt verwandt.

Die Sitze der logischen Identitit und des Widerspruches
haben Kelsen neben Natorps Auffassung geleitet, als er die Fin-
heit der normativen Ordnung und die Einheit von Recht und
Staat behauptete. Es erhebt sich aber die Frage, ob die formale
Einheit, die Kelsen nachweist, den Satz der logischen Indentitit
und des Widerspruches befriedigt oder diese Befriedigung viel-
leicht auf ausschliesslich formallogischem Grunde xhren recht-
lichen Charakter verliert.

Die selbe Erwigung hat Kelsen b81 der Behandlung- des
Begriffs -der “ Souverimnitit geleitet, die fiir ihn keinen positiv
rechtlichen Charakter hat, sondern wieder die Geltung der
logischen Identitit und des Widerspruches in dem Gebiete der
reinen Rechtslehre bedeutet. Der Begriff der Souverinitit soll-
-verhiiten, dass durch die wachsende Ausbreitung der einzel-
staatlichen Ordnungen die formale Einheit der Rechtsordnung
als solcher gesprengt wird. Die Souverinitdt - wird demnach



75

jene Eigenschaft der normativen Ordnung sein, welche diese
Ordnung zur hoéchsten Ordnung macht und damit auch die
anderen, niedrigeren Ordnungen in diese Einheit zusammen-
fasst. Wir konnen also sehen, dass bei Kelsen logische Ele-
mente im Begriffe der Souverdnitit hervortreten und damit hat
auch die Souverinitidt keinen rechtlichen Charakter. Kelsen hat
in der reinen Rechtslehre jene kritische Methode gesehen, die
nach ihm zur Lésung der Dualitdt von Staat und Recht®
— 'welche Dualitidt nach Sanders richtiger Auffassung eigent-
lich eine Trinitdt ist* — fiithrt, aber diese Lésung kann in die-
sem Sinne nur eine formale Losung sein. Kelsen wollte hier
analog der von Metaphysik freien Naturwissenschaft vorgehen,
‘wo ihm das Problem von Gott und Natur geldst erschien. Er
hat aber diesz Analogie nicht vollkommen durchgefiihrt.

_ Sander hat gegen Kelsen eingewendet, daB er die kan-
‘tische Unterscheidung von Denken und Erkennen verwechselt
Habe. Sander hat im Gegensatz zu Kelsen der Rechtsphilosophié
nur analytische und nicht synthetische Bedeutung zugeschrie-
" ben: ein Frgebnis, das wir gleichfalls, wenn. wir den tiefsten
Sinn der reinen Rechtslehre betrachten, auch bei Kelsen fest-
stellen konnten, obwohl Kelsen seiner Theorie eine synthetische
Bedeutung zuzuschreiben versuchte. Kelsen hat in der reinen
TRechtslehre nur die normative Betrachtung angenommen, wo-
gegen Sauer® auch die Bedeutung der teleologischen An-
schauung betont. In unserer Terminologie, die wir im SchluB-
kapitel des allgemeinen Teiles entwickelt haben, konnten- wir
‘dies so ausdriicken, daB Kelsen das Recht nur vom autonomen
Standpunkte der reinen Rechtslehre aus untersucht hat, woge-
gen Sauer auch die Wichtigkeit einiger heteronomer Stand-
punkte anerkennt. Kelsen hat also keine rechtstheoretische
Wertlehre ausgearbeitet, trotzdem ist aber seine Theorie eine
‘Wertlehre, die er in die erkenntnistheoretische Ebene verlegt
‘hat. Sauer tadelt, daB Kelsen das Recht auf das Gebiet der
theoretischen und nicht der praktischen Vernunit gelenkt hat

66 Kelsen (V.), S. 510.

87 Siehe oben S. 31. .

88 Sguer, Ubersicht iiber die gegenwirtigen Richt. der deutschen
Rechtsphil. S. 16.



76

und erhebt damit-den selben Vorwurf wie Erich Kaufmann,®
ndmlich den, "daB die neukantische Rechtsphilosophie nicht
kantisch sei. Wenn wir die praktische Vernunft im kantisch
dogmatischen Sinne auffassen, kénnen wir diesen Vorwurf nicht
fiir richtig halten, weil die Bedeutung der neukantischen Schule
eben darin gesehen werden kann, daB sie die transzendentale
Methode auch auf das Gebiet der praktischen Vernunft erweitert
hat. Kelsen betrachtet -seine Theorie als Erkenntnislehre ~ der
Werte, die die Werte erkemnt, ohne diese zu statuieren.” Diese
Behauptung Kelsens steht nicht in Uberreinstimmung mit sei-
nem .System und auch nicht mit seiner neukantischen Methode.
Wenn wir aber den konstitutiven Charakter der erkenntnis-
theoretischen reinen Rechtslehre anerkennen, .was Kelsen
urspriinglich als Ziel bezeichnet hat, wird diese Theorie die
.Werte e€ben durch das Erkennen statuieren.

DaB Kelsen aus dem Rechtsphilosophie auch die Rechts-
soziologie eliminiert hat, muB nicht erst erwdhnt werden.

* In Verbindung mit den Normen hat Kelsen die rdumlichen,
personlichen -und zeitlichen ‘Beziehungen der Norm entwickelt.
Von rein formalen Gesichtspunkte aus, d. h. solange wir noch
keine Begrenzung der Geltung der Norm haben, konnen wir
von reiner Norm sprechen. : .

‘Kelsen hat in seiner Rechtslehre, obwohl es -zur reinen
Rechtslehre in diametralem Gegensatze steht, die erwdhnten
Begrenzungen der Norm angenommen. Die rechtlichen Normen
— ausgenommen die naturrechtlichen Normen, — unterliegen
- raumlichen und zeitlichen Begrenzungen. Diese hat Kelsen nach
Merkls Auffassung zum Inhalt der Norm gemacht. Zeit und
Raum aber bringen Seinselemente in die rcehtliche Norm auch
dann,” wenn sie als Inhalstmomente betrachtet werden. Die
rechtlichen Normen werden durch diese Inhaltselemente zum
positiven Recht gemacht, was jener transzendentalen Verbin-
dung entspricht, in welcher Form und Inhalt (Wert und Wirk-
lichkeit) sich verbinden. Kelsen hat trotz Allen noch immer an
der reinen Normativitit des Rechtes festgehalten, auch danm
noch als er schon die Inhaltselemente in das Recht eingefiihrt

- 69 Vgl." E.- Kaufmann, -7, 61, 87, 97, 98,
70 Kelsen (VI.), 70.



USUId Yone 3OSy Sep gep ‘Uasaimagury jnelep S1YoLI JY9S
1ely Uasia)l ~3unnopayg 9juslId[g Usfeuorelil 9Ip Yone u3ydsI3o]
UOp Uogau SUNPUSMUBSIYOY Jop Ul Uaqey O “Uassels Uopes
=3[3(] UQUDSIS0[01Z0S I3p yone 3uniysizaquig IdUN Inu UISPUOS
‘oyos130] YoInp umdfle jyoIu Iuniyeliy UaYOI[}odl Iap 1BI[BIOL
SIp 1M USUUQY SUNpUSMUES)YOY Iop 9k WI ony
uyemId
oIu Isqe uaspy AP ‘pi PONIqIaqn UUALIY US[eUOn el
W ISP ‘Smyelf] Ul udInS USUIPIIYISIIA UIP UIYISIMZ Idge
IR 9JUOSY USANISOd LISY "USUWIYAU ISUID WIWRUA(] QUISS Ud)
~JOS JIM “JOUId JYOSUNM 19 {UdQI3 SIOSY UQANISOd.SIP- 9110Y L
QU [IM  uUasja) -opinm- UBIYNINONINZ JYO3IINJEN WNZ IIPIIM
sun oIp ‘yrueuA(J -auUldy pun neIS Inu Yoy Ssep ayry oyed
wasslp Ul -udyoalds UONe3d[d( UOA IYOWU  pun  uonynp
-3(] UoA el Im UdUUQY ‘dIBM qonBQm SOIp . UUIM “Uau
“-uQy’ Uoplom 19119[53qe  ISPUBUIS UOA JYOIU SINeQUINIS SIP
‘9pBID) USUIPAIYISIOA™ JIP BP ‘UOSSBLID JYO[U ISIOA\ QYOSIS
-0] UdI e 1M USUUQY SUun3nsziosyyddy] i uone3dd(
I3SIP SIAIY USp Ul yone USIOUIZ ‘Udqey JIysu: Idnfeley))
USADBULIOU USUIQY QP ‘UONNYIXT pun Jjeljg “uswiiesnz
JUNpUoMUESII9y] puUn IJuUnInozlasiyddy] US[e] Ssne SudIye]
-I9A SOSJIP IUNASIYDISSN) WOA °ISI UonunJ o[ejuspuszsueld)
JYOIU PUn 9JeULIO} JUId 9IP ‘JYOBIQI[OA UONEII[A(] I9p uonyung
2YOSI130] dIp Yoanp IJumyoelldg] USIOSIWBUAD. JIISIIP Ul pIIm
Bun3nazios)yooy oI UIYDS JJBYOSaSSIYOY pun IyesSunjjem
-IOA WINZ ‘[19)I[] USYDI[INYOLI WINZ ‘3JN)S . ud)siayun Mz Sig
pusyagsne uLous3unidsin ueqosuaq;od&q I9D UOA -JIM ULIdM
‘usluQY Uopuly SUNSSelMy Suasiay YowvU SIYOR Sop HoyuIg
S[suomuNy oIp IM Id9p W ‘SuelUsumiuiesnyz. Wl JIOSIUNG
SULWIIOUIdQN YISO UOA 9Ip Jo3s juwe( -uUsu3d83q S3IYIY
S9p Junjyoer)ay ULJ[2UONIUN] JOP IIM I9D Ul pun ey J[33OImiud
NIweuA(J  I9p. Ul #3S1a) oI -*JUnSnoziasiyosy JIap w_jqoidg
wnz, sun jynj ULoN J9p UdZunispuy Isp d3e1J oI
"UAUUOY UI[[3)S)Saf
9JuUAIR[Y OYOSIZOOYOASd pun -’ YISO IIIISQPUDIIJJ WISAIP
ue [yone JIsqe uaqey JIA\ CJYOLIdSIUS HIIZIQIYDII] Suayo) 19p .
‘UAUYLMI3 NZ U3S]aY 19q YD1} I8P Jj1130¢g I9p ISI-USULION USp
JWl 3UnpuiqIdA U] -uUuey UspIaM }9pUIMAIBUE JYOILIMIBN Sep
e Inu ‘usyes JIm aim ‘JBIIANBILION Ul JIP [OMGo ‘9)jey

L



78

funktionalen Charakter hat, er hatte aber daraus ableiten miis-
sen, daBB das Recht nicht als reine Norm aufgefaBt werden
kann. Wenn wir aulerdem bemerken, daB Kelsen Vaihingers
Fiktionenlehre, die sich auf das Gebiet des Seins bezogen, auch
auf dem Gebiete des Sollens entwickelt”™ und daB iiberdies noch
Machs denkokonomische Auffassung auf seine Theorie einge-
wirkt hat, so kénnen wir ihm nicht zugestehen, daB seine Lehre
dem selbst gewidhlten Postulat der methodischen Reinheit
entspreche.

Sander hat im Gegensatz zu Kelsen den konstitutiven Cha-
rakter der Rechtsphilosophie geleugnet und hat seine Theorie
mit der Rechtsanwendung begonnen. Er hat die transzendentale
Methode in weiterem Umfang als Kelsen angewandt und diese
in Bezug auf das Recht nicht umgebildet. Kelsen hat das Lo-
gische in der Rechtstheorie, Sander im Rechte gesucht; Modr
hat darauf hingewiesen, daB Logisches und Alogisches in beiden
gefunden werden kénne.”” Wenn wir Lasks Unterscheidung von
_ konstitutiver und reflektierender Methode annehmen, koénnen
wir sagen, daB Sander der Rechtstheorle nur die reflektlerende
Methode zuschreibt. '

Er fingt mit der Rechtsanwendung an und sieht im Ver-
fahren das charakteristische Markmal des Rechtes und gibt so
vom Rechte eine prozessuale Betrachtung. Er sucht den kon-
stitutiven Charakter im Rechte und nicht in der Rechtsphilo-
sophie. Felix Kaufmann hat den Versuch Sanders als eine me-
thodische Unmoglichkeit bezeichnet.” Lask hat methodischen
Dualismus im Rechte gesehen, Kelsen hat den einen, Sander
den anderen Weg gewihlt und sie konnen einander darum nie
begegnen. Lask hat auf die doppelte Gegenstidndlichkeiten des
Rechtes hingewiesen, Kelsen und Sander haben nur eine Seite
dieser untersucht.

~

1 Jickel 74. fi.
72" Modr- (1.).
78 F, Kaufmann (IIL).



79

4. Felix Soml6.™

er wollen nun d1e Lehren des Rechtsphllosoph-en unter-
suchen, den wir als den dritten Hauptvertreter der transzenden-
talen Methode nennen konnen.

- Wir koénnen bei der Entwicklung Felix Somlds. einen Fort-
schritt sehen, der von der Soziologie zur kantischen Philo-
sophie fiithrt, was wir an den in verschiedenen. Zeiten geschrie-
benen Werken leicht nachweisen konnen. Pulszky und Pikler
haben in seiner Jugend auf ihn eingewirkt, spidter aber wandte
er sich gegen sie und suchte neue Wege. Im letzten Stadium
seiner theoretischen -Entwicklung wirkte Kanfs System auf ihn,
er ist Kant methodisch gefolgt und hat im Geiste Kants sein
letztes grofles Werk geschaffen: ,,Die juristische Grundlehre®,
welche -die Verpflanzung der transzendentalen Methode in die
Rechtsphilosophie bedeutet. Neben Kant hat Austin auf Somlé
eingewirkt. Soml6é hat nicht nur in der Rechtsphilosophie ein
selbstdndiges System geschaffen, sondern auch die Probleme
der allgemeinen Philosophie haben ihn beschiftigt.™

Wir wollen nun zuerst seine philosophische Auffassung
untersuchen.

Somlo hat in der Philosophie die Begriffe der allgemeinen
~ Geltung - und Notwendigkeit zum Leitmotiv erhoben, seine
Theorie will darauf Antwort geben: Wie ist allgemeine Giiltig-
keit moglich. Er hat den Standpunkt eingenommen, daBl Voraus-
setzungen angenommen werden miissen, wenn das allgemeine
Gelten bewiesen werden soll. Diese Voraussetzungen haben auch
bei Somlé a priori Charakter, sic haben aber groBeres Gewicht,
als wenn sie nur-Voraussetzungen wiren, da ihmen auch-kon-
struktive Bedeutung zukommt. Charakteristisch fiir ein philo-
sophisches System ist es, ob es seinen Voraussetzungen den
Charakter der Arbeitshypothesen oder den der prdkonzipierten
Begriffe zuschreibt. Wir sollten aber die Frage aufwerfen, ob
wir, wenn wir einer Voraussetzung den Charakter der unbe-
dingten Giiltigkeit zuschreiben, unsere Theorie nicht schon in
die Methaphysik verlegt haben. Dieser metaphysische Charak-

¢ Felix Somlo (1), (L), Barna Horvdth (V1.), Julzus Moor (V)
75 Somlé (II)



80

ter wird noch vergroBert, wenn wir Voraussetzungen dann
selbst noch immer den Charakter der unbedingten Giiltigkeit
zuschreiben, auch wenn sie mit dem Vorausgesetzten selbst zu-
sammen erscheinen. Wir konnen darin das Problem der a priori
Kategorien sehen; darum richtet sich Somlés Theorie nach der
Metaphysik. ‘Wenn wir gewisse Voraussetzungen annehmen,
diirfen wir diesen keine unbedingte Geltung zuschreiben, weil
wir dies nur auf- dogmatischem oder auf formalem Grunde
machen diirfen. Wenn wir den Voraussetzungen unbedingte Gel-
tung zuschreiben, errichtet dies vor unserer weiteren Forschung.
cine uniibersteighare chinesische Mauer, weil alles ,,a limine*
ausgeschlossen wird, was mit dem Begriffe' der Notwendigkeit
nicht- in Ubereinstimmung gebracht werden kann. Dies bringt
Somld zur Leugnung des Rechtscharakters des Volkerrechts;
weil er-es mit seinem Rechtsbegriff nicht in Ubereinstimmung
bringen kann. Unserer Meinung nach diirften Voraussetzungen
nur angewandt werden, um den Stoff der Erfahrung zu ordnen;
und nur nach vollzogener Ordnung der Erfahrung konnten wir
die eigentlichen Kategorien abstrahieren. Wenn .aber die Grund-
voraussetzungen nur die Erfahrung ordnen, sind sie Arbeitshy-
pothesen und konnen keine absolute Geltung besitzen. :
- Somlé wollte die Zahl der Voraussetzungen moglichst ver-
mindern. Er wollte- sogar idealiter nur eine behalten. In -diesem
Falle aber steht oder féllt die ganze Theorie mit einem einzigen '
Grundbegriff. Kann eine Voraussetzung, worauf wir bei unserer.
wissenschaftlichen Untersuchung alles beziehen, solches enthal-
ten, was fiir alles als Voraussetzung dienen konmte und wére
nicht vom Gesichtspunkte jeder Theorie aus das, was dem nicht
entspricht, dem Nihil gleich und wiirde es nicht-aus jeder Unter-
* suchung »herausfallen? In diesem Falle gébe es nur eine einzige
Form, alles andere wiirde auch Inhaltselemente enthalten, -also
kann nur die Form selbst die Form vollkommen befriedigen. Diese.
Philosophie konnte also, wenn sie sich selbst-treu bliebe, nur
die-Formen. als unbedingt giiltig betrachten-bezw, bei gemein-
samem Erscheinen von Form und Inhalt nur die Form. So konnen
wir das Problem der unbedingten Giiltigkeit umschreiben.
Somlé™ hat die Moglichkeit der Begriffsphilosophie nicht

76 Somlé (1I). ST



81

anerkannt, sondern es kann nach ihm nur der Satz unbedingt
sein, der zur Voraussetzung der Begriffe dient. Kénnen wir be-
stimmen, ob Satz oder Begriff das Erste war? Der Begriff er-
scheint in Sitzen, der Satz besteht aus Begriffen. Den Saiz
kénnen wir als Form der Begriffe betrachten, der Begriff ist
aber Inhalt des Satzes; so sind wir wieder bei der Frage -des
Verhiltnisses von Form und Inhalt. Somlé hat die Sitze in
zwei Hauptgruppen geteilt, in Seins- und Sollenssitze,” welche
Unterscheidung unserer Meinung nach nur auf inhaltlichem
Grunde vollbracht werden kann, ausser man macht nur die For-
men zum Gegenstand seiner Untersuchungen. In Zusammenhang
damit konnen wir erwahnen, daB Somlé den Kampf um den
Primat zwischen der theoretischen und praktischen Vernunft auf-
gegeben hat; er will beide in eine Einheit zusammenfassen.
Diese Frage spielt ja iiberhaupt eine groBe Rolle in der ganzen
meukantlschen Philosophie.

Somlo schreibt unter den Urteilen dem Satze des Wider=
spruches™ die groBte Bedeutung zu, u. E. aber ist der Satz des
Widerspruches nur sekundir, weil er auf den Satz der Identitit
zuriickgefiithrt- werden kann. Dieser Satz gehért unleugbar iti
das Gebiet der Logik und so taucht wieder die Frage des Ver-
héltnisses des Widerspruchs als einer Voraussetzung und als
eines Satzes der Logik auf. Dies wiirde, in der Theorie Somlds
die’ Logik zur Voraussetzung machen, die selbst aber nach
Somlés Auffassung wieder Voraussetzungen fordert. In den
“Aussagesitzen erscheint die Wahrheit, in der Forderungssitzen
‘die”"Moral. Unter Aussagesitzen hat die Logik den ersten Platz
inne. Somlé hat die Normativitit der Logik geleugnet. Wir
kénnen diese Auffassung Somlds nicht teilen; wenn wir nim-
lich die Logik in jhren Zielen und Funktionen untersuchen,
erscheint diese uns als normative Wissenschaft. Die Wahrheit
kann nicht so aufgefaBt werden, als ob sie sich nur auf die
Aussagesiitze beziehe. Auch die Forderungen beanspruchen
ndmlich unbedingte " Giiltigkeit. So ergibt si¢ die mnere Be-
ziehung von Logik und Forderungssijtzen.

Das Minimalisieren der Voraussetzungen, die Verleugnung

"7 Somlé (1), 29.
8 Somlis (I1.). 33.



82

der Normativitidt der Logik und die Anerkennung von Intuition
und Evidenz bei Somlé, sind Sitze die wir schon bei der Bespre-
chung der Badener Schule kennen gelernt haben. Somldé hat
der Intuition und Evidenz eine besondere Bedeutung zugeschrie-
bén, wodurch auch irrationale Elemente in seine Philosophie
eindringen: diese beiden beinhalten die Frage nach der unbe-
dingten Giiltigkeit, ohne daB sie selbst diese Giiltigkeit bedeuten
wiirden.” Intuition und Evidenz treiben die Theorie Somlds zur
unbedingten Giiltigkeit. Sie sind Triger einer bestimmten Trieb-
kraft. Sie sind sogar fihig, das Gefithl der unbedingten Geltung
ZU erzeugen. ' ' =

“Somlé hat den richtigen Weg verfolgt, als er auf die Be-
deutung der irrationalen Elemente in der Philosophie hinge-
wiesen hat. Wenn die irrationalen Elemente unentbehrlich sind,
miissen wir sie in die Voraussetzungen, die unbedingte Giiltig-
keit beanspruchen, einbeziehen; wenm dies aber nicht moglich
ist, kann ihre absolute Giiltigkeit, da sie irrational sind, weiter
nicht behauptet werden. Wir koénnen uns nicht vorstellen, daB
die Intuition, -die doch Motiv der Voraussetzung ist, darin keine
Spur hinterlassen wiirde. Wir sehen weiterhin, daB die Ge-
fililsmomente der unbedingten Geltung nach Somlé uns durch
die Evidenz vermittelt werden.’® Da das Gefiihl im allgemeinen
der Urteilsfunktion vorausgeht, wird der Gefiihlscharakter der
unbedingten Geltung dem Satz der unbedingten Geltung voraus-
gehen, welcher hochstens den Zweck haben kann, die irrationale
Geltung auf rationalem Wege nachzuweisen. Dieser Beweis
aber kann eine bestimmte Grenze nicht {iberschreiten, wenn er-
-das Dogma vermeiden will; und so kann das vollkommene
Rationalisieren -in der kritischen Philosophie nicht durchgefiihrt
werden.

Somlo hat auBer der Welt der ,,Ersten Philosophie®, die
er-auf Voraussetzungen griindet, auch der Erfahrung eine Be-
deutung zugeschrieben und er hat innere und duBere Erfahrung
angenommen, die  keine Voraussetzungen brauchen. Damit in
Verbindung kénnen wir erwidhnen, daB nach Somlds Auffassung
jedes a priori® auch als a posteriori erscheint und psychologi-

™ Somlé (IL), 42.

80 Somlé (IL), 97.
81 Somlo (I1.), 53.



‘83

schen Charakter hat, wenn es auf Grund seiner Selbstvoraus-
setzung auch im aposteriorischen Daseun sich selbst entsprlcht
-also -unbedingte Geltung hat.
¢ - Dies bedeutet nichts anderes als daB in der transzenden-
_;1alen Verbindung die Kategorie selbst ein konstitutives Flement
bildet und so muB: die Voraussetzung, die auch ‘in der transzen-
dentalen Verbindung vorhanden ist, mit sich selbst auf Grund
“der Identitdt gleich sein; wir finden aber in der transzendenta-
len Verbindung auch andere Elemente, darum kann diese nicht
als il 2dingt giiltig angesehen werden. :
Nach Somlo erscheint die Kategorie zuerst als a priori,
«dann als a posteriori. Aber unserer Meinung nach wire der
entgegengesetze Weg richtiger, besonders in -der Rechtsphilo-
isophie. Wenn wir die-Lehre Somlds weiter untersuchen, konnen
-wir feststellen, daB die Richtung seiner Theorie, obwohl er Sein
und Sellen - streng unterscheidet, sich dem Sollen zuwendet
.wobei das in die Welt des Seins gehorige Wollen d1e Rolle der
Vermittlung spielt.
.~ -Obwohl Somlo.die Prioritit der Urteile gegeniiber den
Begriffen betont, erachtet er doch in den Forderungssétzen die
Annahme dreier Begriffe fiir notwendig. Diese drei Begriffe des
transzendentalen Normativismus sind: die- Pflicht, . der Soll-
adressat und das gesollte Verhalten, das wir als. Inhalt der
Pilicht betrachten konnen. Bei Somilé hat der Pilichtbegriff
a priori Charakter, wihrend Cohen ihm a posteriori Bedeutung
zuschreibt.” Diesen Pflichtbegriff Somlds konnen. wir nicht an-
.ders erklidren, als daB er den speziellenn Verbindungscharakter
des Sollens kennzeichnet und als dem Forderungssatz immanent
-gezeigt -werden soll. Wenn wir die -Pilicht als inhaltliche Bezie-
hung auffassen, konnen wir sie nicht als a priori- betrachten.
Hochts problematisch ist auch die a priori Existenz des Nor-
madressaten und des gesollten Verhaltens, die von. psychischen
Elementen doch gleichfalls nicht vollig losgelost werden kénnen.
Damit - verbunden erhebt sich die-Frage des Urteilssubjekts, die
wir in jeder transzendentalen Philosophie gefunden haben. Auch
Somlo unterscheidet einfaches und- transzendentales ,,Ich* und
will auf diese Weise .das Problem l6sen. (Denkendes und
wollendes ,,Ich*).** : - ' :
82 Somlé (11.), 66.



84

FEr hat den Satz ,,debeo, ergo sum* als solchen hingestellt,
der die Frage 16sen konne. An diesem Verpilichtungsverhiltnis
untersucht er die Moglichkeit der Erfiilllung nicht; denn die
-allgemeine Geltung eines Sollsatzes wird nach Somlé dadurch
gar nicht beriihrt, daB er nicht verwirklicht werden kann. Ein so
unbedingter Geltungsanspruch bedeutet wohl ein Bekenntnis zum
Formalismus. Es entsteht ein blasser Widerschein der Fiktions-
lehre. Es wird der Anschein erweckt, als ob die absolute Geltung
nur eine Fiktion wire: Von diesem Gesichspunkte aus ist es nitht
ausgeschlossen, daB auch bloB spekulative Faktoren das Postulat
der unbedingten Geltung befriedigen konnten. Diese Fragé miin-
det, wenn wir vom Widerscheiden der Fiktion absehen, in die
Metaphysik, was Somié auch ausdriicklich betont, wenn er das
,lch® des ,,debeo, ergo sum* als metaphysisch bezeichnet. Und
dieses metaphysische ,,Ich* soll erst das psychische ,Ich* er-
moglichen. Wir kénnen diese Auffassung Somldés vom ,Ich*
nicht annehmen, weil die Verpilichtung keine primire Bedeu-
tung hat und das ,,Ich* nicht zu charakterisieren vermag. Noch
weniger darf man die Verpilichtung zur Voraussetzung des
psychischen ,,Ich* machen. Da auch Somld anerkennt, daB sein
transzendentales ,,Ich* metaphysisch ist, ist diese Konstruktion
eine Spekulation, der eine kritische Theorie Somlé nicht folgen
kann; denn wir konnen uns ohne das konkrete denkende ,Ich*
das metaphysische ,,Ich* nicht vorstellen. Der Begriff des trans-
zendentalen ,,Ich* eérmoglicht es Somld, die Wahrheit unabhén-
gig von Menschen anzunchmen und die Unmoglichkeit des
Solipsismus nachzuweisen. Erwdhnt sei, daB wir bei Somlo
in Bezug auf die Wahrheit die Unterscheidung von Erkenntnis
und Erkenntnisgegenstand ausdriicklich Vvorfinden, aber diese
Unterscheldung steht nicht im Mittelpunkt seiner Theorie.

- Wir wollen sonach untersuchen, worin die ,,Rechtsphilo-
sophie* Somlés besteht, was das Wesen der juristischen Grund-
lehre ist. Wir miissen nicht neuerlich hervorheben, daB die Leit-
‘motive der juristischen Grundlehre die beiden Begriffe: unbe-
dingte Geltung und Notwendigkeit sind, die wir schon bisher
Kennen gelernt haben. Somlé hat in Bezug auf das Recht jene -
Frage aufgeworfen: Wie moglich? Hier konnen wir den EinfluB
der transzendentalen Methode auf die Rechtsphilosophie fest-:
stellen. Wir sehen die selbe Denkabsicht auch in der- Theorie



85

Stammlers und Kelsens. Stammlers Theorie der Rechtswissen=
schaft, Kelsens reine Rechtslehre und Somlds juristische Grund-
lehre weisen viele gemeinsame Ziige auf. Ubereinstimmend
wurde der Versuch unternommen, jene a priori Formen zu
entwickeln, die der Rechtserkenntnis zur Voraussetzung dienen
und ijhre unbedingte Giiltigkeit und Notwendigkeit sichern. All
diese Theorien enthalten ein System von Formen, die in die
mannigfaltige Welt des Rechts eine Einheit bringen sollen. Alle
drei sind Kant auch-darin. gefolgt, daB sie von dem Begriffe des
Rechts ausgegangen sind. Stammler und Somlé vor Allem ha-
ben den Rechtsbegriff ihren System zu Grunde gelegt. Somlé
hat in der juristischen Grundlehre jene Formbegriffe entwickelt,
die frei von Raum und Zeit in allen Normen enthalten sein sollen,
weinn diese Normen rechtliche Normen sein wollen. Hier konnen
wir auch die Verwandtschaft mit seiner ,,Ersten Philosophie*
bemerken. :

-Die bedeutendste Unterscheidung Somids ist der Unter-
schied zwischen Rechtswesensbegriffen und Rechtsinhalts-
begriffen, eine Unterscheidung die auch Kelsen angenommen
hat. Die Rechtswesensbegriffe sind unbedingt giiltig und notwen-
dig, wihrend die aligemeinen Begriffe, da sie nicht a priori
sind, zu den Rechtsinhaltbegriffen gehdren und keine allgemeine
QGiiltigkeit haben. Der. Rechtsformbegriff dient zur Vorausset-
zung und ist auch ein konstitutives Element im Rechte; hier
konnen wir die Durchfithrung des Begriffes der Voraussetzung
in die Rechtsphilosophie bemerken, die wir in der ,,Ersten Phi-
losophie* erkannten. Was wir in Bezug auf die Voraussetzungen
der allgemeinen Erkenntnis festgelegt haben, gilt noch in gros-
serem Masse fiir die Rechtsphilosophie.

Die allgemeinen Begriffe haben die Bedeutung von Vor—
aussetzungen nicht und erscheinen im Rechte als Inhaltsele:
-mente.-Jene Normen, die die Rechtsformen nicht erfiillen, kén-
nen nicht als Rechtsnormen betrachtet werden. Die allgemeinen
Begriffe sollen nicht in jeder rechtlichen Norm erscheinen; darin
kommt ihre bedingte Geltung zum Ausdruck.

‘Die Rechtswesensbegriffe, die nach Somlés Auffassung
-unbedingte Geltung haben, — konnen wir-als naturrechtliche
Normen bezeichnen, die den Stoff der Erfahrung -ordnen. Sie:
erzeugen in der transzendentalen Verbindung das positive Recht,:



86 .

als kritisches. Naturrecht. In diesem Zusammenhang erscheint
der Satz der Transzendentalphilosophie auch bei Somld, dass
die Form Voraussetzung des Inhaltes ist, eine These, die Somlo
auch in der ,,Ersten Philosophie* entwickelt hat.

Wenn wir die Rechtsformbegriffe iiberblicken, kénnen
wir- feststellen, das ihre Aprioritit nicht die selbe ist
wie die der Kategorien der allgemeinen Erkenntnislehre.
Die Rechtsformbegriffe hat Somlo selbst nur relativ a priori
genannt, aber wir konmen auch — in Bezug auf das
Recht — ihren normativen Charakter betonen. In dem norma-
tiven und selektierenden Charakter erblicken wir die Be-
deutung des Begriffes der Kategorie in der allgemeinen Er-
kenntnislehre und in der Rechtsphilosophie. Die Formbegriffe,
da sie relativ a priori Charakter haben, enthalten auch Inhalts-
elemente und haben den Erkenntniskategorien gegemiiber aus--
schliesslich Inhaltsbedeutung. Die Formbegriffe sind auch nach
Somlés Auffassung nur von der rechtlichen und nicht von der
allgemeinen Erfahrung unabhidngig. Wenn diese Formen nur
relativ a priori sind, kénnern wir daraus folgern, daB ihr Gelten’
nur relativ und nicht unbedingt ist. Diese Feststellung hat aber:
fiir das ganze System der juristischen Grundlehre eine weit-
gehende Folge, weil die relative Geltung, die an Stelle des abso-
luten Geltens tritt, auch die Kategorie der Notwendigkeit beein-
fluBt; Somlé hat aber die Konsequenz dieser relativen Aprioritit
nicht gezogen. So verliert in dieser Betrachtung die Unterschei-
dung von Form und Inhalt bei Somlié die Starrheit, die zwischen
der a priori Form und dem a posteriori Inhalt besteht. Bei ihm
wird dieser Unterschied richtigerweise mnur relativ. Nachdenr
der Unterschied zwischen Form und Inhalt relativ geworden ist,
wird auch der Unterschied der Form- und Inhaltsbegriffe, der
auf diesem beruht, relativiert. .

- Das Beispiel Somlos hat am schonsten gezeigt, welche
theoretische Schwierigkeiten entstehen, wenn die transzenden-
tale Methode auch in der Rechtsphilosophie angewandt wird..
Die Formen, die der Rechtserkenntnis zur Voraussetzung die-
nen, haben ihre Wurzeln in der Erfahrung und entstehen durch
die Abstraktion, wie die allgemeinen Begriffe, aber sie konnen .
von der FErfahrung nicht frei werden. Wenn wir diese als a-
priori unbedingte Kategorien auffassen,.bedeutet das nichts an--



87

deres als Hypostase von Tatsachen die” zum rationadlen’ Dogma-
tismus fiihrt, :

Das ist dem Verfahren der Begrxffsxurlsprudenz ahnllch
die aus der Erfahrung Werte abstrahiert®® um dann bestimmte
Erfahrungserscheinungen kategorisch = auszuschliessen.. Wir
konnen Beispiele dafiir in der Begriffsjurisprudenz (Vertrag zu-
gunsten Dritter) und auch bei Somlé (Vélkerrecht und Staaten-
verbindung) vorfinden. DaBl die Formbegriffe sich dem Inhalts-
begriffe ndhern, beeinfluBt Somlds Auffassung, daB die Form-
begriffe notwendig in-allen rechtlichen Begriffen enthalten sind.
Die relative Geltung dieser bedeutet die Leugnung dessen, daB
im Rechte solche absoluten Formen gegeben und -erreichbar
sind.** Der Inhalt ist eine besondere Form und die Form allge-
meiner Inhalt. Somlé hat mit der Definition des Rechtsbegriffes
angefangen und jéde Frage des Rechtes und ihre Losung hat er
mit dem dogmatisch gegebenen Rechtsbegriff determiniert, weil
er alles ausschlieBt, was unter seinen Rechtsbegriff nicht sub-
summmiert werden kann. Eine solche a priori Definition des.
Rechtes kann auf Kanf zuriickgefithrt werden und ist ein ge-.~
meinsamer Zug der transzendentalen Rechtsphilosophien. Soml¢
hat in der ,,Ersten Philosophie® die Urteile und nicht die Be-=
griffe als erste Voraussetzungen bezeichnet; trotzdem fingt er
seine Rechtsphilosophie mit dem Rechtsbegriff an. Er sieht das
genus proximum des Rechtes in der Norm, in der wir neben
den Sollenselementen auch Seinselemente finden. Die natiirliche
Person als Rechtssubjekt und die Pflicht haben auch in der
Rechtsphilosophie die selbe Bedeutung wie wir sie schon in der
,Ersten Philosophie** anerkannt haben. Wir finden in der
Theorie Somlds auch die Wendung des Rechtes zur Ethik. Das
Recht ist die Norm einer Macht, die regelmidBig und im weiten
Kreise wirkt und stindigen Charakter hat. Somlé hat unver-
mittelt die Macht zum Kriterium des Rechts gemacht, obwohl
seine Theorie nicht als einseitige Machttheorie betrachtet wer-
den kann.* Die Erkldrung des Rechtes mit der obersten Gewalt
ist eine Definition,*® die den Fehler des ,,obscurum per obscu-

83 Horvdth (VL.), 62—66.
8¢ Barna Horvdth (VL.), 66.
85 Moor (V.), 164.

88 Horvdth (VL.).



88

rius“ aufweist. Was sollen wir als oberste Macht betrachten?
Wir konnen namlich die oberste und stindige Macht ohne
rechtliche Legitimation nicht erfassen. Diese oberste Macht
kann die Normen einer anderen Macht nach Somlé nicht befol-
gen. Was geschieht aber z. B. mit den Normen der Sprache, als
Konvention? Es gibt dann keine solche oberste Macht. Somlo
konnte mit diesem Rechtsbegriffe das Volkerrecht nicht in
Ubereinstimmung bringen und hat es darum vom Gebiete des
Rechtes ausgeschlossen.

Der Staat ist nach Somldé eine Form der Gesellschaft,
welche durch die rechtliche Macht bestimmt ist. Damit konnte
er aber die Lehre von den Staatenverbindungen nicht in Uber-
einstimmung bringen, und so hat er. die Staatenverbindungen
nicht als Staaten bezeichnet. Zum Schlusse konnen wir noch
die Souverinitdt als einen Formbegriff erwidhnen, der in die
Ebene des Staates gehort. ‘ ' ‘

Damit haben wir nun die wichtigsten Formbegriffe Som-
los dargéstellt. Alle anderen rechtlichen Probleme haben bei
"Somlé die sélbe Beschaffenheit, die wir bisher kenmen gelernt
haben. Alle richten sich nach dem Rechtsbegriff, als dem wich-
tigsten Formbegriff. o '



Zusammenfassung.

Die neukantische Schule ist heute eine der bedeutendsten
Schulen der Rechtsphilosophie und die sich an sie kniipfende
Literatur nimmt einen hochst beachtenswerten Platz in der
Rechtstheorie ein.

In dieser Schule treten die methodischen Fragen der
Rechtstheorie in den Vordergrund und dadurch hat die trans-
zendentale Logik in der Rechtsphilosophie Bedeutung gewonnen.
Die transzendentale Logik schaltet das Irrationale aus der
Rechtsphilosophie und somit auch aus dem Rechte aus und
schreibt dem Logischen ausschliessliche Bedeutung zu, Sie ver-
sucht .auch in der Rechtstheorie die Untérscheidung von Form
(Kategorie) und Inhalt konsequent durchzufithren und die
" Rechtstheorie auf dem Prinzip der Aprioritdt der Formbegriffe
aufzubauen. Die neukantische Schule will den absoluten Charak-
ter der Rechtstheorie erweisen und ndhert sich dadurch dem
Naturrecht. Die Gedankenginge, welche wir bei den hier be-
handelten Rechtstheoretikern beobachten konnten, sind fiir die
ganze Schule charakteristisch.

Auf Grund der bisherigen Ausfiihrungen konnen wir fest-
stellen, dass die Anwendung der transzendentalen Methode uns
keine befriedigenden Ergebnisse zu bieten vermag. lhre kon-
sequente Durchfithrung miisste den Unterschied zwischen Phi-
losophie und Rechtstheorie aufheben. Die Beibehaltung dieser
Unterscheidung aber muss die absolute Aprioritit in der Rechts-
theorie aufgeben und so entfernt sie sich von der reinen, trans-
zendentalen Methode. Die transzendentale Logik kann nicht
von der geschichtlichen und gesellschaftlichen Wirklichkeit des
Rechtes loskommen, welche sie ausschalten will und die



90

Probleme der Rechtstheorie werden solcherweise nicht geldst,
nur umgedreht.

Zwischen der Scylla der Metaphysik und der Charybdis der
Erfahrung gibt es keine Meerenge, durch die wir das Schiff der
Rechtstheorie hindurchsteuern koénmen. Der Gegensatz von
Erfahrung und Uber-eriahrung (Metaphysik) ist beschlossen in
dem Gegensatz von Wirklichkeit und Wert, der nicht in abso-
luter Divergenz, sondern nur in wechselseitiger Anndherung
losbar ist. Der Kritische Relativismus fiihrt uns seinem Wesen
nach nicht zwischen den beiden Extremen hindurch, sondern
fasst beide wissenschaftlich zusammen. Wir kénnen die Ein-
seitigkeit des Dogmatismus nur dann vermeiden, wenn wir die
moglichen Synthesen von Wirklichkeit und Wert unter'suchen.'
Die Rechtstheorie kann nicht die geschichtliche Wirklichkeit
des Rechts entbehren und darf auch nicht die soziologische
Wirklichkeit des Rechts iibersehen. Die immanente Anschauung
des Rechts verhilft uns zu intuitiven Kategorien, welche einen
normativen Charakter besitzen und die das wissenschaftliche
Ordnen entsprechend den autonomen Zielen des Rechts: voll-
ziehen. Die darauf aufgebaute Rechtswerttheorie erfiillt die he-
teronomen Ziele des Rechtes. Rechtstheorie und Rechtswert-
theorie streben nach Rationalitit, doch enthalten sie in ihrer
Beziehung auf Erfahrung und Intuition immer auch irrationelle
Elemente., Gemeinsames Erfassen von Wirklichkeit und Wert
wiirden den Gegenstand einer Rechtstheorie bilden, welche zwar
mit dem relativen Charakter ihrer Ergebnisse rechnet, doch den
wissenschaftlichen: Charakter der Rechtstheorie nicht preisgibt.
Ihre Ergebnisse wiirden rechtlichen Charakter tragen, aber auf
den Anspruch des Absoluten verzichten. Ein solches Verfahren
entsprache unserer Uberzeugung nach einem richtig verstan—
denen kritischen Positivismus. ) _

Den einseitigen, aprioristischen Charakter der neukanti-
schen Rechtsphilosophie hat schon Horvdth® in dhnlicher Weise
einer Kritik unterzogen, wie sie hier erfolgt ist. Nach der Abkehr
der Rechtsphilosophie von der Neu-Kantischen Schule haben
sich rechtw1ssenschafthch’e Methoden herasgebildet, welche’
nicht einen, sonderen zwei Erkenntnisgegenstinde in das Recht

87 Horvdth (1), (VL).



91

aufnehmen, die Moglichkeit einer einheitlichen Rechtserkenntnis
leugnen, die Wirklichkeit des Rechtes beriicksichtigen, aber
zugleich seinen Wertcharakter betonen. Da das Recht zwei
Erkenntnisgegenstinde hat, kann in Bezug darauf nur eine
reflektierende und nicht eine konstitutive Methode angewendet
werden. Als solche Methoden, welche die doppelte Gegenstind-
iichkeit des Rechts gebiihrend in Betracht ziehen, dennoch aber
Methodensynkretismus vermeiden, erscheinen uns die synop-
tische Methode von Horvdth und die ideal-realistische Methode
von Gurwitsch. Beide sind reflektierende Methoden, gehen von
der Wirklichkeit aus, und untersuchen im Recht zwei Er-
kenntnisgegenstinde.

~ Die Rechtsphilosophie muss gleicherweise dem Wesen des
Rechts wie dem Wesen der Philosophie gerecht werden. Es ist
das historische Verdienst der -transzendentalen Rechtsphilo-
sophie den Wissenschaftscharakter der Rechtstheorle im 19.
Jahrhundert neuerlich betont zu haben.

Fiir die freundliche Durchsicht und Korrektur der deut-
schen Fassung bin ich Herrn dr. Hans Aufricht zu herzlichem
Dank verpilichtet.




Literatur.

Alexander, M.: Kants Leben, Entwicklung u. Philosophie 1881.
(Ungarisch). - :

Adler, Max: Soziologie und Erkenntniskritik. Jb. f. Soz. Bd. L
1925, S. L.

Bauch, Bruno: Kant. (Gesch. der Philosophie V.) 1920.

Bergbohm, Karl: Jurisprudenz und Rechtsphilosophie, 1892, .

Binder, Julius: Kantianismus und Hegelianismus in -der Rechtsphilo-
sophie. Arch. f. R. u. W. phil. 20 (1926—27), 251—79. Rechtsbegriff und
Rechtsidee. Bemerkungen zur Rechtsphilosophie Rudolf Stammlers 1915.

Cassirer, Ernst: Kants Leben und Lehre (Ergidnzungsband zur
Kants Ausgabe Bd. XI.) 1921.

Cohen, Hermann: Logik der reinen Erkenntnis. 3. Aufl. 1922, (L)
Kants Begriindung der Ethik nebst ihrer Anwendung auf Recht, Religion
und Geschichte. (1877). 2. Auil. 1910. (IL).

Gysin, Arnold: Rechtsphilosophie und Jurisprudenz. 1927.

Hippel, Ernst v.: Zur Kritik einiger Grundbegrifie in der reinen Recht-
lehre Kelsens. Arch. d. off. Rechts, Neue Folge, 1923, 327—346.

Horvdth, Barna: Idee der Gerichtigkeit. Zschr. 1. 6if. Recht. 1928, 508-—
544. (1.) Naturrecht und Positivismus. (Ung.) 1928. (11.) Hegel und das Recht.
Zschr. . 6ff. Recht. 1932. (12), 52 {i. (IIl.) Die Natur der sittlichen Norm.
(Ung.) 1926 (IV.) Einfithrung in die Rechtswissenschaft (Ung.) 1932 (V.)
Die ungarische Rechtsphilosophie. Arch. f. Rechts- u. Wirtschaftsphil. 24.
(1930), 37 fi. (VL.).

Husserl, Edmund: Logische Untersuchungen. Bd. 1. 2, Aufl. 1913.
Bd. 1I. 1. Teil, 2. Aufl,, 1913, 2. Teil, 2. Aufl. 1921. Transzendentale und
formale Logik. 1929.

Jockel, Wilhelm: Hans Kelsens rechtstheoretische Methode, 1930.

Kant, Immanuel: Kritik der reinen Vernunft. Kant’s Werke, hsg. v. E.
Cassirer Bd. III. 1922. )

Kaufmann, Erich: Kritik der neukantischen Rechtsphilosophie. Eine
Betrachtung iiber die Beziehungen zwischen Phil. u. RW. 1921.

Kaufmann, Felix: Logik und Rechtswissenschaft. Grundriss eines
Systems der reinen Rechtslehre. 1922 (1) Die Kriterien des Rechts. 1924



93

(II.) Theorie. der Rechtserfahrung oder reine RechtSIehre Zschr. f. off.
Recht, Bd. IIl., 1922, S. 236 fi. (H1.).

Kelsen, Hans: Hauptprobleme der Staatsrechtslehre. 2. Aufl: 1923 ()
-Das Problem der Souveridnitit und die Theorie des Voélkerrechts. 2. Aufl.
1928 (II.) Allgemeine Staatslehre. 1925 (1I.) Rechtswissenschaft und Recht.
S. A. aus der Zeitsch. f. 6ff. R., Bd. 1II, Heft. 1 u. 2. (IV.) Das Verhiltnis
von Recht und Staat im Lichte der Erkenntniskritik. Zeitsch. f. 6ff. R.
1921, 453 fi. (V.) Die philosophischen Grundiagen der Naturrechtslehre und
des Rechtspositivismus. 1928, Philosophische Vortrige 31. (VL) Die Idee
.des Naturrechts. Zeitsch. f. 6ff. Recht, 1928, Bd. VIIL., H. 2. (VIL). .

Kelsen—Moor: Die Grundziige der Staatslehre. 1927. (Ung.).

Kirchmann, J. H. v.: Die Wertlosigkeit der Jurisprudenz als Wissen-
schaft. 1848.

Kraft, Julins: Von Husserl zu Heidegger. Kritik der phdnomenolo-
gischen Philosophie. 1932 (I.) Die Bedeutung der phanomenologischen:
Rechtsphilosophie. Kant-Studien 31 (1926) 286—296. (II.) Die Methode
der Rechtstheorie in der Schule von Kant und Fries. 1923 (II1.).

Kroner, Richard: Von Kant bis Hegel. Bd. I, 1921, Bd. II, 1924.

Kiilpe, Oswald: Einleitung in die Philosophie. 10. Aufl. 1921.

Lask, Emil: Gesammelte Schriften. Hsg. von E. Herrigel. 1923.
3. Bd=.

Marck, Siegfried: Substanz- und Funktionsbegriff in der Rechts-
philosophie. 1925.

Moér, Julius: Das Logische im Recht. Rev. int. de la Théorie du
droit, 2 Arch. Nr. 3. () Reine Rechtslehre, Naturrecht und Rechtspositi-
vismus. Kelsen Festschrift (Gesellschaft, Staat und Recht 5. 58—105) 1931
(II.) Stammlers Lehre vom richtigen Recht. (Ung.) 1911 (III.) Der Begriff
des Rechts und das Problem des Anarchismus-in Stammlers Rechtslehre.
(Ung.) 1911 (IV.) Der Begriff der Gesellschaft. (Ung.) Einfiilhrung in die
Rechtsphilosophie. (Ung. 1923. (V.).

Natorp, Paul: Logik., 2. Aufl. 1910. (I) Emfuhrung in den kritischen
Idealismus. 1919 (I1.).

Radbruch, Gustav: Einfiilhrung in die Rechtswissenschaft. 5/6. Aufl.
1925.

Rickert, Heinrich: Der Gegenstand der Erkenntnis. Einfithrung in die
Transzendentalphilosophie, 4. u. 5. Aufl. 1921.

Riehl: Der philosophische Kritizismus, 1876.

~ Sander, Fritz: Rechtsdogmatik oder Theorie der Rechtserfahrung?
Zeitschr. f. 6ff. Recht, Bd. 1, 1921. H. 5. u. 6., 511—670 (I.) Alte und neue
Staatsrechtslehre. Zschr. f. 6ff. Recht 1921 (2) 176—230 (IL) Kelsens
Rechtslehre, Kampischrift wider die normative Jurisprudenz, 1923 (IIL).

Sauer, Wilhelm: Rechtswissenschaft und Als-Ob-Philosophie. Zeitschr.
f. die ges. Strafrw. Bd. 41 (1920) 423 ff.

Schreier, Fritz: Grundbegriffe und Grundformen des Rechtes. Wiener
staats. wiss. Stud. Neue F. Bd. IV. 1923 (L) Die Wiener rechtsphilosophi-
sche Schule. Logos, Bd. 11, 310 ff. (IL).



94

Simmel, Georg: Einleitung in die Moralwissenschaft, 1892.

Somlé, Felix: Juristische Grundlehre, 1917 (L.).

Somlo, Felix: Gedanken zu einer ersten Philosophie. 1926 (IL).

- Spann, Othmar: Bemerkungen iiber das Verhiltnis von Sein und Sol-
len. Zschr. f. 6ff. R. 1922—23 (3), 555 fi.

Stammler, Rudolf: Wirtschaft und Recht, 4. Aufl. 1921 (I.) Theorie
der Rechtswissenschaft, 1911 (I.) Lehrbuch der Rechtsphilosophie, 2. Aufl.
1923 (IIL).

Varga, Alexander: Die. Philosophie von H. Rickert (Ung.) 1931 (I.)
Die transzendentale Deduktion bei Kant. (Ung.) 1926 (IL.).

Walz, G. A.: Kritik der phanomenologischen reinen Rechtslehre. 1928

Windelband, Wilhelm v.: Die Geschichte der neuen Philosophie 2.
Bde (1880).



INHALT

. " Seite

Vorbemerkung — e — e e — 1
I. Die Grundfragen der Transzendentalphilosophit — — — — — 3
1. Die Erkenntnistheorie vor Kant — — — — — — — 3

2. Die Transzendentalphilosophie bei Kant — — — — — §

a) Ubersicht — — — — — — — — — _— — 5

b) Die transzendentale Asthetk — — — — — — 6

¢) Die transzendentale Logik — — — — — — — 7

d) Das Wesen der transzendentalen Erkenntnis — — 10

3. Die neukantische Schule — — — — — — — — — 17

-a) Die Marburger Schule — — — — — — — — 17

b) Cohen und Natorp — — — — — — — — — 19

¢) Die Badener Schule - — = = = — — 24

d) Heinrich Rickert — — — — — — — __ — 24

e) Emil Lask — — — — — — — _ — — — 30

Il. Die transzendentale Methode in der Rechtsphxlosopme — — — 40
1. Vorbemerkung e - — . — 40

2. Rudoli Stammler — — — — — — — — — — . 4]

3. Hans Kelsen — — — — — — — — — — — — 56

4. Felix Soml¢ — - — — — — — — — —— — 79
Zusammenfassung — — — — — — — — — — — — — §9

Literatur — — — — — — — — — — — - . — _ 92







