
51 

ACTA UNIVERSITATIS SZEGEDIENSIS 
DE ATTILA JÓZSEF NOMINATAE 

ACTA JURIDICA ET POLITICA 

Tomus XLII. 
Fasciculus 2. 

HEINZ HOLZHAUER 

Geburt der Strafe" 

Szeged, 1992 





ACTA UNIVERSITATTS SZEGEDIENSIS 
DE ATTILA JÓZSEF NOMINATAE 

ACTA JURIDICA ET POLITICA 

Tomus XLII. 
Fasciculus 2. 

HEINZ HOLZHAUER 

Geburt der Strafe" 

Szeged, 1992 



Edit 

Comissio Scientiae Studiorum Facultatis Scientiarum Politicarum et Juridicarum 
Universitatis Szegediensis de Attila József nominatae 

JÓZSEF BALÁZS, ELEMÉR BALOGH, LAJOS BESENYEI, EMESE ÉGETŐ, IMRE 
MOLNÁR, FERENC NAGY, KÁROLY NAGY, PÉTER PACZOLAY, BÉLA POKOL, 
JÓZSEF RUSZOLY, ISTVÁN SZENTPÉTERI, ANDRÁS TAMÁS, JÓZSEF VERES 

Redigit 
KÁROLY TÓTH 

Nota 
Acta Jur. et Pol. Szeged 

Kiadja 

a Szegedi József Attila Tudományegyetem Állam- és Jogtudományi Karának 
tudományos bizottsága 

BALÁZS JÓZSEF, BALOGH ELEMÉR, BESENYEI LAJOS, ÉGETŐ EMESE, 
MOLNÁR IMRE, NAGY FERENC, NAGY KÁROLY, PACZOLAY PÉTER, POKOL 
BÉLA, RUSZOLY JÓZSEF, SZENTPÉTERI ISTVÁN, TAMÁS ANDRÁS, VERES 

JÓZSEF 

Szerkeszti 
TÓTH KÁROLY 

Kiadványunk rövidítése 
Acta Jur. et Pol. Szeged 

ISSN 0324-6523 



Geburt der Strafe ist der Titel eines 1951 erschienenen Buches von 
Viktor Achter, der im Vergleich mit anderen strafrechtsgeschichtlichen 
Buchtiteln reißerisch klingt. Ort dér Geburt war danach das westfränkische und 
ostspanische Gebiet, die Zeit das 11. bis 13- Jahrhundert. Es ist dies die Zeit der 
okzitanischen und etwas späteren provenzalischen Sprache und Kultur, die in 
den Albigenserkriegen ausgelöscht wurde. Mit seiner These steht Achter in 
Gegensatz zu wohl allen anderen Autoren, von denen zwar einige die 
Anwendung des Strafbegriffs auf vor— und frühmittelalterliche Erscheinungen 
problematisieren, die aber im Ergebnis alle ohne zeitliche Einschränkung von 
Strafe und Strafrecht sprechen. Mommsens "Römisches Strafrecht" vom Jahr 
1899 dafür anzuführen, wäre vielleicht unschlüssig, weil eine Geburt der Strafe 
im mittelalterlich—europäischen Rechtskreis es nicht ausschlösse, daß der 
antike Rechtskreis die Strafe bereits gekannt hat, womit dem Languedoc des 
Mittelalters immer noch der Ruhm einer Wiedergeburt bliebe. Aber in sein im 
Jahre 1905 herausgegebenes Werk "Zum ältesten Strafrecht der Kulturvölker" hat 
Mommsen auch die Germanen aufgenommen und bereits im Jahre 1842 hatte 
Emst Wilda sein Standardwerk über "Das Strafrecht der Germanen" erscheinen 
lassen. Seitdem enthalten alle Lehrbücher der deutschen Rechtsgeschichte 
schon zur germanischen Epoche ein Kapitel über das Strafrecht. 

Allgemein wird nicht verkannt, daß sich im Hochmittelalter, und in 
Südwestfrankreich vielleicht zuerst, wichtige Änderungen vollzogen haben. Ja, 
man könnte zahlreiche Autoren dafür anführen, daß im Hochmittelalter zwar 
nicht die Strafe überhaupt, wohl aber die peinliche Strafe geboren wäre1. 
Freilich würde keiner dieser Autoren leugnen, daß auch schon im Vor— und 
Frühmittelalter peinlich gestraft wurde2; die literarischen Quellen sowohl wie 
die merovingischen und karolingischen Rechtsquellen, die dies belegen, sind 
allzu deutlich. Aber der epochale Umschwung von den älteren Vermögensbußen 
zu einem System der peinlichen Strafe wird allgemein erst im Hochmittelalter 
gesehen3. Im Zusammenhang damit nimmt das Strafrecht damals besondere 

* "Man kann die Ausbildung eines strengen Strafrecht geradezu als die staatliche Arbeit 
des Mittelalters bezeichnen". Dieser Satz Ernst Mayers ist nach Gemhuber, Die 
Landfriedensbewegung in Deutschland 1952, S. 138 heute Allgemeingut der rechtshistorischen 
Literatur. 

^ Vgl. etwa die für den gegenwärtigen Meinungsstand immer noch repräsentative 
Darstellung bei Eberhard Schmidt, Einführung in die Geschichte der deutschen Strafrechtspflege, 

3. Aufl. 1965, §41 . 
3 Vgl. Hans Hirsch, Die hohe Gerichtsbarkeit im deutschen Mittelalter. 1922, darin 

Zweiter Teil; "Vom Hochgericht zum Blutgericht". 

3 



prozessuale und gerichtsverfassungsäßige4 Züge an. Strafrecht beginnt, sich vom 
Zivilrecht zu unterscheiden und unterschieden zu werden, so daß jedenfalls von 
einer Geburt des Strafrechts gesprochen werden könnte. 

Aber Achter hebt auf etwas anderes ab, darauf nämlich, daß es bis dahin 
stets die Tat gewesen sei, auf die Strafe reagiert habe. Jetzt erst, in den 
südfranzösischen Urkunden um die Mitte des 12. Jahrhunderts, komme der 
Täter in den Blick und würden Strafbarkeit und Strafe nicht mehr ausschließlich 
nach der Tat, sondern auch nach dem Täterwillen bestimmt. Jetzt löse sich der 
starre Schematismus von Tat und Buße und werde die Strafe dem Täter 
secundum quantitatem et qualitatem seiner Missetat zugemessen. Die These, 
daß das Recht des frühen Mittelalters ein reines Erfolgsstrafrecht gewesen sei, 
hat Ekkehard Kaufmann in seiner juristischen Dissertation vom Jahre 1958 
erheblich eingeschränkt. Damit hat die Folie, vor die Achter seine Geburtsthese 
gestellt hatte, an Glanz verloren. Offensichtlich unter dem Eindruck Achters 
sprach Heinrich Mitteis in der 2. Auflage seines Lehrbuchs in der Überschrift 
über dem die germanische Zeit betreffenden 9. Kapitel nicht mehr von den 
"Anfängen des Strafrechts (so in der 1. Auflage von 1949), sondern von den 
Unrechtsfolgen"5 Liegt das Problem parallel zu dem des Staatsbegriffes, der im 
19. Jahrhundert ohne weiteres auf die fränkischen Verhältnisse angewendet 
wurde, was sich als Ergebnis der bekannten begriflFstkritischen Debatte von 
Georg von Below bis Otto Brunnerentscheidend gewandelt hat? Die folgenden 
Überlegungen verfolgen weniger die begriffliche als die geschichtliche Frage 
nach Kontinuität der Entwicklung der Unrechtsfolgen. Der Reiz, sich wieder 
einmal mit der unmodern gewordenen frühen Strafrechtsgeschichte zu 
befassen, liegt . in einer gewissen rechtsethnologischen Sicht, die dem 
Rechtshistoriker vor allem durch englische und nordamerikanische 
Veröffentlichungen nahegelegt wird. 

Die älteren germanisten, die für eine frühe Zeit ohne weiteres schon 
von Strafrecht sprechen, sind dabei weniger von einem Begriff ausgegangen als 
davon, daß bereits die germanischen Volksrechte von homicidium, raptus, 
furtum, incendium usw. sprechen. Alle diese Begriffe bezeichnen 
Rechtsverletzungen gegenüber anderen. Nach der Lehre der älteren 
Germanisten hatten diese Taten zunächst zur Folge, daß der Verletzte den Täter 
befehden durfte. Zum Strafrecht wurden diese Fälle gerechnet, weil die Fehde 
nicht als natürliche Rache, sondern als Rechtseinrichtung gesehen wurde. Noch 
mehre war es aber die Alternative, daß der Verletzte anstatt der Fehde den Weg 
einer Bußklage beschreiten konnte, die hier von Strafrecht sprechen ließ. 

4 Infolge des Zusammenhanges der peinlichen Strafe mit der handhaften Tat (dazu 
unten) ist e s das gebotene Thing, das sich zum Blutgericht entwickelt: Hirsch, Die hohe 
Gerichtsbarkeit, 1922, 178 und öfter. 

5 Zugleich stellt er an den Anfang des die fränkische Zeit betreffenden 19- Kapitels 
jedoch die distanzierende Bemerkung: "Daran, daß die fränkische Zeit bereits ein wirkliches, wenn 
auch noch unfertiges Strafrecht gekant hat, halte ich gegen Achter fest". (2. Aufl. 1952, S. 61.) 

6 Otto Brunner, Land und Herrschaft, 5- Aufl. Wien 1965, S. 111. ff. 

4 



Indessen kannte die ältere Germanistik noch eine andere Erscheinung, die den 
Begriff von Strafe und Strafrecht mehr erfüllte als jene Bußfälle. Es waren dies 
Taten, durch die nicht Rechtsgüter Einzelner, sondern der Allgemeinheit verletzt 
wurden. Dieser Unterschied ist elementar und noch heute geläufig. Von 
Friedens—, Hoch— oder Landesverrat, von Staatsgefährdung, Strafen gegen die 
Landesverteidigung, gegen die öffentliche Ordnung und gegen die Umwelt 
spricht das geltende Strafgesetzbuch. Jeder, auch einer frühen Gemeinschaft gilt 
das, was sie konstituiert, als Wert, den sie gegen Angriffe schützt. Für die 
Germanen sei nur an die bekannte Tacitus—Stelle aus Kap. 12 der Germania 
erinnert, wo den sühnbaren delicta die mit Tod bedrohten scelera 
gegenübergestellt werden: Landesverrat, Feigheit im Kampf und die corpore 
infames werden genannt, was auf irgendwelche geschlechtlichen Verstöße 
deutet. Gerade die ältere Germanistik hat nun diesen Unterschied von 
Verletzungen allgemeiner und Verletzungen privater Rechtsgüter betont, 
nämlich in der besonders mit dem Namen Heinrich Brunner7 verbundenen 
Lehre von der Friedlosigkeit8. Jede Missetat — dies der von Brunner bevorzugte 
Ausdruck — machte danach den Täter friedlos, und zwar entweder absolut 
gegenüber allen oder relativ nur gegenüber dem Verletzten. Die absolute 
Friedlosigkeit habe die Lösung aller Rechtsbande in Staat, Sippe und Familie 
bedeutet, die Frau des Friedlosen zur Witwe, seine Kinder zu Waisen gemacht, 
bußlos habe ihn jeder erschlagen dürfen, ja sollen. Der relativ Friedlose sei 
dagegen nur der Fehde des Verletzten ausgesetzt gewesen, nur dieser habe ihn 
bußlos erschlagen dürfen. Die später aufkommenden Leibesstrafen deutete 
Brunner als "Abspaltungen" von der mit der Todesstrafe gelichgesetzten 
absoluten Friedlosigkeit.9 

Heute erscheint diese Lehre von der absoluten und relativen 
Friedlosigkeit allzu dogmatisch. Die Annahme eines Yehá&recht stößt auf das 
Bedenken, daß dem frühen Gericht fast alle Mittel fehlen, berechtigte Fehde von 
unberechtigtem Angriff zu unterscheiden. Die Bußfälligkeit resultiert aus dem 
Anerkenntnis des Beklagten oder seinem Unterliegen vor Gericht, beides aber 
ist weniger auf das außerprozessuale Geschehen bezogen als auf die 
Berechtigung der Klage, wie sie sich allein durch den Prozeßausgang erweist. 
Wenn die Bußtaxen der Volksrechte aus den Friedensschlüssen der 
Fehdegegner entstanden sind, wie wir heute annehmen1 0 , dann haben die 

^ Heinrich Brunner war aus dem Institut für österreichische Geschichtsforschung 
hervorgegangen und seit 1873 als Nachfolger Homeyers Inhaber des germanistischen Lehrstuhls 
an der Berliner Juristenfakultät. 

° Kurz zusammengefaßt in Heinrich Brunner, Grundzüge der deutschen 
Rechtsgeschichte, 7. Aufl. hrsg. v. Ernst Heymann, 1967, § 8. S. 1 8 - 2 1 . 

9 Abspaltungen der Friedlosigkeit in: Forschungen zur Geschichte des deutschen und 
französischen Rechtes. Gesammelte Aufsätze, 1894, S. 444 ff. 

Diese Auffassung gehl zurück auf Franz Beyerle, Das Entwicldunsproblem im 
germanischen Rechtsgang, Deutschrechtliche Beiträge X. 2. 1915, S. 69 ff-

5 



tatbestandsmäßigen Handlungen ihre allmähliche Diskriminierung erst auf 
diesem Wege erfahren. 

Nun geht es hier nicht um eine Überprüfung der Theorie der 
Friedlosigkeit, sondern nur darum, ihre richtige Unterscheidung von 
Rechtsgütern der Rechtsgemeinschaft und privaten Rechtsgütern fruchtbar zu 
machen für die Frage nach der Geburt der Strafe. Die Reaktion auf die 
Verletzung eines öffentlichen Rechtsguts erscheint deswegen von Anfang an als 
Strafe, weil das dafür konstitutive Element des Gemeinschaftlichen Allgemeinen, 
Öffentlichen bereits mit der Qualifizierung des verletzten Rechtsgutes als 
öffentliches gegeben ist. Dieses Rechtsgut mag eine Person sein: der König, 
Herzog oder ein Priester, oder eine Sache: die Gerichtsstätte oder ein Tempel, 
oder ein Verhalten, wobei außer Krieg und Kult auch die Fortpflanzung ein Feld 
zu sein scheint, auf dem es besonders früh zu gemeinschaftsbildenden 
Regelungen kommt. 

Private Rechtsgüter werden verletzt durch den Angriff auf einen 
anderen oder den Eingriff in seine Rechtssphäre, das sind die ihm 
unterstehenden Menschen, Tiere und Sachen. Solange die Reaktion auf die 
Verletzung willkürlich, privat und subjektiv ist, ist sie Repressalie und ihr Motiv 
Rache. Damit sie Strafe wird, müssen beide Beteiligte auf einem gemeinsamen 
Rechtsboden stehen. Für eine moderne Rechtsordnung ist diese Gemeinsamkeit 
ausgedrückt und beschlossen in der Geltung der staatlichen Strafhorm für die 
Tat des einen an dem anderen. Diese Gemeinsamkeit kann aber auch von 
beiden, dem Täter und dem Strafenden, hergestellt worden sein z.B. durch 
einen Vertrag. Die Vertragsstrafe hat in den Pönformeln antiker und 
mittelalterlicher Urkunden eine lange Geschichte,11 die aber aus dem 
öffentlichen Strafrecht hinausführt und auch heute einen Teil des Zivilrechtes 
bildet.12 Die Gemeinsamkeit zwischen Täter und Strafendem kann auch nach 
der Tat hergestellt werden, indem sich der Täter der Reaktion auf seine Tat 
unterwirft. Besonders das Spätmittelalter wird sich in seiner Verunsicherung 
über sein ius puniendi, die durch den Übergang zu einem neuen modus 
procedendi hervorgerufen ist, in exzessivem Maß dieses Mittels bedienen. Das 
Geständnis, zu dessen Erlangung der Inquisit auch dann gefoltert wird, wenn 
ihn zwei an sich ausreichende klassische Zeugen überführen, ist weniger 
Geständnis der Tat als Anerkenntnis der Schuld und Eingeständnis der 
Strafwürdigkeit.13 

Diese letzten Bemerkungen zu den Pönformeln und zum Geständnis im 
Inquisitionsprozeß führen nur scheinbar aus dem Zusammenhang heraus. In 
diesen Fällen verstärkt die vorangehende oder folgende Unterwerfung den 
Strafcharakter der Reaktion, in unserem Zusammenhang geht es darum, worin 
der Strafcharakter am Anfang begründet war. 

1 1 Holzhauer, Artikel Pönformel in: Handwörterbuch zur Deutschen Rechtsgeschichte 
(HRG), hsg. von Adalbert Erler und Ekkehard Kaufmann, Bd. 3 1984 Sp. 1786 ff. 

1 2 Vgl. Titel "Vertragsstrafe" BGB §§ 336-345. 
1 3 Holzhauer, Artikel "Geständnis", HRG Bd. 1, 1971, Sp. 1629 ff-

6 



Der gemeinsame Rechtsboden, auf dem beide Beteiligte stehen müssen, 
damit die Reaktion des einen auf die Verletzung durch den anderen Strafe 
genannt werden kann, bildet sich allmählich und kann am Anfang die eine oder 
andere Gestalt haben. Insofern kann durchaus schon im Bußprozeß eine 
Erscheinung beginnenden öffentlichen Strafrechts gesehen werden. Am Anfang 
arbeitet der Bußprozeß mit dem Mittel der Einwilligung des Beklagten. Denn 
Ziel des Prozesses bleibt das nicht erzwingbare Urteilserfüllungsgelöbnis des 
Beklagten. Indem dessen Verweigerung aber zu einem Achtfall wird,14 erhält der 
gesamte Bußprozeß objektiv—rechtliche Züge. Ob auch die Fehde als 
strafrechtliche Erscheinung angesprochen werden kann, bleibt zweifelhaft. 
Zwischen den Fehdegegnern fehlt es an jeder Vergemeinschaftung. Der ganz 
herrschenden Ansicht, die eine Zulassung der Fehde durch die Gemeinschaft 
annimmt, kann trotz Heinrich und Otto Brunner15 nicht gefolgt werden. Gewiß 
gibt es im Hochmittelalter Vorschriften über zulässige Vorgehen in einer Fehde. 
Derartige Vorschriften sollten das Fehdeunwesen einschränken. Der 
Gegenschluß, daß eine sich in diesen Schranken haltende Fehde in einem 
positiven Sinne zugelassen gewesen wäre, geht aber zu weit. Diese Auffasung 
erscheint unhistorisch, für das 19. Jahrhundert allerdings charakteristisch. 
Ausgehend von einer modernen Rechtsordnung glaubte man, die 
Erscheinungen der Rechtswelt restlos mittels der beiden Kriterien rechtmäßig 
oder rechtswidrig einteilen zu können. Erst später kam in der Rechtstheorie der 
Begriff des rechtsfreien Raums auf, und in rechtstheoretischer Hinsicht mag er 
umstritten geblieben sein. Aber in historischer Sicht ist er unbedingt angebracht. 
Die Funktion des frühen Rechtes ist vor allem anderen die Befriedung. Das 
Wachsen des Rechtes ist die Ausdehnung des befriedeten Bereichs. Dabei 
kommt es vor, daß das Recht durch einen ausdrücklichen Erlaubnissatz die 
Gewalt zuläßt, nämlich im Gewaltmonopol der Obrigkeit sowie in den 
Notrechten der Rechtsunterworfenen. Aber der Geltungsbereich solcher 
Erlaubnissätze ist zu unterscheiden von den Lebensbereichen, in denen sich das 
Recht noch nicht durchgesetzt hat. Der wichtigste Bereich dieser Art ist die 
Fehde bis in die frühe Neuzeit hinein. Bisher wurden zwei Lebensbereiche 
betrachtet: Der zunächst geringe, in der Epoche der frühen Rechtsquellen aber 
schnell wachsende Bereich politischer, religiöser und kultureller Allgemeinheit, 
um von Staatlichkeit noch nicht zu reden. Hier gibt es von Anfang an öffentliche 
Strafe. Sodann der Bereich zwischen den Sippen und Familien, der 
inter—segmentäre Bereich}^ wie die Rechtsethnologen sagen: hierher gehören 
Fehde und Buße. 

Schröder—Künßberg, Lehrbuch der deutschen Rechtsgeschichte, 6. Aufl. 1919, S. 87; 
Heinrich Brunner, Deutsche Rechtsgeschichte, 1. Bd. 2. Aufl. 1906, ND 1961, S. 229-

1 5 Land und Herrschaft, wie Fußn. 7 S. 41 ff. 
^ Die Germanen bildeten segmentare Gesellschaften. Dieser Begriff geht auf Emil 

Dürkheim, De la división du travail social, 1893, zurück. Über seine rechtsethnologische 
Verwendung: Uwe Wesel, Frühformen des Rechts in vorstaatlichen Gesellschaften, 1985, S. 211 ff. 

7 



Ein dritter Bereich ist der inner—segmentäre, der Innenraum von Sippe 
und Familie. Daß ihm die geringste Beachtung der germanistischen Wissenschaft 
gegolten hat, erklärt sich mit dem Fehlen von Quellen. Nicht einmal die 
Bezeichnung ist eindeutig. Von Privatstrafrecht wurde früher bisweilen 
gesprochen.1 7 Aber dieser Ausdruck wird auch für andere Einrichtungen 
verwendet und sollte daher vermieden werden. Gemeint sind die Haus— und 
Familienstrafen. Wenn dem römischen pater familias in den Quellen ein ius 
vitae ac necis zugesprochen wird, so dürfte sich die Stellung des germanischen 
Hausvaters davon nicht unterschieden haben. Als archetypischer Fall einer 
Hausstrafe wird gewöhnlich die Tötung der ehebrecherischen Frau durch ihren 
Mann genannt, für die es Beispiele aus dem griechischen, dem römischen und 
dem germanischen Recht gibt. Aber gerade dieser Fall ist nur eingeschränkt 
geeignet, die Hausstrafen zu charakterisieren. Denn die Ehefrau, mag sie auch 
regelmäßig unter die Munt ihres Mannes getreten sein, tritt doch nicht in die 
Sippe des Mannes ein, sondern bleibt ihrer Herkunftssippe verbunden und 
behält gegen diese einen Anspruch auf Schutz. Das hatte der Ehemann in 
Rechnung zu stellen. Daher hat das Verhältnis des Mannes zu seiner Frau auch 
einen inter—segmentären Aspekt, der erst dem Verhältnis des Varhältnis des 
Vaters zu den Kindern fehlt, da diese ausschließlich in die Vatersippe 
hineingeboren werden. Vor allem aber hatte der Hausvater gegenüber den 
Unfreien eine Strafgewalt, über deren Inhalt und Grenzen wir allerdings wenig 
wissen. Ein weites Ermessen dürfte sie gekennzeichnet haben. 

Zuverlässig kann angenommen werden, daß Vermögensstrafen in 
diesem Bereich ausscheiden, nämlich wegen der Vermögenslosigkeit eines 
Delinquenten oder. und das ist nur die andere Seite, weil 
Vermögensverschiebungen innerhalb des Hauses wirtschaftlich und rechtlich 
sinnlos gewesen wären. Auch die Todesstrafe kann, von Affekthandlungen 
abgesehen,1 8 hier keine institutionelle Rolle gespielt haben, wegen der 
tabuverstärkten Tötungshemmung gegen Verwandte und im Verhältnis zu 
Unfreien aus wirtschaftlicher Rücksicht auf deren Arbeitskraft. Unter den Haus— 
und Familienstrafen dominieren daher die Leibesstrafen, und zwar vor allem die 
Prügelstrafe als die typische Knechts— und Kinderstrafe.19 

"Strafen" in diesen drei Bereichen dem "öffentlichen", dem 
inter—segmentären und dem inner^segmentären bedingt in prozessualer 
Hinsicht unterschiedliche Strukturen. Und zwar stehen sich in dieser Hinsicht 
der inter—segmentäre und der inner—segmentäre Bereich polar gegenüber. Im 

1 7 Vgl. Holzhauer, Artikel "Privatstrafe" in HRG Bd. 3 Sp. 1993 ff. 
Ein gutes Beispiel bildet ein Einsprengel in der bekannten Fehde des Sichar: Cumque 

servum, ut exerceret opera, commoneret elevatumque virgam ictibus verberaret..." (Gregor von 
Tours, Historiarum Libri Decem VII 47. abgedruckt bei Karl Kroeschell, Deutsche Rechtsgeschichte 
1, 1972, S. 46). 

1 9 Noch das preußische ALR regelte das elterliche Züchtigungsrecht in Teil II Titel 2 §§ 
86—91 ausführlich und noch heute ist es als Rechtfertigungsgrund anerkannt: 
Schönke/Schröder/Esser StGB 23- Aufl. 1988 Rdn 17 zu § 223-

8 



Bußprozeß streiten Kläger und Beklagter vor dem Richter um die Wahrheit ihrer 
entgegengesetzten subjektiven Rechtsbehauptungen. Der Richter überwacht die 
Regeln des prozessualen Streitens, die Urteiler wissen und weisen das objektive 
Recht. Das Schema dieses Prozesses ist das Dreieck des Parteistreites vor dem 
iudex tertius. Auch im Bereich der öffentlichen Delikte kann diese Struktur 
vorliegen, wobei die Klage dann den Charakter einer Popularklage hat. Aber es 
kommt auch vor, daß der Verkörperer des Gemeinsamen, der König oder sein 
Beauftragter, als Verfolger auftritt; dann ist das graphische Schema des 
Prozesses die vertikale Linie vom inquirierenden Richter herab zum 
Beschuldigten. Oft wird der Richter darüber hinaus als der Verletzte gesehen 
worden sein. Dies gilt noch mehr für Bereiche der Hausfragen, weil hier die 
betroffene Gruppe dem Sippen— oder Familienoberhaupt noch mehr als im 
politischen Verband als "eigene" Sphäre zugeordnet war. 

Mit dem strukturellen ist ein Unterschied des Prozeßzieles gegeben. 
Unmittelbares Ziel des Pateiprozesses ist die Beendigung des Streites der 
Parteien. Nur mittelbar kann es das Ziel dieses Prozesses sein, das den Inhalt 
des Klagevorwurfs bildende außerprozessuale Geschehen zu ermitteln. Das 
kommt recht gut in dem in einer Reihe von Volksrechten vorkommenden Tzp 
der Bußnorm zum Ausdruck, der nicht, wie es modernem Gesetzgebungsstil 
entspricht, die Rechtsfolge an die deliktische Handlung knüpft, sondern an die 
prozessuale Alternative des Unterliegens: Wer das oder das getan hat, heißt es 
da, culpabilis iudicetur aut cum sex iuret.20 Das Über—zeugen des Klägers 
sühnt die Tat nicht anders als die Leistung der Buße. Im Anschluß an Heinrich 
Brunner wird das dahin ausgedrückt, der Parteiprozeß begnüge sich mit einer 
formellen, er strebe nicht nach der materiellen Wahrheit.2 Erklärl ich wird dies 
aus dem eingeschränkten Ziel des Prozesses. Am Anfang der Entwicklung übt 
das Gericht nicht soziale Kontrolle aus, sondern zielt allein auf eine Beendigung 
des Streites der Parteien. Dieses Ziel ist in dem Maß, wie der Prozeß mit der 
Überwältigung oder Vernichtung einer Partei endet, unabhängig von der Klärung 
außerprozessualer Vorgänge als Gegenstand des Streites. Der Zivilprozeß hat bis 
heute diese Struktur und dieses eingeschränkte Ziel bewahrt. 

Ganz anders haben wir uns das Ziel im Familien— und 
Hausstrafenprozeß vorzustellen. Dem pater familias geht es gerade um soziale 
Kontrolle. Sein Interesse, sich an einem Knecht oder Kind für Ungehorsam, 
Eigenmächtigkeit oder Disziplinlosigkeit zu rächen u n d / o d e r es und / ode r 
andere von einer Wiederholung abzuschrekken, erleidet keine Ablenkung durch 
ein anderes vorrangiges oder konkurrierendes Ziel und setzt logisch voraus, daß 
der Beschuldigte schuldig ist. Bei der Ermittlung des Sachverhaltes stand dem 
pater familias wahrscheinlich ein ähnliches Ermessen zu wie bei Bestimmung 
der Strafe. Denn dies ist ein anderer, das Parteienverfahren vom 

2 0 ZB Lex Ribuaria (MGM LI 1/3/2 hsg. Beyerle/Buchner) 2 und öfter. 
2 1 Brunner (wie Fußnote 8. Ebenso Schröder/Künßberg, Lehrbuch der deutschen 

Rechtsgeschichte, 7. Auflage 1932, S. 92. 

9 



Richterverfahren unterscheidender Zug: So wie dieses zur Formalisierung neigt, 
so jenes eher zur Formlosigkeit. 

Im Bereich der öffentlichen Strafen besteht im Grundsatz die gleiche 
Identität von Verletztem und Richter wie im Bereich der Familien— und 
Hausstrafen. Handelt es sich doch um die Verletzung allgemeiner oder 
herrscherlicher Güter, um Rechtsgüter jener Instanz, die auch das Gericht trägt. 
Und tatsächlich haben wir Belege für ein offiziales, amtswegiges Vorgehen gegen 
Verdächtigte, in denen der Herrscher oder Richter ohne Einschaltung eines 
Klägers gegen einen Beschuldigten vorgeht. Aber gewöhnlich tritt doch ein 
Kläger mit dem Vorwurf hervor, daß der Beklagte ein mit öffentlicher Strafe 
bedrohtes Verbrechen begangen habe. Dann läuft der Prozeß in der Spur des 
Parteistreites ab. Dieser Prozeßtyp liegt um so näher, als es im Zug der 
Entwicklung oft ein privates Gut ist, dessen Verletzung der Staat mit öffentlicher 
Strafe bedroht und verfolgt. 

Wie verlief die weitere Entwicklung des Strafrechtes von seinen 
Anfängen in den geschilderten drei Lebensbereichen und innerhalb der zuletzt 
aufgezeigten Prozeßstrukturen? 

Die Richtung der allerdings nicht gradlinigen Entwicklung war die 
Verstärkung des öffentlichen Elements im Prozeß wie im materiellen Recht. Im 
Bußprozeß werden schon früh die privaten Elemente verdrängt und umgibt sich 
der Richter mit Gehilfen. So wurde die Privatladung, das mannire der frühesten 
Quellen, durch die gerichtliche Ladung, das bannire ersetzt. Rachimburgen 
schätzten den Wert der zur Erfüllung einer Bußschuld geleisteten Sachen. 
Durch die Einführung von Rügegeschworenen durch Karl den Großen wurde 
der Verletzte sogar aus seinem Klagemonopol verdrängt. Schließlich fällt im 
Hochmittelalter der "gute, alte" Parteiprozeß, obwohl er bis in die Neuzeit der 
Processus Ordinarius des Strafrechts bleibt, dem neben ihm aufgekommenen 
Inquisitionsprozeß zum Opfer, in dem das Gericht die Initiative zum Prozeß und 
seinen Betrieb in die Hand nimmt. 

Im wichtigsten Element der strafrechtlichen Entwicklung verbindet sich 
der prozessuale mit dem materiellen Aspekt. Gemeint ist die Zurückdrängung 
und schließlich Überwindung der Fehde. Die Bedeutung dieser Entwicklung ist 
unabhängig davon, ob man darin die Verdrängung einer vorstaatlichen 
Rechtseinrichtung sieht oder die Vorverlegung des Bereiches von Recht und 
Gericht in den rechtsfreien Raum hinein. Der Kampf gegen die Fehde war das 
wichtigste rechtspolitische Ziel jener vor— und frühstaatlichen politischen 
Gebilde des Mittelalters. 

Die wandernden und erst recht die in neuer, meist feindlicher 
Umgebung siedelnden Stämme waren auf ihre Wehrkraft angewiesen und 
konnten sich selbstzerstörerische Fehden nicht leisten. Es sind daher die 
ostgermanischen Stämme sowie die Franken, deren Recht, und zwar mehr der 
königs— als der volksrechtliche Bestand, von der Tendenz geprägt ist, die Fehde 
zurückzudrängen. Die Könige wurden dabei von der Kirche unterstützt. Die 

10 



Kirche folgte der ihr vom Alten Testament her eingestifteten Friedensidee22 und 
schützte zugleich sich selbst, weil sie infolge der prinzipiellen Waffenlosigkeit 
des Klerus unter den Privatkriegen des Adels besonders litt. Was die Mittel 
angeht, mit denen Staat und Kirche die Fehde zurückzudrängen suchten, so 
steht die Intervention vor dem Ausbruch oder in einer ausgebrochenen Fehde 
vielleicht an erster Stelle. Beispiele finden sich in Gregor von Tour's Historien. 
Die Kirche etwa, und zwar Gregor selbst als Bischof stellt in der bekannten 
Fehde des Sicbar dem Täter die Mittel zur Verfügung, um seine Bußschuld zu 
begleichen23. Oder der König stellt eine Jungfrau, die den Mann, der sie 
bedrängte, getötet hat, unter seinen Schutz, um sie vor der Rache der Familie 
des Mannes zu bewahren.24 Solche Interventionen haben zwar in erster Linie 
pragmatischen Charakter, durch die Institution des kirchlichen Asyls 
beziehungsweise des Königsschutzes streifen sie jedoch auch die 
Rechtsordnung. Rechtliche Neuerungen dieser Epoche dienten wesentlich dem 
Ziel, die Fehden zu bekämpfen. An erster Stelle ist der Sühnezwang zu nennen. 
Er konnte spezielle Fehdefälle betreffen, so den Raub25, die Tötung2 6 , 
Körperverletzungen27 oder alle Fehdefälle.28 Bei den Westgoten und 
Burgundén kam es, sicher vorschnell, in Nachahmung römischen Rechts sogar 
schon zu allgemeinen Fehdeverboten.2^ Ein anderes Mittel war die 
Beschränkung der Fehde durch den Ausschluß bestimmter Personen, nämlich 
anderer als des Gegners selbst,30 oder bestimmter Handlungen, besonders der 
Heimsuchung.31 Bestimmte Orte waren ihrer Natur nach befriedet, so die 
Gerichtsstätte und die Kirche; in diesen Frieden wurden der Hin— und der 
Heimweg einbezogen.32 Der Langobardenkönig Rothari verfiel auch auf das 
Mittel, die Bußsummen zu erhöhen, um die Seite des Verletzten zu motivieren, 
von der Fehde Abstand zu nehmen.33 Auf allen genannten Wegen sollte die 
Fehde durch die Ausweitung der compositio zurückgedrängt werden. 

- Ein nächstes, nicht weniger wichtiges Element der Entwicklung ist die 
Zunahme der Rechtsquellen, in denen peinliche Strafe, besonders die 
Todesstrafe angedroht wird. Es ist zu fragen, ob auch damit der Zweck verfolgt 

22 Hattenhauer, Pax et iustitia, Berichte aus den Sitzungen der 
Joadhim—Jungius—Gesellschaft der Wissenschaften Jg 1 1982/1983 H 3-

2 3 VII, 47. 
2 4 IX, 27 (dazu v. Halbem ZRG GA 30, 63). 
2 5 Ine 9 (Liebrmann, Die Gesetze der Angelsachsen, 1. Bd. 1903 S. 99). 
2 6 Capitualre missorum v. J. 802 c. 32 (MGH Cap I, 97). 
2 7 Ed. Rothari 45. 
2 8 Cap. Haristallense c. 22 (MGH Cap I, 51). 
2 9 His, Geschichte des Strafrechts bis zur Carolina, S. 59; für die Westgoten ebenso 

Schröder/Künßberg, Deutsche Rechtsgeschichte, 7. Aufl., S. 373-
3 0 Edmund, 61 (Liebermann, Gesetze der Angelsachsen I, 187). 
3 1 Lex Saxonum 38. 
3 2 Lex Frisionum Add. I I . 
3 3 Rothari 74. 

11 



wurde, die Fehde zu beseitigen. Aus Tacitus und vielen anderen Hinweisen 
entnehmen wir, daß die Todesstrafe die uranfängliche öffentliche Strafe war. 
Karl von Amira hat die germanischen Todesstrafen sakral gedeutet und ihre 
unterschiedlichen Arten damit erklärt, daß der Verbrecher je nach Delikt 
unterschiedlichen Göttern geopfert wurde. Die neuerliche Kritik an dieser 
Theorie überzeugt nicht. Man hat eingewandt, daß ein Verbrecher kein 
taugliches Opfer sei, dabei aber verkannt, daß derjenige, der ein Tabu bricht, 
mit dem göttlichen Garanten des Tabus verbunden bleiben kann. Der Bonner 
Rechtshistoriker Bernhard Rehfeldt hat in seinem 1942 erschienenen Buch 
"Todesstrafen und Bekehrungsgeschichte" die Nachrichten über die Tötung 
christlicher Missionare durch Germanen untersucht und dabie keine Hinweise 
auf den sakralen Charakter der an ihnen vollzogenen Tötung finden können. 
Anders als der Verbrecher ist der religionsfremde Priester allerdings extrem 
untauglich, dem geleugnetet Gott geopfert zu werden.34 Rehfeldts Versuch eines 
Gegenbeweises gegen die These Amiras konnte daher vom Ansatz her nicht 
gelingen. Wahrscheinlich erklärt sich gerade aus dem heidnisch—sakralen 
Charakter der germanischen Todesstrafen, daß die Kirche ihnen zunächst 
erfolgreich entgegengetreten ist. Die Volksrechte der merowinger Zeit lassen 
von der Todesstrafe nichts verlauten. 

Das ändert sich in der fränkischen Zeit. Betrachtet man die Schutzgüter, 
die zur Androhung der Todesstrafe Anlaß geben, so liegen sie vornehmlich im 
öffentlichen Bereich. Die häufigere Verwendung der Todesstrafe beginnt mit den 
beiden "Landriedensgesetzen", dem Pactus pro tenore pacis, und der Decretio 
Childeberti, beide aus dem 6. Jahrhundert. 

Am Anfang des pactus steht das eigenartige Delikt des farfaliurn 
minare, worunter wohl eine gewaltsame Behinderung der Gerichtshaltung zu 
verstehen ist. Im Jahre 640 stellt der langobardische König Roter an den Anfang 
seines Ediktes eine Reihe von Hochverratsfällen, die er alle mit dem Tode 
bedroht. In zahlreichen Fällen versuchen karolingische Gesetze Effizienz und 
Integrität der Rechtspflege durch Androhung peinlicher Strafen zu sichern. Der 
extreme Gebrauch, den die lex saxonum von der Todesstrafe macht, erklärt sich 
daraus, daß die Befriedung und Christianisierung des eroberten Sachsen im 
öffentlichen Interesse des fränkischen Königs lag. Wenn die Decretio 
Childeberti den raptus, den Frauenraub, mit Tod bedroht, so betrifft diese 
Kriminalisierung zwar einen bisherigen Fehdefall, aber dahinter steht wohl die 
Einstellung der Kirche gegen die Rechtssitte der Raubehe. Der Täter wird daher 
als inimicus dei bezeichnet und der Richter mit der Fehde gegen den raptor 
beauftragt: iudex collectum solatium ipsum raptorem occidat, et iaceat 

forbatutus: Deutlicher kann die Anknüpfung an die frühere Fehde nicht zum 
Ausdruck kommen. Wenn ebenfalls die Decretio Childeberti jedes homicidium 
sine causa mit Tod bestraft, so liegt auch darin eine Erweiterung, weil zuvor nur 
der heimliche Mord, der das Opfer dem Totenkult entzog, als Kultdelikt friedlos 

Ich verdanke diesen Hinweis einem münsterer Kollegen, dem Ethnologen Rüdiger 
Schott. 

12 



machte, während der offene Totschlag typisches Fehdedelikt war. Auch bei 
dieser Neuerung kommt die kirchliche Rechtspolitik deutlich zum Ausdruck, 
wenn es in einer der ganz seltenen Begründungen heißt: qui novit occidere, 
discat moriri: der Talionsgedanke, der damit ausgedrückt ist, kommt doch wohl 
aus der Bibel. 

Die Decretio Childeberti ist schließlich das erste Gesetz, das für fures et 
malefactores die Todesstrafe vorsieht. Gleichartige Androhungen ziehen von 
nun an eine breite Spur durch die Gesetze des frühen und hohen Mittelalters; 
die häufigste Kollektivbezeichnung wird latrones sein. Vor allem diese 
Bestimmung läßt die Decretio Childeberti als Landfriedensgesetz und Vorläufer 
der sich später so nennenden Gesetze des 11. bis 13- Jahrhunderts erscheinen. 
Im Spätmittelalter sind Adressaten oder besser Objekte derartiger 
Bestimmungen die nocivi terrae, die landschädlichen Leute — nahrungsloses 
Gesindel, aus der Ordnung Getretene oder aus der Bahn Geworfene, die 
gewalttätig geworden sind. Ob für das 6. Jahrhundert ein gleiches 
kriminologisches Phänomen anzunehmen ist, erscheint zweifelhaft. Eher 
handelte es sich damals um Fehdegänger. Dann würde der zukunftsträchtige 
Einsatz der peinlichen Strafe in diesem Bereich unmittelbar dem Zweck gedient 
haben, die Fehde zurückzudrängen. 

Der Tendenz zur Ausweitung peinlicher Strafen steht die tiefe 
Verwurzelung des Bußwesens entgegen. De vita componere — mit dem Leben 
bezahlen — ist die verbreitete Formel, mit der die Todesstrafe ausgedrückt wird. 
Viel von dem der peinlichen Strafe gewonnenen Land ist offensichtlich bald 
wieder an die compositio verloren gegangen. Für die Rechtswirklichkeit darf das 
Bild, das normative Quellen bieten, aber nicht überschätzt werden. Schon zuvor 
wurde der vermögenslose Bußschuldner dem siegreichen Kläger preisgegeben, 
was auf eine peinliche Privatbestrafung hinauslaufen könnte. Das ganze 
Mittelalter über, teilweise bis in die frühe Neuzeit hinein, ist die peinliche Strafe 
durch Geldleistung ablösbar. Vermögensbuße und peinliche Strafe hätten dann 
nur ihre Funktion als primäres oder subsidiäres Strafmittel vertauscht, was über 
das Verhältnis ihrer Häufigkeit in der Wirklichkeit nichts zu besagen braucht. 

Darüber hinaus geben zahlreiche Bußen dadurch, daß sie nicht nach 
dem Wert des Opfers, sondern nach dem Wert des Täters bemessen werden, zu 
erkennen, daß mit ihrer Leistung der Täter sich sein Leben erkauft. Dann war er 
also primär todeswürdig. Vielleicht können wir hier das Mittel greifen, mit dem 
die Kirche in der früheren merowingischen Zeit die älteren Todesstrafen 
zurückgedrängt hat, ein Mittel, das über die bloße Nichterwähnung in den 
Volksrechten hinausgegangen wäre. Der Begriff der Quellen für die Leiblösung 
ist redimere. Als die Decretio Childeberti im Jahr 596, wie oben berichtet, auf 
Tötung die Todesstrafe setzte (vitae periculum feriatur), wurde besonders 
angeordnet: Nam non deprecium redemptionis se redimat aut componat. 

Auf die karolingische Epoche folgen die dunklen, quellenarmen Zeiten 
des späten 9-, des 10. und frühen 11. Jahrhunderts. Aus ihnen velautet von 
peinlicher Strafe so gut wie nichts. Dieser Umstand, die Unsicherheit des Urteils 
über den wirklichen Umfang der peinlichen Strafe in der Epoche davor, sowie 

13 



ihre geradezu epidemische Zunahme in dem anschließenden 12. Jahrhundert 
sind der Grund dafür, daß die oben belegte verbreitete Auffassung, überspitzt 
gesagt, eine Geburt der peinlichen Strafe im Hochmittelalter annimmt. 
Unzweifelhaft habe in Deutschland die Landfrieden diesen Sieg der peinlichen 
Strafe wesentlich bewirkt. Die Landfrieden sind ein für das Hochmittelalter 
charakteristischer Quellentyp, der eigenartig zwischen den Geltungsgründen 
von Vertrag, Befehl und gelobtem Gehorsam schwankt, meistens diese drei 
Geltungsgründe kombiniert. Als Landfrieden bezeichnen wir sowohl diese 
Gesetze sebst als auch den innerterritorialen Frieden, den in der Epoche der 
werdenden Landesherrschaft heraufgeführt zu haben, ihre geschichtliche 
Leistung ist. 

Die Frage, aus welchen Ursachen und Ursprüngen die Landfrieden die 
Verbindung mit der peinlichen Strafe eingegangen sind, lenkt den Blick auf die 
ihnen vorangehenden Gottesfrieden, eine im selben Maß primär französische 
Erscheinung, wie die Landfrieden zu Deutschland gehören.3 5 Mehr als 
Deutschland war das westfränkische Reich unter den späten Karolingern und 
den ersten Kapetingem in feudale Anarchie versunken: "Allenthalben 
unterdrückt der Mächtige den Schwachen, und die Menschen sind wie Fische 
im Wasser, die sich wahllos gegenseitig auffressen", erklären 909 die Bischöfe 
der Provinz Reims.36 In der Auvergne, die im mittleren 10. Jahrhundert ungefähr 
gleich weit von den verschiedenen Machtzentren entfernt lag, ging diese 
Anarchie vielleicht am weitesten. Jedenfalls lag hier der Ausgang jener 
Bewegung, die zu den Gottesfrieden hinführte. 

Allein die Kirche stand außerhalb des ritterlich—militärischen Ehrgeizes 
der Feudalherren; ihre prinzipielle Waffenlosigkeit ließ sie besonders unter den 
Privatkriegen leiden, und die Idee des Friedens war ihr ebenso eingestiftet wie 
die Fürsorge für die miseri, die hauptsächlichen Opfer der Anarchie. Die 
Initiative zu Gottesfrieden ging von Bischöfen aus, die Klerus und Adel ihrer 
oder mehrerer benachbarter Diözesen zusammenriefen. Zunächst waren es 
wohl die aktuellen Streitfragen, die behandelt und glücklich beigelegt wurden. 
Daraus entwickelten sich bestimmte Vorkehrungen, einen erreichten Frieden 
auch zu bewahren. Pax und Treuga wurden die inhaltlichen Instrumente der 
Gottesfrieden. Pax meint in diesem speziellen Sinne die Befriedung bestimmter 
Orte und Personen, Ausgangspunkt sind die uralten Sonderfrieden des Tempels 
oder der Gerichtsstätte, dann auch des Hauses, bei den Normannen vielleicht 
auch ein aus Skandinavien mitgebrachter Pflugfrieden. Ausgangspunkt der 
Treuga ist die Heiligung des Sonntags und der anderen hohen kirchlichen 
Feiertage. Von hier aus werden die Wochentage von Mittwoch Abend bis 
Montag Morgen sowie die festlichen Zeiten des Kirchenjahres in das 
Friedensgebot einbezogen, so daß schließlich nur noch etwa ein Drittel des 
Jahres der Fehdeführung offen steht. 

3 5 Immerhin entsprechen in Frankreich königliche Ordonnanzen des 13-Jh. deutschen 
Landfriedensgesetzen. 

3 6 Zitiert nach Simone de Beauvoir, La viellesse, dt. Das Alter, ro—ro—ro S. 107. 

14 



Charakteristisch für die Gottesfrieden ist die Sanktion, die für den 
Bruch des Friedens vorgesehen wird. Sie besteht in dem Anathem, also der 
Exkommunikation unter dem Vorbehalt der Absolution, die ihrerseits unter 
bestimmten Voraussetzungen erteilt wird oder auch automatisch eintritt. Die 
Voraussetzungen bestehen meistens darin, daß der Friedbrecher die weltlichen 
Rechtsfolgen und zusätzliche kirchliche Bußen auf sich nimmt. Man muß hier 
genau hinsehen. Die Androhung der Jenseitsstrafe wird als Beugemittel 
eingesetzt, um den flüchtigen Friedensbrecher zu veranlassen, sich dem Gericht 
zu stellen. Leistet er dem Gericht, dem weltlichen und dem kirchlichen Recht 
Genüge, so wird die Exkommunikation zurückgenommen. Die bestehen 
bleibenden Kirchenbußen werden genannt: Oft ist es eine Exilierung, zeitlich 
und räumlich abgestuft, als äußerstes die lebenslange Verbannung nach 
Jerusalem als die auf Tötung gesetzte Höchstbuße. In anderen Fällen besteht 
auch die Kirchenbuße in einer Geldleistung, bisweilen sogar in einem Zuschlag 
zu der nach weltlichem Recht geschuldeten Buße. Nirgends klingt an, daß der 
Schuldige nach weltlichem Recht eine peinliche Strafe zu gegenwärtigen hatte. 
Hartmut Hoffmann hat in seiner 1964 erschienenen Bonner Habilitationsschrift 
über "Gottesfriede und Treuga Dei" die Quellenstellen, in denen die Frieden auf 
die weltlichen Rechtsfolgen der Missetat Bezug nehmen, mitgeteilt. Dabei fällt 
auf, daß in keinem Fall eine peinliche Strafe erwähnt wird. Es ist also nicht so, 
daß die Kirche dort, wo sie die Sache des Landfriedens zu ihrer eigenen 
gemacht hat, die Jenseitsstrafen säkularisiert hätte, mit denen sie tatsächlich seit 
Jahrhunderten die Sünder zur Kirchenbuße anhält. 

Peinliche Strafe tritt in der Nachbarschaft der französischen 
Gottesfrieden dort auf, wo nicht die Kirche, sondern ein weltlicher dominus 
terrae Maßnahmen zum gleichen Zweck, nämlich zur inneren Befriedung seines 
Territoriums, ergreift, oft nach einem früheren oder benachbarten kirchlichen 
Vorbild. Allerdings liegen gerade von der Normandie, jenem am straffsten 
regierten Gebiet, dessen hohes Maß an innerem Frieden von den Zeitgenossen 
gerühmt wird, keine Nachrichten über peinliche Strafen vor. Es dürfte an der 
Dominanz des Lehenrechts liegen, daß wir im normannischen Recht 
ausschließlich von der Verbannung als schärfster Maßnahme gegen 
Friedbrecher hören. Der Normandie dürfte im Maß des erreichten inneren 
Friedens das benachbarte Flandern am nächsten gekommen sein. Grundlage 
seiner relativ entwickelten Staatlichkeit war aber nicht die lehensrechtliche 
Ausrichtung auf den dominus terrae, sondern anscheinend eher dessen 
unmittelbarer Bezug auf den Untertanenverband. Die Treuga Dei Tervanensis 
aus der ersten Häfte des 11. Jahrhunderts3 7 galt nicht nur in dem flandrischen 
Bistum Therouanne, sondern auch in der Normandie. Obwohl dieser 
Gottesfriede in beiden Ländern zur Festigung der Landesherrschaft beigetragen 
hat, mündete er nur in Flandern in die Einführung der peinlichen Strafen. Am 
27. Mai 1111 erneuerte Robert II. die Pax Flandria, wie sie von Balduin V. 

3 7 MGH Constitutiones I Nr 422 

15 



erlassen worden war und verkündete zusätzlich die lex talionis, d.h. die 
Körperstrafen bei Mord und Diebstahl!38 

Die Epoche der deutschen Landfrieden wird — so paradox das klingt — 
durch zwei Gottesfrieden eröffnet, denjenigen des Bischofs von Lüttich vom 
Jahr 1082 und den Kölner vom Jahre 1083- Man sieht, wie die Bewegung von 
den nordfranzösischen Territorien herüberwandert. Und beide früheste 
Gottesfrieden auf Reichsboden kennen die peinliche Strafe, aber nur gegenüber 
Unfreien! Darin liegt ein starker Beleg für die sog. Nivellierungstheorie, die das 
Aufkommen der peinlichen Strafe in dieser Zeit darauf zurückführt, daß sich die 
gegenüber Unfreien geübten Strafbräuche auf Freie ausgedehnt haben.3 9 Daß 
die peinliche Strafe gegenüber Knechten keine Neuerung der deutschen 
Gottesfrieden war, zeigt die Lex familiae Wormatenis des Jahres 1023/1025, die 
ausschließlich peinliche Strafen kennt, und zwar Strafen an Haut und Haar, also 
die typischen Knechtsstrafen. Nach der Nivellierungstheorie sollen besonders 
die aufsteigenden Ministerialen ihre Strafe mit emporgetragen haben. Ob sich 
die Zurückhaltung der Bischöfe gegenüber Freien allein aus dem Ablauf der 
Nivellierung erklärt, die in den 80iger Jahren des 11. Jahrhunderts noch nicht 
eingesetzt hätte, oder ob die Bischöfe sich, wie Gemhuber vermut, aus 
kompetentiellen Gründen gehindert sahen, das Landrecht zu ändern, oder ob 
hier das Kirchengesetz, nach dem geistliche Fürsten weder persönlich am 
Blutgericht teilnehmen noch den Blutbann übertragen durften, eine Rolle spielt, 
ist unerforscht und muß hier offen bleiben. Jedenfalls lassen die folgenden 
weltlichen Landfrieden es nicht an der Verwendung der peinlichen Strafe 
fehlen. 

Hans Hirsch, der in seinem epochemachenden Buch von 1922 über 
"Die hohe Gerichtsbarkeit" den Wandel der Bußgerichtsbarkeit zur 
Blutgerichtsbarkeit aus den Urkunden schildert, hat keine Einwände gegen die 
Nivellierungstheorie, sondern macht nur zusätzlich darauf aufmerksam, daß 
handhafte Täter im Notgericht schon immer der Tod getroffen hat und daß 
gerade die Landfrieden den Begriff der Handhaft ausgedehnt haben. 

Das Bild der schriftlichen Quellen ist danach folgendes: Dort wo die 
normativen Rechtsquellen der karolingischen Epoche bis zuletzt peinliche 
Strafen angeordnet haben, fahren die Landfrieden nach zweiundeinhalb 
Jahrhunderten fort. Dazwischen liegen die rechtsquellenlosen Jahrhunderte, in 
denen die Kirche als Grundherr peinliche Strafen kennt, in den Gottesfrieden 
sich ihrer jedoch enthält. Konzentriert man sich auf die weltlichen 
Rechtsquellen, so besteht eine Kontinuität der Anordnung peinlicher Strafen, 
anscheinend aber vielleicht nur scheinbar unterbrochen durch die Zeit für 
welche uns die Rechtsquellen fehlen. Immerhin muß die Harrschaft eine 
gewisse Intensität aufweisen, damit peinliche Strafen angeordnet und vollzogen 
werden. Auf zentraler Ebene hat es im 9. und 10. Jahrhundert, in Frankreich 

38 Hoffmann (wie S. 19) S. 151 
3 9 Ausführlich belegt bei Gernhuber, Die Landfriedensbewegung in Deutschland, 1952, 

S. 139 Fußnote 9; Gernhuber selbst steht der Nivellierungstheorie kritisch gegenüber. 

16 



mehr als in Deutschland, daran gefehlt. Das aber schließt nicht aus, daß 
unterhalb dieser Ebene dort, wo bestimmte soziale Segmente ihre hoheitliche 
Struktur bewahrt haben, peinliche Strafen lebendig geblieben sind. 

Mit dem gleichen Argument ist Achter zu widersprechen, der in der 
Brechung des Schematismus von Tat und Reaktin, wie sie besonders für den 
Bußenprozeß typisch ist, die Geburt der Strafe sehen will. Er übersieht, daß in 
den hoheitlich strukturierten Segmenten des vorstaatlichen Verbandes ganz 
andere Regeln herrschen. Hier ermittelt der Richter die materielle Wahrheit und 
urteilt nach seinem Ermessen. Nichts spricht dafür, daß er sich hierbei an einem 
äußerlichen Mechanismus gebunden fühlt. Es fehlt auch nicht ganz an Quellen 
zu diesem Bereich. Eine der Hausstrafgewalt eng benachbarte Erscheinung ist 
die aus christlichen Vorstellungen ebenso wie aus dem römischen Institut der 
indignatio gespeiste, von den merowingischen Königen bis in die Neuzeit 
reichende Strafe des Huldverlustes. Sie dehnt sich vom König auf alle 
Lehensherren aus. Achter bemüht sich, den im vorbildlichen normannischen 
Lehensrecht zentralen Begriff der miserecordia abzugrenzen von demselben 
Begriff, den er in den allgemeinen, vor allen städtischen Quellen des 12. 
Jahrhunderts findet. Aber dieser Versuch wirkt künstlich. 

Zusammenfassend: Was am Bild der Geburt der Strafe stört, ist die 
historiographische Eindimensionalität, mit der die Erfassung der geschichtlichen 
Wirklichkeit ausschließlich an die Chronologie gebunden wird. Vernachlässigt 
wird darüber die Kategorie des soziologischen Ortes. Seine Berücksichtigung 
führt zur Erkenntnis der Gleichzeitigkeit des Ungleichartigen, die eine 
Bereicherung unseres Bildes von der frühen Strafrechtsgeschichte bedeutet. 

(1990) 

17 



HEINZ HOLZHAUER 

"A BÜNTETÉS SZÜLETÉSE" 

(Összefoglaló) 

A tanulmány a szerzőnek a szegedi egyetem jogi karán 1990 
októberében tartott előadásának átdolgozott változata. A címül választott — és 
idézőjelben írt — kijelentés már elővételezi a szerzőnek (aki a münsteri egyetem 
tanára), a büntetés "születésére" vonatkozó kritikus alapállását és azt is sejteti, 
hogy csupán egy szűkebb aspektusból kíván a kérdéshez hozzászólni. Ez a 
szempont mint kritikai végiggondolása Viktor Achter 1951-ben megjelent, a jelen 
tanulmánnyal azonos címet viselő könyvében kidolgozott felfogásnak. 

A kritizált mű egyik jó összefoglalása annak a — romantikus német 
történetírásban elterjedt — nézetnek, amely a büntetés megszületését időben a 
XI—XIII. század közé, helyileg a nyugati frank és kelet-spanyol területekre 
helyezi, azt akarván kifejezni, hogy a büntetőjog az érett középkori Európa 
"találmánya". A tárgyszerű történeti kutatás ellenben Ernst Wilda: A germánok 
büntetőjoga című munkájának publikálása óta (1842) minden tankönyv 
anyagában külön fejezetet szentel a germán korszak büntetőjogának, térben és 
időben jelentősen kiszélesítve ezzel a "születés" lehetőségének kereteit. 

A szerző nem vitatja, hogy a virágzó középkorban mélyreható változások 
álltak be, s ha nem is általában a büntetés, de annak "kínos" változatának 
(peinliche Strafe) elterjedése ekkorra tehető. Mindenesetre tény, hogy a korai 
középkor vagyoni megváltást széles körben alkalmazó büntetőjoga ekkor vált át 
korszakosan az elítélt testét-lelkét meggyötrő eljárásra. Ennek jele az is. hogy az 
addig egységes magánjogi és büntetőjogi perjog végérvényesen elválik egymástól. 
Achter további tétele szerint a XI—XIII. századig tiszta eredményfelelősség 
létezett, utána kezdődött csak a tettes személyes felelősségének figyelembe 
vétele. 

A szerző végigkíséri dolgozatában a büntetés fogalmilag és történetileg 
kialakult első formáit: a bosszú és a családfő büntető hatalmának változatos 
eseteit. Megállapítja, hogy a virágzó középkorban a büntetőjog fejlődése éppen 
azért fordult az ismert irányba, mert a kor legfontosabb jogpolitikai céljának a 

•bosszú megszüntetését tekintette. Az állami büntetőjog e törekvésében jó elvi 
szövetségesre talált az egyházban. 

A tanulmány alapgondolata: amikor a büntetés születéséről beszélünk, 
nagy hiba csak néhány — mégoly fontos büntető- és perjogi — szempontot 
kiragadni. Elengedhetetlen a jogintézmény valamennyi társadalmi 
összefüggésének vizsgálata. 

18 



Készítette a JATEPress 
6722 Szeged, Petőfi Sándor sugárút 30—34. 





A SZEGEDI JÓZSEF ATTILA TUDOMÁNYEGYETEM ÁLLAM- ÉS JOGTUDOMÁNYI KARÁNAK E 
SOROZATBAN ÚJABBAN MEGJELENT KIADVÁNYAI 

Tomus XLI. 

Emlékkönyv dr. Cséka Ervin egyetemi tanár születésének 70. és oktatói munkásságának 25-

évfordulójára (Szeged, 1992.) 

Nagy Ferenc: Előszó 5—8. p. 

Fasc. 1. Antal Péter: Végrendelkezés Debrecenben az 1820-as években (Szeged, 1992.) 

9 - 3 0 . p 
Fasc. 2. Balázs József: A rablások alakulása és főbb jellemzői az 1967-1989. években 

(Szeged, 1992.) 3 1 - 5 2 . p. 
Fasc. 3- Blazovich László: Ludovik Crijevic Tubero képe Magyarországról és lakóiról 

(Szeged, 1992.) 5 3 - 6 8 . p. 
Fasc. 4. Blutman László: Peoples' Rights as Humán Rights: Problematic Aspects (Szeged, 

1992.) 6 9 - 8 2 . p. 

Fasc. 5. Bócz Endre: "Megismerés" és "bizonyítás" a büntető eljárásban (Szeged, 1992.) 

8 3 - 9 6 . p. 
Fasc. 6. Cserháti Ágota.: Elhatárolási problémák a bírósági gyakorlatban (Szeged, 1992.) 

9 7 - 1 1 4 . p. 

Fasc. 7. Csiszár Tibor: Az illegális kábítószer-kereskedelemből származó jövedelmek 
befektetési (tisztára mosási) és egyéb felhasználási módozatai (Szeged, 1992.) 115—122. p. 

Fasc. 8. Faragó Mészáros Judit: A kifosztásról (Egy új törvényi tényállás ürügyén) 
(Szeged, 1992.) 1 2 3 - 1 3 4 . p. 

Fasc. 9- Földvári József: A magyar büntetőjog szankciórendszere (Szeged, 1992.) 
135-144 . p. 

Fasc. 10. Gombos Katalin: A szabadságjogok fogalmáról (Szeged, 1992.) 145—154. p. 
Fasc. 11. Gönczöl Katalin: A bűnös szegények helyzete a századfordulós Magyarországon 

(Szeged, 1992.) 155-174 . p. 

Fasc. 11. Grubac, Momcilo: A büntetőeljárás ésszerűsítése az eljárási formák 
egyszerűsítése útján (Szeged, 1992.) 175—186. p. 

Fasc. 12. Heinerné Kecskés Aranka: ILO Legislation Concerning Occupational Safety and 
Health (Szeged, 1992.) 1 8 7 - 2 0 0 . p. 

Fasc. 13- Holzhauer, Heinz: Der gerichtliche Zweikampf (Szeged, 1992.) 201—218. p. 
Fasc. 14. Horváth Róbert: A Szegedi Tudományegyetem Statisztikai Tanszékének 

történetéről (Szeged, 1992.) 2 1 9 - 2 3 0 . p. 
Fasc. 15. Horváth Tibor: A halálbüntetés abolíciója (Szeged, 1992.) 231—246. p. 
Fasc. 16. Jakab Éva: Rabszolgavételek Rómában (Szeged, 1992.) 247—260. p. 
Fasc. 17. Kampler Béla: Hogyan döntsön az egyéni vállalkozó — avagy választási 

szempontok a személyi jövedelemadó, vagy vállalkozási nyereségadó szerinti adózás szabályai 
között (Szeged, 1992.) 261-276. p. 

Fasc. 18. Katona Géza: A nyomozás szabályozása, visszatekintés és perspektíva (Szeged, 
1992.) 2 7 7 - 2 9 2 . p. 

Fasc: 19- Kemenes Béla: Die neue Wege in der Zivilrechtlichen Haftung (Szeged. 1992.) 
2 9 3 - 3 0 0 . p. 



Fasc. 20. Kereszty Béla: A vádelv történele és szabályozása az első magyar Bp-ben 
(Szeged, 1992.) 3 0 1 - 3 1 4 . p. 

Fasc. 21. Kertész Imre: Kép- és hangtechnikai eszközök a büntető eljárásban (Szeged, 
1992.) 3 1 5 - 3 2 4 . p. 

Fasc. 22. Merényi Kálmán: A házasság (család) büntetőjogi védelmének történeti 
fejlődése Magyarországon (Szeged, 1992.) 325—340. p. 

Fasc. 23- Molnár Imre: A culpa kérdése a bonae fidei szerződéseknél a klasszikus római 
jogban (Szeged, 1992.) 3 4 1 - 3 5 4 . p. 

Fasc. 24. Molnár József: A bűnöző életmód feladása (Szeged, 1992.) 355—376. p. 

Fasc. 25. Nagy Ferenc: Az életfogytig tartó szabadságvesztés büntetésről (Európai 
áttekintés alapján) (Szeged, 1992.) 3 7 7 - 4 0 0 . p. 

Fasc. 26. Nagy Károly: Az erőhatalom (vis major) néhány kérdése a nemzetközi jogi 
felelősségben (Szeged, 1992.) 4 0 1 - 4 3 4 . p. 

Fasc. 27. Nagy Katalin: A német szövetségi választási rendszer főbb sajátosságai (Szeged, 
1992.) 4 3 5 - 4 4 6 . p. 

Fasc. 28. Pusztai László: A büntető eljárási jog önállósodása (Szeged, 1992.) 447—455. p. 
Fasc. 29 Ruszoly József: Képviselet és folytonosság. (Bevezetés egy összehasonlító 

választójogtörténeti munkálathoz) (Szeged, 1992.) 456—468. p. 

Fasc. 30. Schneider, Hans Joachim: Crime, Criminological Research'and Criminal Policy in 
West and East Germany before and after their Unification (Szeged, 1992.) 469—480. p. 

Fasc. 31. Stipta István: lntézménytörténeti adalékok az 1870:XLI1. tc. végrehajtásához 
(Szeged, 1992.) 4 8 1 - 4 9 4 . p. 

Fasc. 32. Szondi Ildikó — Papdi Andrea — Soós Attila: Empirikus vizsgálat a szegedi 
joghallgatók életmódjáról (Szeged, 1992.) 495-520 . p. 

Fasc. 33- Thür, Gerhard: Performulák a görög jogban? (Szeged, 1992.) 521—532. p. 

Fasc. 34. Tremmel Flórián: Adalékok a közvádmonopólium kérdéséhez (Szeged, 1992.) 
5 3 3 - 5 5 2 . p. 

Fasc. 35. Trócsányi László ifj.: A közigazgatási bíráskodás és az alapjogok védelmének 
egyes aspektusai (Szeged, 1992.) 553—564. p. 

Fasc. 36. Vargha László: A kézeredetre vonatkozó szakvélemény megalapozatlansága 
(Szeged. 1992.) 5 6 5 - 5 8 2 . p. 

Fasc 37. Vávró István: A közvádas eljárásban jogerősen elítéltek főbb demográfiai 
jellemzői 1980-89 között (Szeged, 1992.) 583-602 . p. 

Fasc. 38. Vígb József: A kriminológiai nézetek változása (Szeged, 1992.) 603—614. p. 
Fasc. 39- Wiener A. Imre: Kerettényállások és büntetőjogi garanciák (Szeged, 1992.) 

615-630 .p . 

Fasc. 40. Cséka Ervin munkáinak jegyzéke (Szeged, 1992.) 631—639- p. 

Tomus XLII. 

Fasc. 1. Czagány László: Adalékok a gazdasági fejlődés demográfiai feltételeinek 

vizsgálatához (Szeged, 1992.) 

Fasc. 2. Holzhauer, Heinz: Geburt der Strafe (Szeged, 1992.) 

Fasc. 3- Horváth Róbert: Laky Dezső — az egyetemi tanár (Szeged, 1992.) 

Fasc. 4. Nagy Károly: Le problème de la légitime défense en droit international (Szeged, 

1992.) 

Fasc. 5- Stipta István: Az e lső polgári kori vármegyetörvény (1848:XVI.tc.) (Szeged, 1992.) 


