Timea GYIMESI

Nomadiser nos paradigmes.
L’apport de Deleuze et Guattari au tournant pragmatique
(écologique) en littérature

«[...] C’est la littérature américaine, et déja anglaise,
qui ont manifesté ce sens rhizomatique, ont su se mouvoir
entre les choses, instaurer une logique du ET, renverser
Pontologie, destituer le fondement, annuler fin et
commencement. Ils ont su faire une pragmatique. »

Deleuze et Guattari, Mille plateaux (1980 : 37)

Deleuze avec le tournant écologique

Dans le colloque sur Histoires d’un futur proche organisé par HEAD a Genéve
(Morizot 2017), en essayant de rendre compte du sentiment de « confusion » et de
« désorientation » du philosophe face a la crise systémique environnementale,
Baptiste Morizot constate 1’absence de tout « analyseur », de tout concept
susceptible de tenir compte du « sentiment d’égarement » et du « désastre » dans
lequel nous nous trouvons, et s’interroge sur la forme que prend notre époque que
d’autres appellent Gaia, Chtulucéne, et dont la description résiste aux catégories
modernes. Dans la lignée de Descola et de Latour (Descola 2005 ; Latour 2015 ;
2017), Morizot insiste sur 1’insuffisance des récits de la modernité a répondre a la
crise dans laquelle I’ére de 1’humain — 1’ Anthropocéne — conduisit 1’homme, en
rendant la vie sur Terre périlleuse (réchauffement climatique, sixiéme extinction
massive des especes, etc.). Connu pour son travail sur le terrain, notamment pour le
pistage des loups, activité par excellence philosophique selon lui, et dont il tire des
concepts, tels que le pistage, la diplomatie ou la cosmopolitesse (par ailleurs tous
susceptibles de pouvoir servir de 1’« analyseur » dont il se réclame), Morizot ne
cesse de solliciter une attention nouvelle aux vivants. Ce nouveau style d’attention
qu’incarne « 1’art discret du pistage » (Morizot 2018 : 114 sq.) comme pratique de la
sensibilité, remet en circulation un outil méthodologique sémiotique dans la
continuité directe des travaux de Carlo Ginzburg, le « paradigme indiciaire »
(Ginzburg 1980), qu’il juge propice pour sortir du modele hérité des modernes dont
notre contemporanéité reste toujours tributaire quant a ses présupposés
linguistiques. Ayant dénoncé les deux descriptions, les deux récits disponibles dans
I’héritage moderne, a savoir, d’une part, celui de la séparation dualiste entre
Humains (Culture) et Nature, récit du progrés déja largement invalidé par la crise
actuelle, ainsi que, d’autre part, sa version contestataire, le récit de I’hybridité qui ne
fait qu’occulter I’altérité des autres vivants, il propose un autre récit, celui de la
« cohabitation diplomatique » (Morizot 2016 ; 2018). Ce projet écologique congu
dans le sillage des recherches et des pratiques de Bruno Latour, d’Isabelle Stengers,
de Donna J. Haraway, d’Emanuele Coccia, d’Yves Citton, etc.!, il ne reste qu’a

! Voir notamment Latour 2015, Stengers 2019, Coccia 2016 ; 2020, Citton 2014, Tsing 2017, Gefen 2021a.

45



AcTtA ROMANICA | TomMus XXXIII— PARADIGMES EN LITTERATURE

comprendre pourquoi y accorder de 1’intérét dans un colloque sur les paradigmes en
littérature.

La réponse est simple : il s’avére que la spécificité de la forme dans laquelle
notre époque se reconnait, réside dans la relation, dans 1’agentivité (puissance
d’agir), dans I’agencement”. La pensée écologique® met en circulation I’idée d’une
approche holistique, celle d’une existence considérée d’emblée comme une
coexistence (Morton 2019 : 17). Dans cet écosystéme, les savoirs, les disciplines,
dont I’art, se mettent dans une relation d’égalité, ayant tous pour ambition la
production de connaissances afin de répondre aux défis relevés par I’ Anthropoceéne.
Avec 1’écologie — pour prendre la formule heureuse de Bruno Latour — une
opportunité s’offre a « re-civiliser » le monde (Latour 2022 : 2/2). L’humain se doit
d’inventer des dispositifs désormais collectifs (contenu, forme et mode d’agir) d’ou
non seulement des maniéres (Morizot 2020) de « vivre avec le trouble » (Haraway
2020) ou de « faire rhizome » (Deleuze et Guattari 1976 ; 1980) peuvent ressortir,
mais aussi d’autres compositions, d’autres pratiques de créer et de fabuler des vies
dans leurs multiplicités irréductibles. On sait, les arts ont leurs mots a dire, leurs
couleurs a jeter, leurs matiéres a travailler, leurs gestes a accomplir pour que naisse
par la voie de la fabulation® ce territoire ol I’humain cohabitera avec les autres
vivants. Aussi ce territoire est-il traversé de toutes sortes d’affects, de percepts et de
nouvelles temporalités que seuls les arts sont a méme de « métaboliser » ; cette
temporalité n’ayant plus rien a voir avec la temporalité linéaire du progrés des
modernes.

L’art du pistage chez Morizot est un exemple parmi d’autres, comme « les
jeux de ficelles » (Haraway 2020 : 21 sq.) ou d’autres pratiques : une tentative réelle
en vue de développer de nouvelles sensibilités pour pouvoir autrement habiter le
monde. Ces pratiques visent a pallier la carence que Morizot déplore dans notre
tradition philosophique occidentale, laquelle, comme il le dit, n’a jamais été a ’aise
avec I’idée d’instabilité et d’incertitude (Morizot 2017). Il est vrai que la modernité
(avec les figures géométriques de Galilée a Descartes) a toujours privilégié les
systemes en équilibre, le monde équilibré, rendu limpide par le langage de la
Science, et la Nature désenchantée par le savoir, au détriment de ce qui déstabilise
tout systéme : notamment le facteur humain, les affects, les sensibilités, les passions
dont I’art avec sa force fabulatrice est censé pouvoir tenir compte. Alors que la
« cosmologie moderne » a travaillé avec des objets (mesurables, assignables,

? «L’unité réelle minima, ce n’est pas le mot, ni 1’idée ou le concept, si le signifiant, mais ’agencement. [...]
L’agencement, c’est le co-fonctionnement, c’est la « sympathie », la symbiose [...] » (Deleuze et Parnet 1977 : 65).

% « Penser écologique a a voir avec I’art, la philosohie, la littérature, la musique et la culture ? Penser
écologique a autant a voir avec la pratique actuelle des sciences humaines qu’avec les sciences dures, de
méme qu’avec les usines, les transports, I’architecture et I’économie » (Morton 2019 : 17).

4 Morizot reprend le terme que Deleuze emprunte a Bergson. « La fabulation créatrice n’a rien a voir avec
un souvenir méme amplifié, ni un fantasme. En fait, ’artiste, y compris le romancier, déborde les états
perceptifs et les passages affectifs du vécu. C’est un voyant, un devenant. » ou « toute fabulation est
fabrication de géants », (Deleuze et Guattari 1991 : 161-162). Ou encore : « Il n'y a pas de littérature sans
fabulation, mais, comme Bergson a su le voir, la fabulation, la fonction fabulatrice ne consiste pas a
imaginer ni a projeter un moi. Elle atteint plutdt a ces visions, elle s'éléve jusqu'a ces devenirs ou
puissances » (Deleuze 1993 : 13).

46



Timea GYIMESI — Nomadiser nos paradigmes...

controlables, etc.) et des « sujets a distance », la nouvelle ére écologique comprend
I’impératif de I’agentivité entre les vivants : ce sont eux qui font le monde, ce sont
eux qui créent I’environnement avec lequel ils sont interconnectés (Latour 2022 :
2/1). Or, la philosophie ou certaines philosophies n’ont eu de cesse de dénoncer
cette assise épistémologique des modernes. Il suffit de faire appel a la philosophie
technique de Gilbert Simondon (pour qui la technique est le grand oublié de la
culture), a la géophilosophie de Deleuze et Guattari, a Whitehead, pour ne donner
que quelques noms que les auteurs précédemment mentionnés continuent de puiser,
et Latour qui ne fait, comme il le dit, que lire les notes de bas de page de Mille
Plateaux pour développer la ligne de sa propre philosophie (Latour 2018).

Or, si la géophilosophie de Deleuze et Guattari s’avére incontournable dans
la construction des discours écologiques d’aujourd’hui, c’est que cette philosophie a
toujours assigné une attention privilégiée aux devenirs, au rhizome, aux états loin de
I’équilibre, a la déterritorialisation, a la soustraction, a la variation infinie, a la
minorisation, a la critique clinique, a la sympathie, a I’intercession, aux impératifs
de notre contemporanéité, et esquissait le long de ces concepts territoriaux une
nouvelle épistémologie, voire une éthique de vivre ensemble® dont Mille Plateaux
élaborera les modéles technologique, musical, maritime, mathématique, physique et
esthétique (Deleuze et Guattari 1980 : 592-625). Cela dit, on ne se propose pas de
faire ici I’archéologie de la critique écologique avec Deleuze et Guattari, ni non plus
avec celui des Trois écologies (Guattari 1989), ce serait porter de 1’eau a la riviere,
mais de s’interroger sur une conception pragmatique qui s’élabore de fil en aiguille
dans la rencontre avec le dehors de la philosophie, en 1’occurrence, avec la
littérature anglaise et américaine. Cet agencement contribue a préparer le terrain
devant le tournant pragmatique dans le domaine des études littéraires en assignant a
la littérature le droit et le pouvoir (politique) de créer des réalités. Tout ceci pour
mieux appréhender les enjeux écologiques (voire écosophiques des trois écologies :
environnementale, sociale et mentale a la Guattari) que les littératures contem-
poraines, engagées dans une désessentialisation vitale, ne cessent de soulever de
Marie Darrieussecq a Michel Houellebecq, d’Emmanuel Carrére a Jean-Philippe
Toussaint, d’Olivia Rosenthal a Maylis de Kerangal, entre autres.

Eléments pour un art nomade

Pour introduire la lettre « L », « L comme littérature », de L’Abécédaire de Deleuze,
Claire Parnet part de ce constat : « [...] 1a littérature hante tes livres de philosophie et
ta vie. Tu lis et tu relis beaucoup de livres. [...] Tu as toujours traité les grands
écrivains comme des penseurs » (Deleuze 1996). En effet, plus d’un tiers des écrits
de Deleuze se référent ou ont pour objet les arts: la littérature, la peinture, la
musique et le cinéma. Aprées Proust qu’il retravaille encore a deux reprises a la suite
de la rencontre avec Félix Guattari (Deleuze 1964 ; 1970 ; 1976) et Sacher-Masoch
(Deleuze 1967), viendront en 1972 L’Anti-(Edipe, en 1975, Kafka. Pour une

® Foucault est inoubliable lorsqu’il parle en recensant L’Anti-(Edipe d’une introduction a la vie non
fasciste (Foucault 1994 : 133-136).

47



AcTtA ROMANICA | TomMus XXXIII— PARADIGMES EN LITTERATURE

littérature mineure, les deux écrits a quatre mains avec Félix Guattari, puis
Dialogues en 1977 avec Claire Parnet (ayant pour référence littéraire majeure
Sarraute, Fitzgerald, Lawrence, Kafka, et faisant la plaidoirie pour une conception
pragmatique de la littérature défendant « la supériorité de la littérature anglaise-
américaine ») et Mille plateaux (1980) avec Guattari (ou reviennent encore Sarraute,
Artaud et Lawrence, entre autres), et ces deux derniers vont vers une perspective
pragmatiste du signe. Aprés Mille plateaux, Deleuze revient vers les arts non
discursifs, notamment a la peinture avec Francis Bacon. Logique de la sensation en
1981, et au cinéma avec L’Image-mouvement en 1983 et L’Image-temps en 1985.
Anne Sauvagnargues parle d’« une progression explicite [...] autour de I’axe menant
du discursif vers le non discursif » (Sauvagnargues 2006 : 13). Un retour en force
vers la littérature a lieu apreés le dernier livre de synthése géophilosophique, Qu’est-
ce que la philosophie ?, écrit a deux avec Guattari en 1991 (dont le septiéme
chapitre est entiérement consacré a 1’écosystéme dans lequel entrent les trois formes
de création : percept, affect, concept). D’abord L’Epuisé, postface pour Quad de
Beckett, en 1992, puis, en 1993, le dernier livre de Deleuze, Clinique et clinique,
consacré essentiellement a la littérature. Aussi la littérature est-elle une référence
récurrente dans les autres textes philosophiques fondamentaux, dont Logique du
sens (pour Carroll) et Différence et répétition (pour Proust). Evidemment, on aurait
tort de prendre cette attention délicate et constante a la littérature et aux arts pour
une simple coincidence ou pour un hommage rendu au génie de 1’écrivain ou de
P’artiste en tant que penseur. Si I’art s’avere vital pour la philosophie en général et
pour la pensée deleuzienne en particulier, c’est qu’il met a la disposition de la
pensée des zones dont la conceptualisation échappe a la philosophie. En d’autres
termes, I’expérience de 1’art contribue a la réforme philosophique que la critique
deleuzienne de I’image de la pensée a programmeée.

Si I’on regarde la trajectoire qui va de la littérature vers 1’image, on
s’apercoit d’une transformation profonde au sein du statut méme du signe, d’abord
interprété, comme dans le premier Proust en 1964, puis éprouvé, vécu. Ce passage
de I’interprétation vers I’expérimentation, de 1’intention a 1’attention, s’opére par le
concept guattarien de transversalité, introduite a juste titre pour décrire la machine
littéraire a I’ceuvre dans La Recherche de Proust (« Machine littéraire », c’est bien le
titre de toute une partie, ajoutée au premier livre sur Proust). Le fonctionnement
machinique fait qu’un signe se détache de ’ordre structuré des choses et fait
résistance a l’interprétation. La transversalité constituera par la suite le passage
direct vers le concept de rhizome avec tout un programme esthétique nomade. On
peut récapituler ce passage majeur en disant que la théorie du signe d’abord
nietzschéenne (symptomatologique) prendra un tour spinoziste, sémiotique, voire
pragmatique (Deleuze et Guattari sont ceux qui sont parmi les premiers a inaugurer
la philosophie du pragmatisme en France). Dans la continuité directe de Peirce®, le

® De fait, chez Peirce, le signe (le repesentament) est triplement déterminé, par opposition a la conception
dichotomique de la sémiologie de Saussure : par son « fondement », son « objet » et son « interprétant ».
Cette triple détermination implique une opération dynamique, a l’origine aussi de la philosophie
pragmatique : tenant lieu d’«un objet » « par référence a une sorte d’idée », le signe, en s’adressant a
quelqu’un, crée un nouveau signe «équivalant» ou peut-étre plus « développé » que Peirce appelle

48



Timea GYIMESI — Nomadiser nos paradigmes...

signe est « ce qu’il fait », une capture, un effet. De méme, ’artiste, cet opérateur de
forces, est interpellé par le dehors d’ou il ne cesse de capter des forces (comme un
surfeur ou un pisteur) pour y introduire une forme, une composition. De méme, le
philosophe crée ses concepts avec des sensations de 1’artiste. Toute pensée reléve
donc de cette hétérogenese, de cette métastabilité (due a la rencontre avec le signe)
dont participe 1’art en ce qu’il crée des affects et des percepts.

Le but de D’art, avec les moyens du matériau, c’est d’arracher le percept aux
perceptions d’objets et aux états d’un sujet percevant, et d’arracher I’affect aux
affections comme passage d’un état a un autre. [...] Les affects sont précisément ces
devenirs non humains de ’homme, comme les percepts (y compris la ville) sont les
paysages non humains de la nature. (Deleuze et Guattari 1991 : 158)

Par ce geste, Deleuze et Guattari juxtaposent les trois formes de connaissances et les
égalent en assignant a I’art le droit de penser : « penser, c’est penser par concepts,
ou bien pas fonctions, ou bien par sensations, et I’'une de ces pensées n’est pas
meilleure qu’une autre, ou plus pleinement, plus complétement, plus
synthétiquement ‘pensée’ » (Deleuze et Guattari 1991 : 187).

L’art n’existe que dans son agencement avec la réalité sociale qu’il déplie et
qu’il crée. D’ou le role que cette pensée assigne a 1’art et a 1’artiste dans la
compréhension des processus sociaux. Cet agencement de 1’art avec la société est a
la fois sémiotique (passe par les signes), esthétique (a un impact sur les sens) et
pragmatique (comme fonctionnement sociocritique), et il n’est véritablement
efficace, on ne peut parler de grand écrivain, de grand artiste ou de grand penseur
que s’il déterritorialise le territoire de ses a priori, de ses idées recues, et qu’il va —
malgré la dissonance cognitive qu’une telle démarche suppose — contre son réalisme
émotionnel et cognitif. L’art est a la fois une critique et une clinique (la critique est
clinique) ; critique de la norme sociale et de ses subjectivités reterritorialisées, et
P’artiste, pris dans ce mouvement se soumet aux sympathies des lignes et des
rapports de force les traversant. Pour cette raison, la création est toujours une
déterritorialisation, c’est-a-dire une opération de soustraction (Proust parle en
termes de réfraction). Introduire de la clinique dans la critique serait la seule
possibilité, le seul moyen pour la critique de conserver son caractére critique, de ne
pas se reterritorialiser sur une norme, de ne pas créer une image de la pensée. Cela
dit, dans la rencontre du ou avec le dehors, en révélant et en rendant tangibles les
forces qui resteraient imperceptibles sans le procédé et la composition qu’il invente,
I’artiste renonce a son ancrage subjectif ; il devient «imperceptible » toute en
donnant voix « au peuple qui manque »’.

« Pinterprétant du premier signe » (2.228). En conséquence, le processus de la semiosis consiste a produire
du signe interprétant qui renvoie a un autre signe interprétant « en une série infinie d’interprétants » (Peirce
1978 : 229). Cela dit, il n’est plus question de réduire le signe au signe linguistique en reliant de fagon
« arbitraire » « I’image acoustique » d’un c6té et « I’image mentale » de I’autre. La pansémiotique de Peirce
comprend tous les signes dans leur dynamique comme une « action », puisque c’est justement a 1’action, a ce
que le signe fait que la signification est liée, et non au signe en tant que tel.

7 Deleuze développe 1’idée du « peuple qui manque » relativement au cinéma politique moderne dans la
lignée de Kafka, Klee et Carmelo Bene : « [...] le peuple qui manque est un devenir [...] » (Deleuze 1985 :

49



AcTtA ROMANICA | TomMus XXXIII— PARADIGMES EN LITTERATURE

Quelques études de cas

Il s’avere donc que I’artiste ne craint pas le chaos, il vise au contraire les interstices,
les synapses, 1’état de choses loin de 1’équilibre, le devenir, le moléculaire. C’est
cette molécularité constamment recherchée par Sarraute dans le concept de
tropisme, « 1’expression spontanée d’impressions tres vives », sensations « produites
par certains mouvements et actions intérieurs » qui portent aucun nom, qui ne sont
pas des sentiments. Ce qui est en jeu avec les tropismes (expression empruntée au
monde de la biologie), c’est la possibilité d’aller en deca de 1’expression, en deca de
la réalité apparente que nos catégories symboliques ont déja colonisée. Le tropisme
participe d’un niveau préverbal donnant accés a ce qui reste au niveau
«moléculaire ». C’est ce qui provoque ’admiration de Deleuze pour Sarraute qu’il
considére dans Pourparlers, comme une « vocaliste» (avec Roland Barthes
profondément apprécié pour ses recherches pragmatiques) : «j’appelle vocalistes
tous ceux qui font des recherches sur le son et la voix dans des domaines aussi
différents que le théatre, la chanson, le cinéma, I’audiovisuel [...] » (Deleuze 1990 :
43). Sarraute montre a Deleuze comment repérer la molécularité dans la langue (le
corps sans organes de la langue) face «a l’organisation des formes et au
développement des personnages » :

Nathalie Sarraute faisait une distinction trés importante quand elle opposait, a
P’organisation des formes et au développement des personnages ou caractéres, ce tout
autre plan parcouru par les particules d’une matiére inconnue — et cite Sarraute de L’Ere
du soupgon — « et qui, telles des gouttelettes de mercure, tendent sans cesse, a travers les
enveloppes qui les séparent, a se rejoindre et a se méler dans une masse commune » :
agencement collectif d’énonciation, ritournelle déterritorialisée, plan de consistance du
désir, ou le nom propre atteint a sa plus haute individualité en perdant toute personnalité —
devenir-imperceptible, Joséphine la souris. (Deleuze et Parnet 1977 : 146-147)

Voici la phrase deleuzienne qui agence Sarraute avec Kafka ; ce qui se dit pour
I’une s’avere pertinent pour 1’autre. Dans ce glissement la phrase exemplifie ce dont
elle parle : ’agencement collectif d’énonciation, la déterritorialisation, le devenir-
impreceptible. L’artiste parle a la place et pour ceux qui ne peuvent pas prendre la
parole, I’artiste troue la frontiére entre expression symbolique et sensation et donne
voix aux tropismes (« expression spontanée d’impressions trés vives », Sarraute
1956 : 8), tout comme a Joséphine, la souris.

De méme, le dixieme plateau de Mille plateaux, « Devenir-intense, devenir-
animal, devenir-impreceptible », reprend Sarrautre dans un retour presque littéral,
néanmoins le contexte géophilosophique, la transversalité, y prend une plus grande
envergure :

Nathalie Sarraute propose [...] une claire distinction de deux plans d’écriture : un plan
transcendant qui organise et développe des formes (genres, thémes, motifs), qui
assigne et fait évoluer des sujets (personnages, caractéres, sentiments) ; et un tout

283) ; ou encore : « L’art et la philosophie se rejoignent sur ce point, la constitution d’une terre et d’un
peuple qui manquent, comme corrélat de la création » (Deleuze et Guattari 1991 : 104).

50



Timea GYIMESI — Nomadiser nos paradigmes...

autre plan qui libére les particules d’une matiére anonyme, les fait communiquer a
travers 1’ « enveloppe » des formes et des sujets, et ne retient entre ces particules que
des rapports de mouvement et de repos, de vitesse et de lenteur, d’affects flottants, tel
que le plan lui-méme est percu en méme temps qu’il nous fait percevoir
I’imperceptible (micro-plan, plan moléculaire). (Deleuze et Guattari 1980 : 327)

Cette sensibilité aux recherches pragmatiques®, cette attention aux « vocalistes », a
la performativité de la langue, conduiront Deleuze et Guattari vers 1’analyse des
lignes, puis vers la ritournelle, comme « formule » de déterritorialisation et de
reterritorialisation. Et c’est précisément 1’enjeu du tropisme. Car ce qui parait de
prime abord relever d’un probléme de langage ou de style, devient un probléme
d’identité, un probleme de subjectivité : avec le tropisme, percepts et affects, on
déborde toute subjectivité établie. On glisse a la surface sans pour autant se
reterritorialiser sur un Je substantiel, transcendantal, on s’engage dans une
individuation qui conduit au bord de la langue (dans un espace préverbal, habité de
flux, de forces et de vibrations, de vitesse, de lenteur). Toute forme vole en éclats
dans les opérations de soustraction et de disjonction que Sarraute fait subir a la
langue en vue de percer les « événements a la frontiere du langage » (Deleuze
1993: 9), événements comme spatiotemporalité (rhizome, cerveau) et comme
singularité, point de bifurcations, point de fusion différentielle. Si 1’on prend la
langue pour un systeme « en perpétuel déséquilibre, en bifurcation, avec des termes
dont chacun parcourt [...] une zone de variation continue, alors la langue elle-méme
se met a vibrer, a bégayer » (Deleuze 1993 : 136). C’est par ce traitement que les
grands artistes inventent « un usage mineur de la langue majeure : ils minorent cette
langue, comme en musique ou le mode mineur désigne des combinaisons
dynamiques en perpétuel déséquilibre » (Deleuze 1993 : 138).

Aussi devrait-on évoquer dans la méme ligne de pensée un autre cas de
métastabilité chez Marguerite Duras, liée non plus a la langue, mais a la folie, en
I’occurrence a celle de Lol V. Stein, cas symptomatique pour toutes les femmes de
I’ceuvre durasien : «toutes les femmes de mes livres, quel que soit leur age,
découlent de Lol V. Stein » (Duras 1987 : 32). Exposée au spectacle de ravissement
de son fiancé, Lol V. Stein se fait ravir par son « adhésion » immédiate et sans
limite a la scéne. C’est le fait d’avoir oublié de protéger son intégrité devant le
spectacle qui provoque sa folie. Le regard de Lol s’avére étre le point de mire que la
prise géométrique de la raison et de la vue ne parvient pas a intégrer. Dans La Vie
matérielle, le phénomene physique de surfusion sert de théoréme pour expliquer le
devenir-fou de Lol V. Stein. La surfusion comme état métastable fait référence a un
phénomeéne physique lorsque 1’eau qui « devient de la glace a zéro degré » «en
oublie — dit Duras — de geler » : «[...] quelquefois, il se trouve qu’il y a une telle
immobilité de I’air pendant le froid, que 1’eau en oublie de geler. Elle peut
descendre jusqu’a moins cing. » Médusée, pétrifiée, Lol V. Stein en « oublie de
souffrir [...]. C’est de cette suppression de la douleur, qu’elle va devenir folle »
(Duras 1987 : 32).

8 A propos de Barthes et de Sarraute, Deleuze parle d’« une pragmatique d’un langage intimiste, oli le
langage est pénétré du dedans par les circonstances, les événements et les actes » (Deleuze 1990 : 43).

51



AcTtA ROMANICA | TomMus XXXIII— PARADIGMES EN LITTERATURE

Comme si la surfusion était la matrice, ou pour dire avec Foucault, Bacon et
Deleuze, le diagramme de I’ceuvre durasien, par ou il est possible de rester au milieu
et éviter tout rapport totalisant et totalisable par la vue; c’est ce qui explique
I’indécision de Duras, ce va-et-vient inlassable entre texte et image, littérature et
cinéma, image visuelle et image sonore. Le milieu, 1’entre-deux, comme lieu de
formation du discours indirect libre, opérant une coupure irrationnelle, donne voix a
la folie (omniprésente dans son ceuvre), au « peuple qui manque », a ces
« peuplements nocturnes », a I’« outside » que La Vie matérielle vient commémorer.

On pourra multiplier les exemples pour montrer 1’efficacité du paradigme
nomade de la géophilosophie, mais ce qui nous intéresse, c’est 1’efficacité de la
littérature a moduler avec le réel par le biais de la fabulation. La littérature et la vie
— la vie avec la littérature ou la littérature avec la vie, comme le suggére le titre du
premier chapitre de Clinique et critique. Imre Kertész, lauréat du prix Nobel de
littérature en 2002, comprend qu’il suffit de suivre de trés prés, a méme la peau, son
personnage adolescent, Gyuri Koves et son devenir-animal successif, pour créer de
la vie 1a ou a priori il n’y a que de la mort, notamment a Auschwitz (Kertész 1998).
« A sa maniére, ’art dit ce que disent les enfants » (Deleuze 1993 : 86) en ce que
« I’enfant ne cesse de dire ce qu’il fait ou tente de faire : explorer des milieux, [...] et
en dresser la carte » (Deleuze 1993 : 81). Ces exemples nous montrent 1’efficacité
des arts a fabuler la vie. Non plus sur un mode mimétique, mais en réinventant sa
fonction fabulatrice qui consiste a créer D’intercession entre les plans. La
déterritorialisation (ou la minorisation) que Deleuze et Guattari font subir a la
philosophie en situant sur un méme plan science, arts et philosophie, implique 1’idée
d’un agencement, « un co-fonctionnement », une « sympathie », une « symbiose »
(Deleuze et Parnet 1977 : 65-66). Car les rapports entre les arts, la science et la
philosophie, a savoir les interférences ne relévent pas de la surveillance ou de la
réflexion mutuelle : mais de I’intercession. « Ce qui est essentiel, dit Deleuze, c’est
les intercesseurs. La création, c’est les intercesseurs. Sans eux il y’y a pas d’ceuvre »
(Deleuze 1990 : 171). C’est la que la boucle est bouclée : on comprend le réle du
personnage conceptuel, en I’occurrence du diplomate dont Morizot (2016), a créer, a
fabuler et, a fortiori, a vivre les récits de cohabitation avec d’autres espéces.

En guise de conclusion

A travers 1’étude de certains concepts opératoires de la philosophie de Deleuze et de
Guattari, nous nous sommes interrogée sur l’apport de la pensée deleuzo-
guattarienne a la compréhension de notre contemporanéité et de ses récits ou fables
que nous qualifions dans la lignée de Baptiste Morizot de récits de cosmopolitesse®
(Morizot 2020a, 2020b). Si cet apport nous parait significatif, c’est qu’il permet de
concevoir la littérature non plus dans son essence idéale et absolue (Gefen 2021b),
coupée de toute réalité, mais comme un véritable intercesseur infiniment modulable
(varié et variable) qui ceuvre dans les interstices, au beau milieu d’une écologie

% «[...] une cosmopolitesse : il s’agit de retrouver et d’inventer les égards ajustés envers les autres formes
de vie qui font le monde, d’étre enfin un peu cosmopoli » (Morizot 2020).

52



Timea GYIMESI — Nomadiser nos paradigmes...
« triviale », a la fois environnementale, sociale et mentale. Créatrice de réalités
toujours déja symbiotiques, métamorphiques, la littérature délaisse le paradigme
esthétique ou romantique, ainsi que ses présupposés scientifiques pour devenir enfin
« littérale », une clinique inventant non seulement des manieres de vivre-ensemble a
I’ére de 1’Anthropocéne, mais des modeles, ou plutét des conjugaisons pour

«réparer le monde » (Gefen 2017) et, en études littéraires, pour nomadiser nos
paradigmes.

UNIVERSITE DE SZEGED
maitre de conférences HdR
timea.gyimesi@szte.hu
BIBLIOGRAPHIE
CITTON, Yves (2014). Pour une écologie de I’attention, Paris : Le Seuil.

COCCIA, Emanuele (2016). La Vie des plantes. Une métaphysique du mélange,
Paris : Payot et Rivages

COCCIA, Emanuele (2020). Métamorphoses, Paris : Bibliotheque Rivages.
DELEUZE, Gilles (1970). Proust et les signes, Paris : PUF, [1964].

DELEUZE, Gilles (1981). Francis Bacon. Logique de la sensation, Paris : Le Seuil.
DELEUZE, Gilles (1983). Cinéma 1. L’Image-mouvement, Paris : Minuit.
DELEUZE, Gilles (1985). Cinéma 2. L’Image-temps, Paris : Minuit.

DELEUZE, Gilles (1990). Pourparlers, Paris : Minuit.

DELEUZE, Gilles (1996). L’Abécédaire de Gilles Deleuze, avec Claire Parnet,
réalisé par Pierre-André Boutang, [En ligne] https://www.youtube.com/watch?v=E5
k6hUDgKgU. Consulté le 22 aofit 2022.

DELEUZE, Gilles et Félix GUATTARI (1976). Rhizome, Paris : Minuit.

DELEUZE, Gilles et Félix GUATTARI (1980). Capitalisme et schizophrénie 2.
Mille plateaux, Paris : Minuit.

DELEUZE, Gilles et Félix GUATTARI (1991). Qu’est-ce que la philosophie ?,
Paris : Minuit.

DELEUZE, Gilles et Claire PARNET (1977). Dialogues, Paris : Flammarion.

53


https://www.youtube.com/watch?v=E5

AcTtA ROMANICA | TomMus XXXIII— PARADIGMES EN LITTERATURE

DURAS, Marguerite (1987). La Vie Matérielle. Marguerite Duras parle a Jéréme
Beaujour, Paris : P.O.L.

GEFEN, Alexandre (2017). Réparer le monde. Littérature frangaise face au
XXTI° siécle, Paris : Corti.

GEFEN, Alexandre (2021a). «De I’écologie a I’écocritique », Esprit n° 472, [En
ligne] https://esprit.presse.fr/article/alexandre-gefen/de-l-ecologie-a-1-ecocritique-43241.
Consulté le 22 aofit 2022.

GEFEN, Alexandre (2021b). L’Idée de littérature. De I’art pour I’art aux écritures
d’intervention, Paris : Editions Corti.

GINZBURG, Carlo (1980). « Signes, traces, pistes » Racines d’un paradigme de
I’indice, Le Débat, n° 6, 3-44, [En ligne] https://doi.org/10.3917/deba.006.0003.
Consulté le 22 aofit 2022.

GUATTARI, Félix (1989). Les trois écologies, Paris : Galilée.

GUATTARYI, Félix (1996). « Qu’est-ce que I’écosophie ? », Entretien avec Félix
Guattari d’Eric Braine et de Jean-Yves Sparfel, Terminal n°® 56, 19-32, [En ligne
] https://doi.org/10.3406/chime.1996.2073. Consulté le 22 aofit 2022.

HARAWAY, Donna J. (2020). Vivre avec le trouble, Paris: Les Editions des
mondes a faire.

KERTESZ, Imre (1998). Etre sans destin. Traduit du hongrois par Natalia et
Charles Zaremba, Arles : Actes Sud.

LATOUR, Bruno (2015). Face a Gaia. Huit conférences sur le nouveau régime
climatique, Paris : La Découverte.

LATOUR, Bruno (2017). Ou atterrir ? Comment s’orienter en politique, Paris : La
Découverte.

LATOUR, Bruno (2018). Entretien de Sylvain Bourmean sur France 5 dans la série
« Les Intellectuels du XXI siécle », [En ligne] https://www.youtube.com /watch?v
=ysb NVcnpWds. Consulté le 22 aoiit 2022.

LATOUR, Bruno (2022). Entretiens 2/1 et 2/2 avec Bruno Latour, réalisé par
Nicolas Truong sur Arte, [En ligne] https://www.youtube.com/watch?v=sY fwkTgE
pmE&t=1738s et https://www.youtube.com/watch?v=cqfI3QT eQiA. Consulté le 22
aolit 2022.

54


https://esprit.presse.fr/article/alexandre-gefen/de-l-ecologie-a-l-ecocritique-43241
https://doi.org/10.3406/chime.1996.2073
https://www.youtube.com/
https://www.youtube.com/watch?v=sYfwkTgE%20pmE&t=1738s
https://www.youtube.com/watch?v=sYfwkTgE%20pmE&t=1738s
https://www.youtube.com/watch?v=cqfI3QT%20eOiA

Timea GYIMESI — Nomadiser nos paradigmes...

MORIZOT, Baptiste (2016). Les Diplomates. Cohabiter avec les loups sur une
autre carte du vivant, Marseille : Editions Wildproject.

MORIZOT, Baptiste (2017). Retour du temps du mythe, au colloque international de
HEAD, Geneéve, Narratives of a near futur/Histoires d’un futur proche, [En ligne]
https://issue-journal.ch/focus-posts/baptiste-morizot-et-nastassja-martin-retour-du-
temps-du-mythe/. Consulté le 22 aofit 2022.

MORIZOT, Baptiste (2018). Sur la piste animale, Arles: Actes Sud.

MORIZOT, Baptiste (2020a). Maniéres d’étre vivant, Arles : Actes Sud [Epub].
MORIZOT, Baptiste (2020b). La grande Librairie, saison 12, entretien de Frangois
Busnel « Baptiste Morizot remet I’humain a sa place », [En ligne] https://www.you
tube.com/ watch ?v=uQZcktq_W3E. Consulté le 22 aofit 2022.

MORTON, Timothy (2019). La Pensée écologique, Paris : Zulma essais.

PEIRCE, Charles S. (1978). Ecrits sur le signe. Rassemblés, traduits et commentés
par Gérard Deledalle, Paris : Seuil.

SARRAUTE, Nathalie (1956). L’Ere du soupgon, Paris : Gallimard.
SAUVAGNARGUES, Anne (2005). Deleuze et I’art, Paris : P.U.F.

STENGERS, Isabelle (2019). Résister au désastre, Dialogue avec Marin
Schaeffner, Marseille: Wildprojet.

TSING [Lowenhaupt], Anna (2017). Le Champignon de la fin du monde, Paris : La
Découverte.

55


https://issue-journal.ch/focus-posts/baptiste-morizot-et-nastassja-martin-retour-du-temps-du-mythe/
https://issue-journal.ch/focus-posts/baptiste-morizot-et-nastassja-martin-retour-du-temps-du-mythe/
https://www/

