
 

45 

Timea GYIMESI 

 

Nomadiser nos paradigmes. 

L’apport de Deleuze et Guattari au tournant pragmatique 

(écologique) en littérature 

 
« [...] c’est la littérature américaine, et déjà anglaise, 

qui ont manifesté ce sens rhizomatique, ont su se mouvoir 
entre les choses, instaurer une logique du ET, renverser 

l’ontologie, destituer le fondement, annuler fin et 

commencement. Ils ont su faire une pragmatique. » 
Deleuze et Guattari, Mille plateaux (1980 : 37) 

 

Deleuze avec le tournant écologique 

 

Dans le colloque sur Histoires d’un futur proche organisé par HEAD à Genève 

(Morizot 2017), en essayant de rendre compte du sentiment de « confusion » et de 

« désorientation » du philosophe face à la crise systémique environnementale, 

Baptiste Morizot constate l’absence de tout « analyseur », de tout concept 

susceptible de tenir compte du « sentiment d’égarement » et du « désastre » dans 

lequel nous nous trouvons, et s’interroge sur la forme que prend notre époque que 

d’autres appellent Gaïa, Chtulucène, et dont la description résiste aux catégories 

modernes. Dans la lignée de Descola et de Latour (Descola 2005 ; Latour 2015 ; 

2017), Morizot insiste sur l’insuffisance des récits de la modernité à répondre à la 

crise dans laquelle l’ère de l’humain – l’Anthropocène – conduisit l’homme, en 

rendant la vie sur Terre périlleuse (réchauffement climatique, sixième extinction 

massive des espèces, etc.). Connu pour son travail sur le terrain, notamment pour le 

pistage des loups, activité par excellence philosophique selon lui, et dont il tire des 

concepts, tels que le pistage, la diplomatie ou la cosmopolitesse (par ailleurs tous 

susceptibles de pouvoir servir de l’« analyseur » dont il se réclame), Morizot ne 

cesse de solliciter une attention nouvelle aux vivants. Ce nouveau style d’attention 

qu’incarne « l’art discret du pistage » (Morizot 2018 : 114 sq.) comme pratique de la 

sensibilité, remet en circulation un outil méthodologique sémiotique dans la 

continuité directe des travaux de Carlo Ginzburg, le « paradigme indiciaire » 

(Ginzburg 1980), qu’il juge propice pour sortir du modèle hérité des modernes dont 

notre contemporanéité reste toujours tributaire quant à ses présupposés 

linguistiques. Ayant dénoncé les deux descriptions, les deux récits disponibles dans 

l’héritage moderne, à savoir, d’une part, celui de la séparation dualiste entre 

Humains (Culture) et Nature, récit du progrès déjà largement invalidé par la crise 

actuelle, ainsi que, d’autre part, sa version contestataire, le récit de l’hybridité qui ne 

fait qu’occulter l’altérité des autres vivants, il propose un autre récit, celui de la 

« cohabitation diplomatique » (Morizot 2016 ; 2018). Ce projet écologique conçu 

dans le sillage des recherches et des pratiques de Bruno Latour, d’Isabelle Stengers, 

de Donna J. Haraway, d’Emanuele Coccia, d’Yves Citton, etc.
1
, il ne reste qu’à 

                                                           
1 Voir notamment Latour 2015, Stengers 2019, Coccia 2016 ; 2020, Citton 2014, Tsing 2017, Gefen 2021a. 



ACTA ROMANICA   |   TOMUS XXXIII – PARADIGMES EN LITTÉRATURE 

46 

comprendre pourquoi y accorder de l’intérêt dans un colloque sur les paradigmes en 

littérature.  

La réponse est simple : il s’avère que la spécificité de la forme dans laquelle 

notre époque se reconnaît, réside dans la relation, dans l’agentivité (puissance 

d’agir), dans l’agencement
2
. La pensée écologique

3
 met en circulation l’idée d’une 

approche holistique, celle d’une existence considérée d’emblée comme une 

coexistence (Morton 2019 : 17). Dans cet écosystème, les savoirs, les disciplines, 

dont l’art, se mettent dans une relation d’égalité, ayant tous pour ambition la 

production de connaissances afin de répondre aux défis relevés par l’Anthropocène. 

Avec l’écologie – pour prendre la formule heureuse de Bruno Latour – une 

opportunité s’offre à « re-civiliser » le monde (Latour 2022 : 2/2). L’humain se doit 

d’inventer des dispositifs désormais collectifs (contenu, forme et mode d’agir) d’où 

non seulement des manières (Morizot 2020) de « vivre avec le trouble » (Haraway 

2020) ou de « faire rhizome » (Deleuze et Guattari 1976 ; 1980) peuvent ressortir, 

mais aussi d’autres compositions, d’autres pratiques de créer et de fabuler des vies 

dans leurs multiplicités irréductibles. On sait, les arts ont leurs mots à dire, leurs 

couleurs à jeter, leurs matières à travailler, leurs gestes à accomplir pour que naisse 

par la voie de la fabulation
4
 ce territoire où l’humain cohabitera avec les autres 

vivants. Aussi ce territoire est-il traversé de toutes sortes d’affects, de percepts et de 

nouvelles temporalités que seuls les arts sont à même de « métaboliser » ; cette 

temporalité n’ayant plus rien à voir avec la temporalité linéaire du progrès des 

modernes.  

L’art du pistage chez Morizot est un exemple parmi d’autres, comme « les 

jeux de ficelles » (Haraway 2020 : 21 sq.) ou d’autres pratiques : une tentative réelle 

en vue de développer de nouvelles sensibilités pour pouvoir autrement habiter le 

monde. Ces pratiques visent à pallier la carence que Morizot déplore dans notre 

tradition philosophique occidentale, laquelle, comme il le dit, n’a jamais été à l’aise 

avec l’idée d’instabilité et d’incertitude (Morizot 2017). Il est vrai que la modernité 

(avec les figures géométriques de Galilée à Descartes) a toujours privilégié les 

systèmes en équilibre, le monde équilibré, rendu limpide par le langage de la 

Science, et la Nature désenchantée par le savoir, au détriment de ce qui déstabilise 

tout système : notamment le facteur humain, les affects, les sensibilités, les passions 

dont l’art avec sa force fabulatrice est censé pouvoir tenir compte. Alors que la 

« cosmologie moderne » a travaillé avec des objets (mesurables, assignables, 

                                                           
2 « L’unité réelle minima, ce n’est pas le mot, ni l’idée ou le concept, si le signifiant, mais l’agencement. [...] 
L’agencement, c’est le co-fonctionnement, c’est la « sympathie », la symbiose [...] » (Deleuze et Parnet 1977 : 65). 
3 « Penser écologique a à voir avec l’art, la philosohie, la littérature, la musique et la culture ? Penser 

écologique a autant à voir avec la pratique actuelle des sciences humaines qu’avec les sciences dures, de 
même qu’avec les usines, les transports, l’architecture et l’économie » (Morton 2019 : 17). 
4 Morizot reprend le terme que Deleuze emprunte à Bergson. « La fabulation créatrice n’a rien à voir avec 

un souvenir même amplifié, ni un fantasme. En fait, l’artiste, y compris le romancier, déborde les états 
perceptifs et les passages affectifs du vécu. C’est un voyant, un devenant. » ou « toute fabulation est 

fabrication de géants », (Deleuze et Guattari 1991 : 161–162). Ou encore : « Il n'y a pas de littérature sans 

fabulation, mais, comme Bergson a su le voir, la fabulation, la fonction fabulatrice ne consiste pas à 
imaginer ni à projeter un moi. Elle atteint plutôt à ces visions, elle s'élève jusqu'à ces devenirs ou 

puissances » (Deleuze 1993 : 13). 



Timea GYIMESI – Nomadiser nos paradigmes... 

47 

contrôlables, etc.) et des « sujets à distance », la nouvelle ère écologique comprend 

l’impératif de l’agentivité entre les vivants : ce sont eux qui font le monde, ce sont 

eux qui créent l’environnement avec lequel ils sont interconnectés (Latour 2022 : 

2/1). Or, la philosophie ou certaines philosophies n’ont eu de cesse de dénoncer 

cette assise épistémologique des modernes. Il suffit de faire appel à la philosophie 

technique de Gilbert Simondon (pour qui la technique est le grand oublié de la 

culture), à la géophilosophie de Deleuze et Guattari, à Whitehead, pour ne donner 

que quelques noms que les auteurs précédemment mentionnés continuent de puiser, 

et Latour qui ne fait, comme il le dit, que lire les notes de bas de page de Mille 

Plateaux pour développer la ligne de sa propre philosophie (Latour 2018).  

Or, si la géophilosophie de Deleuze et Guattari s’avère incontournable dans 

la construction des discours écologiques d’aujourd’hui, c’est que cette philosophie a 

toujours assigné une attention privilégiée aux devenirs, au rhizome, aux états loin de 

l’équilibre, à la déterritorialisation, à la soustraction, à la variation infinie, à la 

minorisation, à la critique clinique, à la sympathie, à l’intercession, aux impératifs 

de notre contemporanéité, et esquissait le long de ces concepts territoriaux une 

nouvelle épistémologie, voire une éthique de vivre ensemble
5
 dont Mille Plateaux 

élaborera les modèles technologique, musical, maritime, mathématique, physique et 

esthétique (Deleuze et Guattari 1980 : 592–625). Cela dit, on ne se propose pas de 

faire ici l’archéologie de la critique écologique avec Deleuze et Guattari, ni non plus 

avec celui des Trois écologies (Guattari 1989), ce serait porter de l’eau à la rivière, 

mais de s’interroger sur une conception pragmatique qui s’élabore de fil en aiguille 

dans la rencontre avec le dehors de la philosophie, en l’occurrence, avec la 

littérature anglaise et américaine. Cet agencement contribue à préparer le terrain 

devant le tournant pragmatique dans le domaine des études littéraires en assignant à 

la littérature le droit et le pouvoir (politique) de créer des réalités. Tout ceci pour 

mieux appréhender les enjeux écologiques (voire écosophiques des trois écologies : 

environnementale, sociale et mentale à la Guattari) que les littératures contem- 

poraines, engagées dans une désessentialisation vitale, ne cessent de soulever de 

Marie Darrieussecq à Michel Houellebecq, d’Emmanuel Carrère à Jean-Philippe 

Toussaint, d’Olivia Rosenthal à Maylis de Kerangal, entre autres.  

 

Éléments pour un art nomade  

 

Pour introduire la lettre « L », « L comme littérature », de L’Abécédaire de Deleuze, 

Claire Parnet part de ce constat : « [...] la littérature hante tes livres de philosophie et 

ta vie. Tu lis et tu relis beaucoup de livres. [...] Tu as toujours traité les grands 

écrivains comme des penseurs » (Deleuze 1996). En effet, plus d’un tiers des écrits 

de Deleuze se réfèrent ou ont pour objet les arts : la littérature, la peinture, la 

musique et le cinéma. Après Proust qu’il retravaille encore à deux reprises à la suite 

de la rencontre avec Félix Guattari (Deleuze 1964 ; 1970 ; 1976) et Sacher-Masoch 

(Deleuze 1967), viendront en 1972 L’Anti-Œdipe, en 1975, Kafka. Pour une 

                                                           
5 Foucault est inoubliable lorsqu’il parle en recensant L’Anti-Œdipe d’une introduction à la vie non 

fasciste (Foucault 1994 : 133–136). 



ACTA ROMANICA   |   TOMUS XXXIII – PARADIGMES EN LITTÉRATURE 

48 

littérature mineure, les deux écrits à quatre mains avec Félix Guattari, puis 

Dialogues en 1977 avec Claire Parnet (ayant pour référence littéraire majeure 

Sarraute, Fitzgerald, Lawrence, Kafka, et faisant la plaidoirie pour une conception 

pragmatique de la littérature défendant « la supériorité de la littérature anglaise-

américaine ») et Mille plateaux (1980) avec Guattari (où reviennent encore Sarraute, 

Artaud et Lawrence, entre autres), et ces deux derniers vont vers une perspective 

pragmatiste du signe. Après Mille plateaux, Deleuze revient vers les arts non 

discursifs, notamment à la peinture avec Francis Bacon. Logique de la sensation en 

1981, et au cinéma avec L’Image-mouvement en 1983 et L’Image-temps en 1985. 

Anne Sauvagnargues parle d’« une progression explicite [...] autour de l’axe menant 

du discursif vers le non discursif » (Sauvagnargues 2006 : 13). Un retour en force 

vers la littérature a lieu après le dernier livre de synthèse géophilosophique, Qu’est-

ce que la philosophie ?, écrit à deux avec Guattari en 1991 (dont le septième 

chapitre est entièrement consacré à l’écosystème dans lequel entrent les trois formes 

de création : percept, affect, concept). D’abord L’Épuisé, postface pour Quad de 

Beckett, en 1992, puis, en 1993, le dernier livre de Deleuze, Clinique et clinique, 

consacré essentiellement à la littérature. Aussi la littérature est-elle une référence 

récurrente dans les autres textes philosophiques fondamentaux, dont Logique du 

sens (pour Carroll) et Différence et répétition (pour Proust). Évidemment, on aurait 

tort de prendre cette attention délicate et constante à la littérature et aux arts pour 

une simple coïncidence ou pour un hommage rendu au génie de l’écrivain ou de 

l’artiste en tant que penseur. Si l’art s’avère vital pour la philosophie en général et 

pour la pensée deleuzienne en particulier, c’est qu’il met à la disposition de la 

pensée des zones dont la conceptualisation échappe à la philosophie. En d’autres 

termes, l’expérience de l’art contribue à la réforme philosophique que la critique 

deleuzienne de l’image de la pensée a programmée.  

Si l’on regarde la trajectoire qui va de la littérature vers l’image, on 

s’aperçoit d’une transformation profonde au sein du statut même du signe, d’abord 

interprété, comme dans le premier Proust en 1964, puis éprouvé, vécu. Ce passage 

de l’interprétation vers l’expérimentation, de l’intention à l’attention, s’opère par le 

concept guattarien de transversalité, introduite à juste titre pour décrire la machine 

littéraire à l’œuvre dans La Recherche de Proust (« Machine littéraire », c’est bien le 

titre de toute une partie, ajoutée au premier livre sur Proust). Le fonctionnement 

machinique fait qu’un signe se détache de l’ordre structuré des choses et fait 

résistance à l’interprétation. La transversalité constituera par la suite le passage 

direct vers le concept de rhizome avec tout un programme esthétique nomade. On 

peut récapituler ce passage majeur en disant que la théorie du signe d’abord 

nietzschéenne (symptomatologique) prendra un tour spinoziste, sémiotique, voire 

pragmatique (Deleuze et Guattari sont ceux qui sont parmi les premiers à inaugurer 

la philosophie du pragmatisme en France). Dans la continuité directe de Peirce
6
, le 

                                                           
6 De fait, chez Peirce, le signe (le repesentament) est triplement déterminé, par opposition à la conception 

dichotomique de la sémiologie de Saussure : par son « fondement », son « objet » et son « interprétant ». 

Cette triple détermination implique une opération dynamique, à l’origine aussi de la philosophie 
pragmatique : tenant lieu d’« un objet » « par référence à une sorte d’idée », le signe, en s’adressant à 

quelqu’un, crée un nouveau signe « équivalant » ou peut-être plus « développé » que Peirce appelle 



Timea GYIMESI – Nomadiser nos paradigmes... 

49 

signe est « ce qu’il fait », une capture, un effet. De même, l’artiste, cet opérateur de 

forces, est interpellé par le dehors d’où il ne cesse de capter des forces (comme un 

surfeur ou un pisteur) pour y introduire une forme, une composition. De même, le 

philosophe crée ses concepts avec des sensations de l’artiste. Toute pensée relève 

donc de cette hétérogenèse, de cette métastabilité (due à la rencontre avec le signe) 

dont participe l’art en ce qu’il crée des affects et des percepts.  

Le but de l’art, avec les moyens du matériau, c’est d’arracher le percept aux 

perceptions d’objets et aux états d’un sujet percevant, et d’arracher l’affect aux 

affections comme passage d’un état à un autre. [...] Les affects sont précisément ces 

devenirs non humains de l’homme, comme les percepts (y compris la ville) sont les 

paysages non humains de la nature. (Deleuze et Guattari 1991 : 158) 

Par ce geste, Deleuze et Guattari juxtaposent les trois formes de connaissances et les 

égalent en assignant à l’art le droit de penser : « penser, c’est penser par concepts, 

ou bien pas fonctions, ou bien par sensations, et l’une de ces pensées n’est pas 

meilleure qu’une autre, ou plus pleinement, plus complètement, plus 

synthétiquement ‘pensée’ » (Deleuze et Guattari 1991 : 187). 

L’art n’existe que dans son agencement avec la réalité sociale qu’il déplie et 

qu’il crée. D’où le rôle que cette pensée assigne à l’art et à l’artiste dans la 

compréhension des processus sociaux. Cet agencement de l’art avec la société est à 

la fois sémiotique (passe par les signes), esthétique (a un impact sur les sens) et 

pragmatique (comme fonctionnement sociocritique), et il n’est véritablement 

efficace, on ne peut parler de grand écrivain, de grand artiste ou de grand penseur 

que s’il déterritorialise le territoire de ses a priori, de ses idées reçues, et qu’il va – 

malgré la dissonance cognitive qu’une telle démarche suppose – contre son réalisme 

émotionnel et cognitif. L’art est à la fois une critique et une clinique (la critique est 

clinique) ; critique de la norme sociale et de ses subjectivités reterritorialisées, et 

l’artiste, pris dans ce mouvement se soumet aux sympathies des lignes et des 

rapports de force les traversant. Pour cette raison, la création est toujours une 

déterritorialisation, c’est-à-dire une opération de soustraction (Proust parle en 

termes de réfraction). Introduire de la clinique dans la critique serait la seule 

possibilité, le seul moyen pour la critique de conserver son caractère critique, de ne 

pas se reterritorialiser sur une norme, de ne pas créer une image de la pensée. Cela 

dit, dans la rencontre du ou avec le dehors, en révélant et en rendant tangibles les 

forces qui resteraient imperceptibles sans le procédé et la composition qu’il invente, 

l’artiste renonce à son ancrage subjectif ; il devient « imperceptible » toute en 

donnant voix « au peuple qui manque »
7
. 

                                                                                                                                        
« l’interprétant du premier signe » (2.228). En conséquence, le processus de la semiosis consiste à produire 

du signe interprétant qui renvoie à un autre signe interprétant « en une série infinie d’interprétants » (Peirce 

1978 : 229). Cela dit, il n’est plus question de réduire le signe au signe linguistique en reliant de façon 
« arbitraire » « l’image acoustique » d’un côté et « l’image mentale » de l’autre. La pansémiotique de Peirce 

comprend tous les signes dans leur dynamique comme une « action », puisque c’est justement à l’action, à ce 

que le signe fait que la signification est liée, et non au signe en tant que tel. 
7 Deleuze développe l’idée du « peuple qui manque » relativement au cinéma politique moderne dans la 

lignée de Kafka, Klee et Carmelo Bene : « [...] le peuple qui manque est un devenir [...] » (Deleuze 1985 : 



ACTA ROMANICA   |   TOMUS XXXIII – PARADIGMES EN LITTÉRATURE 

50 

 

Quelques études de cas  

 

Il s’avère donc que l’artiste ne craint pas le chaos, il vise au contraire les interstices, 

les synapses, l’état de choses loin de l’équilibre, le devenir, le moléculaire. C’est 

cette molécularité constamment recherchée par Sarraute dans le concept de 

tropisme, « l’expression spontanée d’impressions très vives », sensations « produites 

par certains mouvements et actions intérieurs » qui portent aucun nom, qui ne sont 

pas des sentiments. Ce qui est en jeu avec les tropismes (expression empruntée au 

monde de la biologie), c’est la possibilité d’aller en deçà de l’expression, en deçà de 

la réalité apparente que nos catégories symboliques ont déjà colonisée. Le tropisme 

participe d’un niveau préverbal donnant accès à ce qui reste au niveau 

« moléculaire ». C’est ce qui provoque l’admiration de Deleuze pour Sarraute qu’il 

considère dans Pourparlers, comme une « vocaliste » (avec Roland Barthes 

profondément apprécié pour ses recherches pragmatiques) : « j’appelle vocalistes 

tous ceux qui font des recherches sur le son et la voix dans des domaines aussi 

différents que le théâtre, la chanson, le cinéma, l’audiovisuel [...] » (Deleuze 1990 : 

43). Sarraute montre à Deleuze comment repérer la molécularité dans la langue (le 

corps sans organes de la langue) face « à l’organisation des formes et au 

développement des personnages » : 

Nathalie Sarraute faisait une distinction très importante quand elle opposait, à 

l’organisation des formes et au développement des personnages ou caractères, ce tout 

autre plan parcouru par les particules d’une matière inconnue – et cite Sarraute de L’Ère 

du soupçon – « et qui, telles des gouttelettes de mercure, tendent sans cesse, à travers les 

enveloppes qui les séparent, à se rejoindre et à se mêler dans une masse commune » : 

agencement collectif d’énonciation, ritournelle déterritorialisée, plan de consistance du 

désir, où le nom propre atteint à sa plus haute individualité en perdant toute personnalité – 

devenir-imperceptible, Joséphine la souris. (Deleuze et Parnet 1977 : 146–147) 

Voici la phrase deleuzienne qui agence Sarraute avec Kafka ; ce qui se dit pour 

l’une s’avère pertinent pour l’autre. Dans ce glissement la phrase exemplifie ce dont 

elle parle : l’agencement collectif d’énonciation, la déterritorialisation, le devenir-

impreceptible. L’artiste parle à la place et pour ceux qui ne peuvent pas prendre la 

parole, l’artiste troue la frontière entre expression symbolique et sensation et donne 

voix aux tropismes (« expression spontanée d’impressions très vives », Sarraute 

1956 : 8), tout comme à Joséphine, la souris. 

De même, le dixième plateau de Mille plateaux, « Devenir-intense, devenir-

animal, devenir-impreceptible », reprend Sarrautre dans un retour presque littéral, 

néanmoins le contexte géophilosophique, la transversalité, y prend une plus grande 

envergure : 

Nathalie Sarraute propose [...] une claire distinction de deux plans d’écriture : un plan 

transcendant qui organise et développe des formes (genres, thèmes, motifs), qui 

assigne et fait évoluer des sujets (personnages, caractères, sentiments) ; et un tout 

                                                                                                                                        
283) ; ou encore : « L’art et la philosophie se rejoignent sur ce point, la constitution d’une terre et d’un 

peuple qui manquent, comme corrélat de la création » (Deleuze et Guattari 1991 : 104). 



Timea GYIMESI – Nomadiser nos paradigmes... 

51 

autre plan qui libère les particules d’une matière anonyme, les fait communiquer à 

travers l’« enveloppe » des formes et des sujets, et ne retient entre ces particules que 

des rapports de mouvement et de repos, de vitesse et de lenteur, d’affects flottants, tel 

que le plan lui-même est perçu en même temps qu’il nous fait percevoir 

l’imperceptible (micro-plan, plan moléculaire). (Deleuze et Guattari 1980 : 327) 

Cette sensibilité aux recherches pragmatiques
8
, cette attention aux « vocalistes », à 

la performativité de la langue, conduiront Deleuze et Guattari vers l’analyse des 

lignes, puis vers la ritournelle, comme « formule » de déterritorialisation et de 

reterritorialisation. Et c’est précisément l’enjeu du tropisme. Car ce qui paraît de 

prime abord relever d’un problème de langage ou de style, devient un problème 

d’identité, un problème de subjectivité : avec le tropisme, percepts et affects, on 

déborde toute subjectivité établie. On glisse à la surface sans pour autant se 

reterritorialiser sur un Je substantiel, transcendantal, on s’engage dans une 

individuation qui conduit au bord de la langue (dans un espace préverbal, habité de 

flux, de forces et de vibrations, de vitesse, de lenteur). Toute forme vole en éclats 

dans les opérations de soustraction et de disjonction que Sarraute fait subir à la 

langue en vue de percer les « événements à la frontière du langage » (Deleuze 

1993 : 9), événements comme spatiotemporalité (rhizome, cerveau) et comme 

singularité, point de bifurcations, point de fusion différentielle. Si l’on prend la 

langue pour un système « en perpétuel déséquilibre, en bifurcation, avec des termes 

dont chacun parcourt [...] une zone de variation continue, alors la langue elle-même 

se met à vibrer, à bégayer » (Deleuze 1993 : 136). C’est par ce traitement que les 

grands artistes inventent « un usage mineur de la langue majeure : ils minorent cette 

langue, comme en musique où le mode mineur désigne des combinaisons 

dynamiques en perpétuel déséquilibre » (Deleuze 1993 : 138). 

Aussi devrait-on évoquer dans la même ligne de pensée un autre cas de 

métastabilité chez Marguerite Duras, liée non plus à la langue, mais à la folie, en 

l’occurrence à celle de Lol V. Stein, cas symptomatique pour toutes les femmes de 

l’œuvre durasien : « toutes les femmes de mes livres, quel que soit leur âge, 

découlent de Lol V. Stein » (Duras 1987 : 32). Exposée au spectacle de ravissement 

de son fiancé, Lol V. Stein se fait ravir par son « adhésion » immédiate et sans 

limite à la scène. C’est le fait d’avoir oublié de protéger son intégrité devant le 

spectacle qui provoque sa folie. Le regard de Lol s’avère être le point de mire que la 

prise géométrique de la raison et de la vue ne parvient pas à intégrer. Dans La Vie 

matérielle, le phénomène physique de surfusion sert de théorème pour expliquer le 

devenir-fou de Lol V. Stein. La surfusion comme état métastable fait référence à un 

phénomène physique lorsque l’eau qui « devient de la glace à zéro degré » « en 

oublie – dit Duras – de geler » : « [...] quelquefois, il se trouve qu’il y a une telle 

immobilité de l’air pendant le froid, que l’eau en oublie de geler. Elle peut 

descendre jusqu’à moins cinq. » Médusée, pétrifiée, Lol V. Stein en « oublie de 

souffrir [...]. C’est de cette suppression de la douleur, qu’elle va devenir folle » 

(Duras 1987 : 32). 

                                                           
8 À propos de Barthes et de Sarraute, Deleuze parle d’« une pragmatique d’un langage intimiste, où le 

langage est pénétré du dedans par les circonstances, les événements et les actes » (Deleuze 1990 : 43). 



ACTA ROMANICA   |   TOMUS XXXIII – PARADIGMES EN LITTÉRATURE 

52 

Comme si la surfusion était la matrice, ou pour dire avec Foucault, Bacon et 

Deleuze, le diagramme de l’œuvre durasien, par où il est possible de rester au milieu 

et éviter tout rapport totalisant et totalisable par la vue ; c’est ce qui explique 

l’indécision de Duras, ce va-et-vient inlassable entre texte et image, littérature et 

cinéma, image visuelle et image sonore. Le milieu, l’entre-deux, comme lieu de 

formation du discours indirect libre, opérant une coupure irrationnelle, donne voix à 

la folie (omniprésente dans son œuvre), au « peuple qui manque », à ces 

« peuplements nocturnes », à l’« outside » que La Vie matérielle vient commémorer. 

On pourra multiplier les exemples pour montrer l’efficacité du paradigme 

nomade de la géophilosophie, mais ce qui nous intéresse, c’est l’efficacité de la 

littérature à moduler avec le réel par le biais de la fabulation. La littérature et la vie 

– la vie avec la littérature ou la littérature avec la vie, comme le suggère le titre du 

premier chapitre de Clinique et critique. Imre Kertész, lauréat du prix Nobel de 

littérature en 2002, comprend qu’il suffit de suivre de très près, à même la peau, son 

personnage adolescent, Gyuri Köves et son devenir-animal successif, pour créer de 

la vie là où a priori il n’y a que de la mort, notamment à Auschwitz (Kertész 1998). 

« À sa manière, l’art dit ce que disent les enfants » (Deleuze 1993 : 86) en ce que 

« l’enfant ne cesse de dire ce qu’il fait ou tente de faire : explorer des milieux, [...] et 

en dresser la carte » (Deleuze 1993 : 81). Ces exemples nous montrent l’efficacité 

des arts à fabuler la vie. Non plus sur un mode mimétique, mais en réinventant sa 

fonction fabulatrice qui consiste à créer l’intercession entre les plans. La 

déterritorialisation (ou la minorisation) que Deleuze et Guattari font subir à la 

philosophie en situant sur un même plan science, arts et philosophie, implique l’idée 

d’un agencement, « un co-fonctionnement », une « sympathie », une « symbiose » 

(Deleuze et Parnet 1977 : 65–66). Car les rapports entre les arts, la science et la 

philosophie, à savoir les interférences ne relèvent pas de la surveillance ou de la 

réflexion mutuelle : mais de l’intercession. « Ce qui est essentiel, dit Deleuze, c’est 

les intercesseurs. La création, c’est les intercesseurs. Sans eux il y’y a pas d’œuvre » 

(Deleuze 1990 : 171). C’est là que la boucle est bouclée : on comprend le rôle du 

personnage conceptuel, en l’occurrence du diplomate dont Morizot (2016), à créer, à 

fabuler et, a fortiori, à vivre les récits de cohabitation avec d’autres espèces. 

 

En guise de conclusion 

 

À travers l’étude de certains concepts opératoires de la philosophie de Deleuze et de 

Guattari, nous nous sommes interrogée sur l’apport de la pensée deleuzo-

guattarienne à la compréhension de notre contemporanéité et de ses récits ou fables 

que nous qualifions dans la lignée de Baptiste Morizot de récits de cosmopolitesse
9
 

(Morizot 2020a, 2020b). Si cet apport nous paraît significatif, c’est qu’il permet de 

concevoir la littérature non plus dans son essence idéale et absolue (Gefen 2021b), 

coupée de toute réalité, mais comme un véritable intercesseur infiniment modulable 

(varié et variable) qui œuvre dans les interstices, au beau milieu d’une écologie 

                                                           
9 « [...] une cosmopolitesse : il s’agit de retrouver et d’inventer les égards ajustés envers les autres formes 

de vie qui font le monde, d’être enfin un peu cosmopoli » (Morizot 2020). 



Timea GYIMESI – Nomadiser nos paradigmes... 

53 

« triviale », à la fois environnementale, sociale et mentale. Créatrice de réalités 

toujours déjà symbiotiques, métamorphiques, la littérature délaisse le paradigme 

esthétique ou romantique, ainsi que ses présupposés scientifiques pour devenir enfin 

« littérale », une clinique inventant non seulement des manières de vivre-ensemble à 

l’ère de l’Anthropocène, mais des modèles, ou plutôt des conjugaisons pour 

« réparer le monde » (Gefen 2017) et, en études littéraires, pour nomadiser nos 

paradigmes. 

 
UNIVERSITÉ DE SZEGED 

maître de conférences HdR 

timea.gyimesi@szte.hu 

 

BIBLIOGRAPHIE 

 

CITTON, Yves (2014). Pour une écologie de l’attention, Paris : Le Seuil. 

 

COCCIA, Emanuele (2016). La Vie des plantes. Une métaphysique du mélange, 

Paris : Payot et Rivages 

 

COCCIA, Emanuele (2020). Métamorphoses, Paris : Bibliothèque Rivages. 

 

DELEUZE, Gilles (1970). Proust et les signes, Paris : PUF, [1964]. 

 

DELEUZE, Gilles (1981). Francis Bacon. Logique de la sensation, Paris : Le Seuil. 

 

DELEUZE, Gilles (1983). Cinéma 1. L’Image-mouvement, Paris : Minuit. 

 

DELEUZE, Gilles (1985). Cinéma 2. L’Image-temps, Paris : Minuit. 

 

DELEUZE, Gilles (1990). Pourparlers, Paris : Minuit. 

 

DELEUZE, Gilles (1996). L’Abécédaire de Gilles Deleuze, avec Claire Parnet, 

réalisé par Pierre-André Boutang, [En ligne] https://www.youtube.com/watch?v=E5 

k6hUDqKgU. Consulté le 22 août 2022. 

 

DELEUZE, Gilles et Félix GUATTARI (1976). Rhizome, Paris : Minuit. 

 

DELEUZE, Gilles et Félix GUATTARI (1980). Capitalisme et schizophrénie 2. 

Mille plateaux, Paris : Minuit. 

 

DELEUZE, Gilles et Félix GUATTARI (1991). Qu’est-ce que la philosophie ?, 

Paris : Minuit. 

 

DELEUZE, Gilles et Claire PARNET (1977). Dialogues, Paris : Flammarion. 

 

https://www.youtube.com/watch?v=E5


ACTA ROMANICA   |   TOMUS XXXIII – PARADIGMES EN LITTÉRATURE 

54 

DURAS, Marguerite (1987). La Vie Matérielle. Marguerite Duras parle à Jérôme 

Beaujour, Paris : P.O.L. 

 

GEFEN, Alexandre (2017). Réparer le monde. Littérature française face au 

XXI
e
 siècle, Paris : Corti. 

 

GEFEN, Alexandre (2021a). « De l’écologie à l’écocritique », Esprit n° 472, [En 

ligne] https://esprit.presse.fr/article/alexandre-gefen/de-l-ecologie-a-l-ecocritique-43241. 

Consulté le 22 août 2022. 

 

GEFEN, Alexandre (2021b). L’Idée de littérature. De l’art pour l’art aux écritures 

d’intervention, Paris : Éditions Corti. 

 

GINZBURG, Carlo (1980). « Signes, traces, pistes » Racines d’un paradigme de 

l’indice, Le Débat, n° 6, 3–44, [En ligne] https://doi.org/10.3917/deba.006.0003. 

Consulté le 22 août 2022. 

 

GUATTARI, Félix (1989). Les trois écologies, Paris : Galilée. 

 

GUATTARI, Félix (1996). « Qu’est-ce que l’écosophie ? », Entretien avec Félix 

Guattari d’Éric Braine et de Jean-Yves Sparfel, Terminal n° 56, 19–32, [En ligne 

] https://doi.org/10.3406/chime.1996.2073. Consulté le 22 août 2022. 

 

HARAWAY, Donna J. (2020). Vivre avec le trouble, Paris : Les Éditions des 

mondes à faire. 

 

KERTÉSZ, Imre (1998). Être sans destin. Traduit du hongrois par Natalia et 

Charles Zaremba, Arles : Actes Sud. 

 

LATOUR, Bruno (2015). Face à Gaïa. Huit conférences sur le nouveau régime 

climatique, Paris : La Découverte. 

 

LATOUR, Bruno (2017). Où atterrir ? Comment s’orienter en politique, Paris : La 

Découverte. 

 

LATOUR, Bruno (2018). Entretien de Sylvain Bourmean sur France 5 dans la série 

« Les Intellectuels du XXI
e
 siècle », [En ligne] https://www.youtube.com /watch?v 

=ysb NVcnpWds. Consulté le 22 août 2022. 

 

LATOUR, Bruno (2022). Entretiens 2/1 et 2/2 avec Bruno Latour, réalisé par 

Nicolas Truong sur Arte, [En ligne] https://www.youtube.com/watch?v=sYfwkTgE 

pmE&t=1738s et https://www.youtube.com/watch?v=cqfI3QT eOiA. Consulté le 22 

août 2022. 

 

https://esprit.presse.fr/article/alexandre-gefen/de-l-ecologie-a-l-ecocritique-43241
https://doi.org/10.3406/chime.1996.2073
https://www.youtube.com/
https://www.youtube.com/watch?v=sYfwkTgE%20pmE&t=1738s
https://www.youtube.com/watch?v=sYfwkTgE%20pmE&t=1738s
https://www.youtube.com/watch?v=cqfI3QT%20eOiA


Timea GYIMESI – Nomadiser nos paradigmes... 

55 

MORIZOT, Baptiste (2016). Les Diplomates. Cohabiter avec les loups sur une 

autre carte du vivant, Marseille : Éditions Wildproject. 

 

MORIZOT, Baptiste (2017). Retour du temps du mythe, au colloque international de 

HEAD, Genève, Narratives of a near futur/Histoires d’un futur proche, [En ligne] 

https://issue-journal.ch/focus-posts/baptiste-morizot-et-nastassja-martin-retour-du-

temps-du-mythe/. Consulté le 22 août 2022. 

 

MORIZOT, Baptiste (2018). Sur la piste animale, Arles: Actes Sud. 

 

MORIZOT, Baptiste (2020a). Manières d’être vivant, Arles : Actes Sud [Epub]. 

 

MORIZOT, Baptiste (2020b). La grande Librairie, saison 12, entretien de François 

Busnel « Baptiste Morizot remet l’humain à sa place », [En ligne] https://www.you 

tube.com/ watch ?v=uQZcktq_W3E. Consulté le 22 août 2022. 

 

MORTON, Timothy (2019). La Pensée écologique, Paris : Zulma essais. 

 

PEIRCE, Charles S. (1978). Écrits sur le signe. Rassemblés, traduits et commentés 

par Gérard Deledalle, Paris : Seuil. 

 

SARRAUTE, Nathalie (1956). L’Ère du soupçon, Paris : Gallimard. 

 

SAUVAGNARGUES, Anne (2005). Deleuze et l’art, Paris : P.U.F. 

 

STENGERS, Isabelle (2019). Résister au désastre, Dialogue avec Marin 

Schaeffner, Marseille: Wildprojet. 

 

TSING [Lowenhaupt], Anna (2017). Le Champignon de la fin du monde, Paris : La 

Découverte.

https://issue-journal.ch/focus-posts/baptiste-morizot-et-nastassja-martin-retour-du-temps-du-mythe/
https://issue-journal.ch/focus-posts/baptiste-morizot-et-nastassja-martin-retour-du-temps-du-mythe/
https://www/

