Katalin BARTHA-KOVACS

Une théorie des genres picturaux, a travers I’écriture discontinue :
les Pensées détachées de Diderot’

Au XVIII® siécle, le paradigme est un terme de grammaire, désignant un modéle de
déclinaison ou de conjugaison, comme I’atteste 1’article « Paradigme » de
I’Encyclopédie écrit par Nicolas Beauzée : « Les paradigmes sont des exemples, des
modeles pour d’autres mots analogues; & c’est le sens littéral du mot »
(Encyclopédie 1966-1967 : t. XI, 889). A I’époque des Lumiéres, 1’usage du mot
« paradigme », entendu au sens d’exemple et de modéle, se limite donc a cette
acception, et I’appliquer au domaine de la théorie ou de la critique littéraire
reléverait de 1’anachronisme. Le sens littéral — celui des « exemples de déclinaisons
& de conjugaisons, qui peuvent servir ensuite de modeles aux autres mots » par
I’usage ou par I’analogie (Encyclopédie 1966-1967 : t. XI, 889) — n’a conduit en
effet que bien plus tard au sens figuré, pour désigner une ceuvre exemplaire, ayant
une valeur de modéle et servant a illustrer une série de phénomeénes®. Pour cette
raison, étudier la notion de théorie — terme qui figure bien souvent dans les
encyclopédies et dictionnaires du XVIII® siécle — en rapport avec les écrits sur 1’art
de Diderot nous semble plus pertinent que celle de paradigme.

Dans la présente étude, il s’agit de réfléchir sur la possibilité d’une théorie des
genres dans les Pensées détachées sur la peinture (1776) de Diderot, en rapport avec
Iécriture discontinue. Ce dernier ouvrage théorique de Diderot sur les arts tient une
place singuliére tant dans 1’ceuvre du philosophe que parmi les écrits sur I’art de son
temps. Le sens de 1’adjectif théorique n’allant pourtant pas de soi, il convient de le
préciser. Emprunté au grec ou il signifie tant6t « contemplation », cette activité
contraire a la pratique, tantdt « délégation solennelle », le mot est défini dans 1’article
« Théorie » de 1’Encyclopédie de Diderot et de D’ Alembert qui en recense plusieurs
acceptions, et donne une définition restrictive de son usage en philosophie : « doctrine
qui se borne a la considération de son objet, sans aucune application a la pratique, soit
que 1’objet en soit susceptible ou non » (Encyclopédie 1966-1967 : t. XVI, 253). Si les
dictionnaires spécialisés en beaux-arts de la méme époque, ceux de Pernety ou de De
Marsy, ne présentent pas d’article « Théorie », ils distinguent tout de méme ce terme
de celui de pratique. Le Dictionnaire portatif de Pernety précise a 1’entrée « Regle »
que les régles sont les principes « reconnus vrais et constans, que 1’on propose & que
I’on doit suivre quand on veut pratiquer les arts », alors que la théorie comprend
« [t]outes les régles réunies » (Pernety 1757 : 494).

! Le présent texte s’inscrit dans le projet scientifique du Ministére hongrois de 1’Innovation et de la
Technologie (NKFIH, projet n°® 134719) intitulé « Communication esthétique en Europe (1700-1900) ».

% L’usage généralisé du concept de paradigme, proposé par Thomas Kuhn dans The Structure of Scientific
Revolution (1962), est encore plus tardif : Kuhn lui attribue le sens d’un « modele de pratique scientifique
qui s’inscrirait de facon normative a I’origine d’une tradition cohérente » (Damisch 1993 : 47).

161



AcTtA ROMANICA | ToMus XXXIII — PARADIGMES EN LITTERATURE

Comme la plupart des mots hérités de la tradition gréco-latine, au fil du
temps, le terme francais « théorie » n’a gardé que son acception utilisée méme de
nos jours. Le Vocabulaire d’esthétique définit la théorie comme un « systéme
abstrait et spéculatif qui vise a expliquer un vaste ensemble de faits en les reliant a
des principes, a former une synthése cohérente d’idées et de connaissances »
(Souriau 2004 : 1346). Dans ce sens, une théorie artistique est une construction
intellectuelle méthodique qui suppose la constitution d’un champ, 1’élaboration des
concepts, le critére de la systématicité et le principe de la cohérence (Lichtenstein
1997). Selon ces critéres, 1’écrit de Diderot n’est certainement pas un ouvrage
théorique, et il serait difficile d’y retrouver une quelconque théorie des genres.
Pourtant, si I’on remonte au sens originel du terme et qu’on désigne par « théorie »
Pactivité théorique — a savoir I’observation des ceuvres artistiques allant de pair avec
un effort de théorisation —, les Pensées détachées sont bel et bien un écrit théorique.
Il s’agit d’un texte ou, tout en refusant la démarche systématique, Diderot réfléchit
sur divers sujets esthétiques dont celui des genres picturaux. A ce titre, on peut sans
doute parler d’une théorisation souvent implicite, au sens de 1’« esthétique sans
concepts », selon I’expression d’ Agnés Minazzoli (2000).

Comme le remarque Gianluigi Goggi dans son introduction aux Pensées
détachées ou Fragments politiques échappés du portefeuille d’un philosophe,
« pensées détachées » est un titre que Diderot affectionne tout particuliérement : le
philosophe entend par ce terme « un ensemble de réflexions qui abordent et traitent
sous différents points de vue un sujet unique, ou des thémes entretenant entre eux
des liens qui les unifient. Chaque pensée, bien que dotée d’une autonomie
particuliére, s’intégre dans 1’ensemble des autres pensées » (Goggi 2011 : 27)°. A
propos de ce titre, on peut se livrer a une interprétation qui découle d’associations
personnelles. Dans 1’expression pensées détachées, le participe passé suggere une
analogie entre le texte et un morceau de musique : les réflexions ne sont pas liées a
la maniére des notes jouées legato, mais détachées, en un phrasé staccato, ou piqué,
comme autant d’anacrouses. De ce fait, la liaison entre les pensées est établie moins
par la syntaxe que par le rythme du texte. En tant que principe structurant, le rythme
organise le texte autant que les regroupements thématiques des pensées lorsqu’il
produit une sorte de flottement entre les idées explicitement énoncées et celles qui
sont a peine suggérées, et témoigne d’une réflexion en mouvement.

Les Pensées détachées sont un texte dont la force provient de I’expressivité
du style qu’implique 1’écriture fragmentaire. Celle-ci est marquée par des ruptures
aux multiples fonctions : outre la remise en cause de toute volonté de synthése, elles
mettent en évidence le caractére réflexif de 1’écriture, car elles permettent a Diderot
de dialoguer avec lui-méme, de s’interroger sans cesse, parfois méme de se
contredire. Parmi les formes littéraires trés variées que Diderot utilise dans ses
Pensées détachées, une attention particuliére incombe aux formes bréves comme la
pensée et la maxime, cette derniére se caractérisant par un effet de densité, par une

3 Avec les Pensées détachées, Diderot revient a une expérience tentée une trentaine d’années auparavant
lorsque, en 1746, il avait publié les Pensées philosophiques et, en 1753, les Pensées sur l’interprétation
de la nature.

162



Katalin BARTHA-KOVACS — Une théorie des genres picturaux...

condensation de 1’idée. Chez Diderot, cependant, 1’écriture discontinue ne s’assimile
pas nécessairement a la forme bréve : la longueur de ses « pensées détachées » est
bien variable, allant de la maxime de quelques lignes a ’anecdote développée en
plusieurs pages.

Ce dynamisme de 1’écriture va de pair avec celui de la lecture. Les ruptures
textuelles — la suppression des liaisons entre les idées — attribuent au lecteur un réle
plus actif que ne le font les formes continues. L’écriture discontinue favorise les
lectures plurielles, non-linéaires et superposables. A ce titre, elle peut étre mise en
paralléle avec I’esquisse picturale, trés prisée par Diderot*. Le texte fragmentaire
ressemble a I’esquisse en ce que les deux sont a la fois une unité (un tout) et un
élément (une partie d’un tout). Tout comme dans le cas de 1’esquisse, et pour
Partiste et pour le spectateur, ce type de texte offre une grande liberté non seulement
a I’imagination de 1’écrivain, mais aussi a celle du lecteur qui peut compléter — et
interpréter — le texte a sa guise’.

Assurément, Diderot a emprunté certaines idées de ses Pensées détachées au
théoricien allemand Christian Ludwig von Hagedorn, auteur des Betrachtungen iiber
die Malerei®, mais cela n’a guére d’incidence sur notre question: 1’écriture
discontinue est-elle compatible avec une théorie des genres picturaux ? Certes, tout
au long de son ouvrage, la question des genres préoccupe Diderot. Mais qu’est-ce
qu’on entend, a I’époque des Lumiéres, par une théorie des genres picturaux ? Peut-
on la distiller en quelque sorte dans les Pensées détachées ? Sans doute oui, si le mot
théorie n’est pas pris dans son sens moderne — celui d’une construction intellectuelle
systématisée —, mais entendu comme une suite de réflexions qui incite a la
formulation d’hypothéses.

A ce propos, il convient de rappeler les fondements de la théorie des genres
dans la réflexion artistique francaise. La constitution de la théorie de 1’art en France
est inséparable des conférences de 1’ Académie royale de peinture et de sculpture.
C’est au sein de cette institution que s’est établi, a partir de 1667, 1’'usage régulier
des conférences, au cours desquelles les artistes examinaient une question
particuliere de peinture. L’ensemble des lectures, interventions et résolutions
énoncées lors des conférences formait un corps de doctrine qui permettait au
discours sur 1’art de s’élever au niveau de la réflexion théorique. Correspondant
grosso modo a la distinction des catégories poétiques, la hiérarchie des genres
picturaux tient une place particuliére dans cette réflexion. Elle n’est pourtant pas
formulée par les peintres académiciens, mais par le théoricien de 1’art André

4 Sur la catégorie théorique du fragment et, en particulier, du fragment pascalien — ce mode d’écriture
bien spécifique qui comprend en effet plusieurs types de fragments voir Gefen 2002.

> 11 est également possible de rapprocher le fragment littéraire de la ruine en tant qu’objet artistique. Dans
son Salon de 1767, Diderot s’enthousiasme pour les peintures de ruines d’Hubert Robert qui I’incitent a
formuler sa « poétique des ruines » (Szabolcs 2018).

% Diderot s’est approprié maintes idées du théoricien allemand — dont 1’écrit, dans la traduction francaise
de Michael Huber, s’intitule Réflexions sur la peinture (1775) —, mais il les a personnalisées, tantot en les
complétant, tantot en les resserrant en des formules concises ou en des images frappantes (May 1970 : 50,
61). Dans le titre de I’ouvrage de Hagedorn, le mot allemand Betrachtung pourrait étre traduit en francais
non seulement par « examen » ou « réflexion », mais aussi par « contemplation » ou « méditation », qui
renvoient aux acceptions du terme « théorie » en grec.

163



AcTtA ROMANICA | ToMus XXXIII — PARADIGMES EN LITTERATURE

Félibien qui en expose le principe, en 1667, dans sa Préface aux Conférences de
I’ Académie. Sans entrer dans le détail de 1’analyse du passage de cette Préface qui a
déterminé la réflexion artistique pendant plus d’un siécle en France, nous nous
contentons de remarquer que Félibien n’y parle pas de genres, mais des sujets
picturaux, plus précisément des peintres qui se spécialisent dans un certain type de
sujets (Félibien 1996 : 50 ; Démoris 2009).

Le théoricien procéde par une série de comparaisons : il part de la catégorie
des sujets inanimés (le peintre des fruits, des fleurs, des coquilles) qui correspond au
genre désigné aujourd’hui par le terme « nature morte ». Le peintre qui s’occupe de
la représentation des objets inanimés est tenu pour inférieur a celui des animaux
vivants. Félibien trouve I’imitateur de la figure humaine le plus excellent des
peintres, mais il hiérarchise aussi les tableaux a sujet humain et attribue au
portraitiste une place inférieure a celle du peintre de plusieurs figures. La catégorie
supérieure comprend le peintre d’histoire, celui qui représente le corps humain en
action et traite des matiéres historiques ou des sujets poétiques (Félibien 1996 : 51).
C’est pourtant le peintre des compositions allégoriques qui occupe, selon Félibien, le
sommet de la hiérarchie puisque c’est Iui qui doit se montrer le plus ingénieux dans
ses inventions (Kirchner 1997).

Toutefois, il faut se garder d’attribuer a la pratique de la hiérarchie des genres
en peinture une valeur absolue au XVII®siécle. Dés que 1’on replace le texte de
Félibien dans son contexte, il devient clair que 1’Académie n’a pas repris a son
compte le principe de la hiérarchie des genres (Michel 2008 : 167). L’usage
académique a notamment distingué deux catégories : celle des peintres ayant un
talent universel, et celle des artistes spécialisés dans un genre particulier. De plus, la
hiérarchie établie par Félibien n’est pas exhaustive : passant directement du portrait
a la peinture d’histoire, elle omet des sujets que les peintres de son époque traitaient
pourtant bien souvent, comme les scénes de genre représentant la vie quotidienne
(Arasse 2000).

Au début du XVIII® siécle, sous I’influence des Réflexions critiques sur la
poésie et sur la peinture (1719) de 1’abbé Jean-Baptiste Du Bos, la théorie des
genres picturaux prend de plus en plus en compte la perspective du spectateur. Si le
choix du sujet reste chez Du Bos un facteur décisif, 1’abbé met également 1’accent
sur la force émotive de celui-ci. Le critéere de l’intensité des passions que le
spectateur est censé ressentir devant le tableau se trouve a la base de sa conception
des genres picturaux : il fonde un systéme binaire qui s’appuie sur I’opposition entre
le seul genre noble, la peinture d’histoire aux sujets touchants, et tous les autres
genres, dépourvus de force émotive et tenus pour mineurs. Puisque selon Du Bos,
« I’imitation agit toujours plus faiblement que 1’objet imité » (Du Bos 1993 : 18), il
déconseille aux peintres de représenter des sujets incapables d’émouvoir, dont les
objets inanimés, les paysages sans personnages et les sujets des scénes de genre
flamandes (Du Bos 1993 : 18). Du Bos apprécie pour leur pouvoir émotif les
peintures d’histoire, mais il condamne sans appel les compositions allégoriques dont
les sujets souvent difficiles a déchiffrer risquent de fatiguer le spectateur (Du Bos
1993 : 68).

164



Katalin BARTHA-KOVACS — Une théorie des genres picturaux...

La conception de Diderot a 1’égard des genres picturaux est marquée par les
idées de Du Bos. Si dans son dernier ouvrage théorique sur les arts, Diderot ne
conteste pas les fondements du principe hiérarchique, par sa préférence accordée a
certains peintres cultivant les genres mineurs, il reconsidére tout de méme le rapport
des genres. Dans les Pensées détachées, ses remarques sur les genres picturaux
figurent de maniére éparpillée, et résistent alors a une présentation systématique.
Nous analyserons, par la suite, les passages ou il est question soit de la « valeur »
intrinséque des genres, soit des rapports qu’ils entretiennent entre eux.

A certains endroits de son texte, Diderot parle explicitement des genres, a
d’autres, il y fait allusion par le biais de quelques peintres et de quelques
compositions emblématiques : ses remarques dans les Pensées détachées se
nourrissent de ses souvenirs de tableaux qu’il a vus lors de ses voyages. Hormis
I’allégorie et la peinture de genre, Diderot n’y traite pas de genres, mais des peintres
qui les cultivent. Il ne fait pas mention de peintres de la nature inanimée, et est fort
laconique sur le paysagiste qu’il évoque en rapport avec I’ « enthousiasme
particulier », nécessaire pour inspirer une « espéce d’horreur sacrée » (Diderot
1995 : 396). 1l ne s’attarde longuement ni sur le peintre de ruines, ni sur le peintre de
bataille dont il souligne la capacité d’imagination (Diderot 1995 : 407). Il est encore
plus concis au sujet du portrait, et I’exemple qu’il cite n’est pas un peintre
portraitiste mais Pigalle, donc un sculpteur (Diderot 1995 : 448).

Tout comme Du Bos, Diderot déprécie les peintures allégoriques qu’il trouve
obscures et froides (Diderot 1995 : 391). C’est au chapitre intitulé « Du naif et de la
flatterie » qu’il exprime son refus catégorique de 1’allégorie qu’il appelle « une
espece de mensonge que son obscurité sauve du mépris » (Diderot 1995 : 441).
Certes, a partir du début du XVIII® siécle, la peinture allégorique connait un déclin,
en raison de la promotion du sentiment lors de la réception du tableau : 1’effort
qu’exige le déchiffrement des allégories de la part du spectateur s’oppose a
I’immédiateté de la réaction émotionnelle de celui-ci. La conséquence en est la
revalorisation, dans la théorie de I’art, de la peinture d’histoire, qui occupera deés lors
le sommet de la hiérarchie des genres.

Dans les Pensées détachées, la peinture d’histoire est loin d’étre une
catégorie homogéne. Les exemples évoqués par Diderot permettent de supposer une
opposition implicite entre deux types de compositions, celles des écoles du Nord et
celles des écoles italiennes’. L attitude du critique d’art a I’égard de ces deux écoles
montre une oscillation entre 1’admiration spontanée — 1’éloge de la couleur, de la
«magie » de I’art des peintres hollandais et flamands — et I’estime pour les maitres
de la «grande maniére » italienne. Alors que sa sensibilité le conduit a
s’enthousiasmer pour les compositions de Rubens et de Rembrandt, son érudition
I’incite a reconnaitre les mérites de Raphaél et de Poussin (May 1970 : 53). Il s’agit
la d’une opposition qui jalonne les Pensées détachées: ces deux sortes de

7 Dans les Pensées détachées, la réflexion picturale de Diderot est devenue plus nuancée par rapport a
celle qu’il avait énoncée dans les Essais sur la peinture (1766), son autre ouvrage théorique sur les arts.
La cause en est que, dans I’intervalle de dix ans séparant la rédaction de ces deux ouvrages, Diderot a fait
des voyages en Hollande et a travers la Prusse, ot il avait 1’occasion de voir les tableaux des maitres des
écoles du Nord (Droixhe 2014).

165



AcTAROMANICA | Tomus XXXIII — PARADIGMES EN LITTERATURE

sympathie, guére conciliables, engendrent une tension que 1’écriture discontinue ne
fait que souligner.

La peinture d’histoire apparait dans I’ouvrage a travers les références aux
peintres emblématiques de ces deux écoles. La « valeur » de I’art de Raphaél est
discutée dans le dialogue que Diderot rapporte d’avoir eu avec une « femme de
peuple » devant la Vierge au voile. Tandis que le critique d’art qualifie le tableau de
« sublime », son interlocutrice estime que la composition en « est fort mal » et que
Raphaél «n’est qu’un ane » (Diderot 1995 : 398). La forme dialogique, souvent
mise en valeur dans ses écrits sur I’art, permet a Diderot de montrer un méme
tableau sous plusieurs aspects et de confronter ses idées entre elles.

Giovanni Francesco Penni, La Vierge au voile (ou La Vierge au diadéme bleu),
vers 1512—1518, huile sur bois, 68x48,7 cm, Paris, Louvre®

Ailleurs dans le texte, 1’adjectif « sublime » est rattaché au nom de Poussin dont
Diderot évoque le Testament d’Eudamidas. 11 offre la description de ’image en une
seule phrase, sans aucun détail narratif, dans un style on ne peut plus lapidaire. La
référence a Poussin accompagne I’allusion a des peintures des écoles du Nord :
« Otez aux tableaux flamands et hollandais la magie de 1’art, et ce seront des crofites
abominables. Le Poussin aura perdu toute son harmonie, et le Testament
d’Eudamidas restera une chose sublime » (Diderot 1995 : 414). Diderot prétend que
I’unique valeur des tableaux des écoles du Nord résiderait dans leur « magie », alors
que la composition de Poussin resterait sublime par le seul choix du sujet. Comme le
critique d’art ne précise ni les peintres ni les genres qu’il a a I’esprit, nous pouvons

8 Le tableau a été autrefois attribué & Raphaél, mais il doit s’agir d’une fausse attribution car son auteur est plus
probablement I’artiste florentin Giovanni Francesco Penni. Source de I'image : https:/fr.wikipedia.org/wiki/La_
Vierge_au_diad%C3%A8me_bleu#/media/Fichier:La_Vierge_au_voile,_by_Raffaello_Sanzio,_from_C2RMF_
retouched.jpg.

166


https://fr.wikipedia.org/wiki/

Katalin BARTHA-KOVACS — Une théorie des genres picturaux...

interpréter ses propos selon deux hypothéses : d’une part, en identifiant les peintures
du Nord a celles de Rembrandt, d’autre part, en les comprenant comme des sceénes
de genre a la maniere de Teniers.

Nicolas Poussin, Le Testament d’Eudamidas, 1644—1648, huile sur toile,
110,5x138,5 cm, Copenhague, Statens Museum for Kunst’

Dans le chapitre sur le coloris, les lumiéres et le clair-obscur, Diderot se référe
d’abord aux peintres coloristes de 1’école vénitienne, Tintoret et Titien, puis a
L’Enlévement de Ganyméde de Rembrandt :

J’ai vu ce Ganimede de Rimbrandt : il est ignoble, la crainte a relaché le sphincter de
sa vessie, il est polisson ; 1’aigle qui 1’enléve par sa jaquette met son derriére a nu ;
mais ce petit tableau éteint tout ce qui I’environne. Avec quelle vigueur de pinceau et
quelle furie de caractére cet aigle est peint ! (Diderot 1995 : 420).

Rembrandt Harmenszoon van Rijn, L’Enlévement de Ganyméde, 1635,
huile sur toile, 177x129 cm, Dresde, Staatliche Kunstsammlungenw

% Source de I’image : https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Nicolas_Poussin_-_The_Testament_of _E
udamidas_-_WGA18337.jpg.
19 Source de I’image : https://en.wikipedia.org/wiki/The_Abduction_of _Ganymede.

167


https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Nicolas_Poussin_-_The_Testament

AcTtA ROMANICA | ToMus XXXIII — PARADIGMES EN LITTERATURE

Le style coupé et la modalité exclamative de la seconde phrase ne font que souligner
la contradiction sous-jacente du jugement. Diderot reconnait que le tableau de
Rembrandt est un chef-d’ceuvre, malgré le traitement «ignoble» du sujet
mythologique, et grace a son expressivité. Cette toile représente un cas bien spécial :
il s’agit d’un sujet « noble », traité d’une maniére « basse », dont I’exécution est tout
de méme admirable.

Aux propos de Diderot sur Rembrandt font écho ceux qu’il émet au sujet de
Rubens, bien que dans ce cas, ce soit la vulgarité des personnages du peintre
flamand qu’il blame. Il semble ne pas comprendre le choix des caractéres par le
peintre : « Comment un si grand maitre s’en tint-il toujours aux formes grossiéres de
son pays ? » (Diderot 1995 : 430). Une pareille tension marque en général les
jugements du critique sur les peintures de genre des maitres du Nord. En dépit de
leurs sujets « bas », Diderot loue sans réserve certaines scénes de genre, comme Le
Charlatan de Gérard Dou qu’il avait vu a Diisseldorf : « J’ai vu a Dusseldorp (sic !)
le Saltimbanque de Gerard Dow. C’est un tableau qu’il faut voir et dont il est
impossible de parler. Ce n’est point une imitation, c’est la chose, mais avec une
vérité dont on n’a pas d’idée, avec un gofit infini » — et la suite de la citation est
révélatrice : «Il y a dans ses figures des traits si fins qu’on les chercherait
inutilement dans un genre plus élevé » (Diderot 1995: 440). Sans déprécier
ouvertement le sujet « mineur » choisi par le peintre, lorsque Diderot fait 1’éloge de
la finesse des traits des personnages, qui pourraient figurer dans les tableaux
appartenant a « un genre plus élevé », il laisse entendre que le genre de peinture
pratiqué par Dou se situe a un degré inférieur a la peinture d’histoire.

Gérard (ou Gerrit) Dou, Le Bonimenteur (ou Le Saltimbanque), 1652, huile sur bois, 112,4x83,4 cm,
Rotterdam, Museum Boijmans van Beuningen''

! Source de I’image : https://en.wikipedia.org/wiki/The_Quack_Doctor.

168



Katalin BARTHA-KOVACS — Une théorie des genres picturaux...

Parmi les noms des maitres des genres mineurs, c’est celui de David Teniers qui
revient le plus souvent dans les Pensées détachées ou il figure comme un terme
générique, désignant les sceénes de genre des écoles du Nord : « Ce qui sauve du
dédain les Teniers et presque toutes les compositions des écoles hollandaises et
flamandes, outre la magie de I’art, c’est que les figures ignobles en sont bien
naivement ignobles » (Diderot 1995 : 440). La catégorie du naif est, aux yeux de
Diderot, une qualité positive — car allant de pair avec la simplicité et la vérité —, les
termes péjoratifs qui surgissent dans son contexte diminuent pourtant sa valeur.

Dans les Pensées détachées, Diderot part généralement d’une ceuvre concrete
et en déduit des principes abstraits concernant les genres picturaux, a 1’exception de
son opinion sur Watteau. Dans la citation qui figure tout au début du texte, il oppose
la manieére et, implicitement, le genre de Watteau a ceux de Teniers :

1l ne suffit pas d’avoir du talent, il faut y joindre le gofit. Je reconnais le talent dans
presque tous les tableaux flamands, pour le gofit, je 1’y cherche inutilement. Le talent
imite la nature, le gofit en inspire le choix ; cependant j’aime mieux la rusticité que la
mignardise, et je donnerai dix Watteau pour un Teniers. (Diderot 1995 : 381)

Aprés I’exposition de la maxime sur le talent et le gofit, Diderot en vient a
I’illustration. Le talent et le gofit sont des concepts fondamentaux de sa théorie de
I’art, mais leur rapport est loin d’étre clair dans sa pensée : il nous semble qu’il
s’agit 1a moins d’une dichotomie que d’une relation de complémentarité. Dans le
passage derniérement cité, le critique d’art rattache la notion de talent aux tableaux
flamands qui s’en tiennent a I’imitation de la nature, mais qui manquent de gofit, et
le goiit — qui «inspire le choix » des éléments de la nature — aux tableaux de
Watteau. L’adverbe « cependant » introduit une rupture dans la phrase, et suggére
que malgré leur gofit, les tableaux de Watteau (avec leur « mignardise » rococo)
valent bien moins que ceux de Teniers (avec toute leur « rusticité » nordique).
Semblablement a la notion de naiveté, celle de rusticité est positivement connotée
aux yeux de Diderot car elle contribue au « naturel » de la composition. Lors de
I’opposition des deux peintres, le critique d’art semble cependant oublier que, tout
comme Teniers, Watteau était rangé parmi les peintres flamands par ses biographes
contemporains (tels Antoine de La Roque), et que ses premiers tableaux témoignent
d’une influence incontestable du « gofit flamand »'%.

La citation témoigne clairement de la prise de position esthétique de Diderot,
de sa réaction violente contre I’art rococo. Déclarant qu’il faut « quelque chose de
sauvage, de brut, de frappant et d’énorme » aux arts d’imitation (Diderot 1984 : 56),
il réve d’un art plus vigoureux que celui de Watteau. Se pose alors la question : la
peinture idéale a ses yeux est-elle tributaire d’un genre ? A cette question non plus,
les Pensées détachées ne fournissent pas de réponse univoque. L’anecdote suivante
montre qu’en théorie, Diderot admet le principe de la diversité des genres, découlant
de la diversité des talents : « Chaque peintre a son genre. Un amateur demandait un
lion a un peintre de fleurs. Volontiers, lui dit 1’artiste ; mais comptez sur un lion qui

12 Watteau est né a Valenciennes, ville qui avait été flamande jusqu’en 1677, sept ans avant la naissance
du peintre.

169



AcTtA ROMANICA | ToMus XXXIII — PARADIGMES EN LITTERATURE

ressemblera a une rose comme deux gouttes d’eau » (Diderot 1995: 447).
certains genres, au détriment d’autres.

Dans les Pensées détachées, sa conception des genres en peinture présente
quelques traits majeurs dont la perte de la primauté de 1’allégorie, allant de pair avec
la valorisation de la peinture d’histoire. Mais le critique d’art ne juge pas de la méme
facon les différents tableaux historiques. Implicitement, la tension entre le sujet et
I’exécution fonde le clivage qui oppose les compositions des écoles italiennes aux
ceuvres des écoles du Nord. Il en résulte que deux échelles de valeur existent
parallélement dans la réflexion picturale de Diderot, qui ne coincident que rarement.
A coté de la hiérarchie des genres — fondée sur le critére du « mérite » intrinséque
attribué au sujet — apparait aussi une autre échelle, la hiérarchie des « talents »,
reposant sur les seules qualités de I’exécution, indépendamment du sujet de la toile.
A la question des genres, Diderot propose donc cette solution, qui revalorise la
peinture de genre.

Pour répondre a notre question initiale, une théorie des genres et 1’écriture
fragmentaire, sont, in fine, connexes dans les Pensées détachées : une théorie des
genres y est sans doute lisible, a condition que par « théorie », on n’entende pas
I’acception contemporaine du terme avec ses implications philosophiques, mais bien
celle qui — conformément a son étymologie — renvoie a une activité théorique ou, si
I’on préfére, a un effort de théorisation. De ce point de vue, les Pensées détachées
sont un texte expérimental — un texte «en procés » — qui tente une expérience
singuliere. La réflexion sur les genres picturaux qui y est exposée est conditionnée
par une forme littéraire jusque-la inhabituelle dans le discours esthétique (mais qui
caractérisera 1’écriture des premiers romantiques allemands, dont les fragments
publiés dans 1’Athendum des fréres Schlegel). Méme si, dans les Pensées détachées,
Diderot reprend et développe certaines idées qu’il avait déja exprimées dans ses
ouvrages antérieurs sur les arts, 1’écriture discontinue lui permet de formuler ses
opinions de facon plus tranchante. Cette maniére de théoriser s’inscrit dans la
tendance générale du XVIII® siécle ol s’établit une nouvelle relation, beaucoup plus
intime, entre la théorie artistique et la pratique de la critique d’art.

UNIVERSITE DE SZEGED
maitre de conférences HdR
kovacsk@lit.u-szeged.hu

BIBLIOGRAPHIE
ARASSE, Daniel (2000). « Sept réflexions sur la préhistoire de la peinture de
genre », Georges Roque (dir.), Majeur ou mineur ? Les hiérarchies en art, Nimes :

J. Chambon, 33-51.

DAMISCH, Hubert (1993). L’origine de la perspective, Paris : Flammarion.

170


mailto:kovacsk@lit.u-szeged.hu

Katalin BARTHA-KOVACS — Une théorie des genres picturaux...

DEMORIS, René (2009). « Les horizons de la théorie chez Félibien », Nouvelle
Revue d’esthétique, n° 4, 17-27.

DIDEROT, Denis (1984). Essais sur la peinture, Gita May (éd.), Salons de 1759,
1761, 1763, Jacques Chouillet (éd.), Paris : Hermann, 11-79, [1766].

DIDEROT, Denis (1995). Pensées détachées sur la peinture, Else Marie Bukdahl,
Annette Lorenceau et Gita May (éd.), Salons IV. Héros et martyrs, Paris : Hermann,
381-450, [1776].

DROIXHE, Daniel (2014). « C’est a Dusseldorp ou a Dresde que j’ai vu... Le
souvenir de la Galerie électorale chez Diderot », Recherches sur Diderot et sur
I’Encyclopédie, n° 49, 59-70.

DU BOS, Jean-Baptiste (1993). Réflexions critiques sur la poésie et sur la peinture,
Paris : ENSB-A, [1719].

Encyclopédie, ou Dictionnaire raisonné des sciences, des arts et des métiers (1966—
1967). Denis Diderot et Jean le Rond D’Alembert (dir.), Stuttgart-Bad Cannstatt :
Friedrich Frommann Verlag, [1751-1780].

FELIBIEN, André (1996). « Préface aux Conférences», Les Conférences de
I’Académie royale de peinture et de sculpture au XVII® siécle, Alain Mérot (éd.),
Paris : ENSB-A, 45-59, [1667].

GEFEN, Alexandre (2002). «Productivité d’un malentendu théorique: le
“fragment” pascalien », Ricard Ripoll (dir.), L’Ecriture fragmentaire : théories et
pratiques, Perpignan : Presses universitaires de Perpignan, 43-58.

GOGGI, Gianluigi (2011). « Introduction » aux Pensées détachées ou Fragments
politiques échappés du portefeuille d’un philosophe, Gianluigi Goggi (éd.), Paris :
Hermann, 1-108, [1772].

KIRCHNER, Thomas (1997). « De la nécessité d’une hiérarchie des genres », La
naissance de la théorie de I’art en France (1640—1720), numéro spécial de la Revue
d’Esthétique, n° 31-32, 187-196.

LICHTENSTEIN, Jacqueline (1997). « De I’idée de la peinture a ’analyse du
tableau. Une mutation essentielle de la théorie de 1’art », La naissance de la théorie
de I’art en France (1640-1720), numéro spécial de la Revue d’Esthétique, n° 31-32,
17-35.

MAY, Gita (1970). «Les Pensées détachées sur la peinture de Diderot et la

tradition classique de la “maxime” et de la “pensée” », Revue d’Histoire littéraire de
la France, vol. 70, n° 1, 45-63.

171



AcTtA ROMANICA | ToMus XXXIII — PARADIGMES EN LITTERATURE
MICHEL, Christian (2008). Le « célébre Watteau », Genéve : Droz.

MINAZZOLI, Agnes (2000). «Diderot et Chardin: une esthétique sans
concepts ? », Serge Trottein (dir.), L esthétique nait-elle au XVIII® siécle ?, Paris :
PUF, 53-79.

PERNETY, Antoine-Joseph (1757). Dictionnaire portatif de peinture, sculpture et
gravure, avec un traité pratique des différentes maniéres de peindre, dont la théorie
est développée dans les articles qui en sont susceptibles, Paris : Bauche.

SOURIAU, Etienne (2004). Vocabulaire d’esthétique, Paris : Quadrige / PUF.
SZABOLCS, Eniké (2018). « Voyage autour des ruines d’Hubert Robert : le récit

d’un voyage imaginaire », Timea Gyimesi (éd.), Acta Romanica, « Vitesse —
Attention — Perception », t. XXX, 87-96.

172



