
 

161 

Katalin BARTHA-KOVÁCS 

 

Une théorie des genres picturaux, à travers l’écriture discontinue :  

les Pensées détachées de Diderot
1
 

 

 

Au XVIII
e
 siècle, le paradigme est un terme de grammaire, désignant un modèle de 

déclinaison ou de conjugaison, comme l’atteste l’article « Paradigme » de 

l’Encyclopédie écrit par Nicolas Beauzée : « Les paradigmes sont des exemples, des 

modeles pour d’autres mots analogues ; & c’est le sens littéral du mot » 

(Encyclopédie 1966–1967 : t. XI, 889). À l’époque des Lumières, l’usage du mot 

« paradigme », entendu au sens d’exemple et de modèle, se limite donc à cette 

acception, et l’appliquer au domaine de la théorie ou de la critique littéraire 

relèverait de l’anachronisme. Le sens littéral – celui des « exemples de déclinaisons 

& de conjugaisons, qui peuvent servir ensuite de modeles aux autres mots » par 

l’usage ou par l’analogie (Encyclopédie 1966–1967 : t. XI, 889) – n’a conduit en 

effet que bien plus tard au sens figuré, pour désigner une œuvre exemplaire, ayant 

une valeur de modèle et servant à illustrer une série de phénomènes
2
. Pour cette 

raison, étudier la notion de théorie – terme qui figure bien souvent dans les 

encyclopédies et dictionnaires du XVIII
e
 siècle – en rapport avec les écrits sur l’art 

de Diderot nous semble plus pertinent que celle de paradigme. 

Dans la présente étude, il s’agit de réfléchir sur la possibilité d’une théorie des 

genres dans les Pensées détachées sur la peinture (1776) de Diderot, en rapport avec 

l’écriture discontinue. Ce dernier ouvrage théorique de Diderot sur les arts tient une 

place singulière tant dans l’œuvre du philosophe que parmi les écrits sur l’art de son 

temps. Le sens de l’adjectif théorique n’allant pourtant pas de soi, il convient de le 

préciser. Emprunté au grec où il signifie tantôt « contemplation », cette activité 

contraire à la pratique, tantôt « délégation solennelle », le mot est défini dans l’article 

« Théorie » de l’Encyclopédie de Diderot et de D’Alembert qui en recense plusieurs 

acceptions, et donne une définition restrictive de son usage en philosophie : « doctrine 

qui se borne à la considération de son objet, sans aucune application à la pratique, soit 

que l’objet en soit susceptible ou non » (Encyclopédie 1966–1967 : t. XVI, 253). Si les 

dictionnaires spécialisés en beaux-arts de la même époque, ceux de Pernety ou de De 

Marsy, ne présentent pas d’article « Théorie », ils distinguent tout de même ce terme 

de celui de pratique. Le Dictionnaire portatif de Pernety précise à l’entrée « Règle » 

que les règles sont les principes « reconnus vrais et constans, que l’on propose & que 

l’on doit suivre quand on veut pratiquer les arts », alors que la théorie comprend 

« [t]outes les règles réunies » (Pernety 1757 : 494). 

                                                           
1 Le présent texte s’inscrit dans le projet scientifique du Ministère hongrois de l’Innovation et de la 

Technologie (NKFIH, projet n° 134719) intitulé « Communication esthétique en Europe (1700–1900) ». 
2 L’usage généralisé du concept de paradigme, proposé par Thomas Kuhn dans The Structure of Scientific 
Revolution (1962), est encore plus tardif : Kuhn lui attribue le sens d’un « modèle de pratique scientifique 

qui s’inscrirait de façon normative à l’origine d’une tradition cohérente » (Damisch 1993 : 47). 



ACTA ROMANICA   |   TOMUS XXXIII – PARADIGMES EN LITTÉRATURE 

162 

Comme la plupart des mots hérités de la tradition gréco-latine, au fil du 

temps, le terme français « théorie » n’a gardé que son acception utilisée même de 

nos jours. Le Vocabulaire d’esthétique définit la théorie comme un « système 

abstrait et spéculatif qui vise à expliquer un vaste ensemble de faits en les reliant à 

des principes, à former une synthèse cohérente d’idées et de connaissances » 

(Souriau 2004 : 1346). Dans ce sens, une théorie artistique est une construction 

intellectuelle méthodique qui suppose la constitution d’un champ, l’élaboration des 

concepts, le critère de la systématicité et le principe de la cohérence (Lichtenstein 

1997). Selon ces critères, l’écrit de Diderot n’est certainement pas un ouvrage 

théorique, et il serait difficile d’y retrouver une quelconque théorie des genres. 

Pourtant, si l’on remonte au sens originel du terme et qu’on désigne par « théorie » 

l’activité théorique – à savoir l’observation des œuvres artistiques allant de pair avec 

un effort de théorisation –, les Pensées détachées sont bel et bien un écrit théorique. 

Il s’agit d’un texte où, tout en refusant la démarche systématique, Diderot réfléchit 

sur divers sujets esthétiques dont celui des genres picturaux. À ce titre, on peut sans 

doute parler d’une théorisation souvent implicite, au sens de l’« esthétique sans 

concepts », selon l’expression d’Agnès Minazzoli (2000). 

Comme le remarque Gianluigi Goggi dans son introduction aux Pensées 

détachées ou Fragments politiques échappés du portefeuille d’un philosophe, 

« pensées détachées » est un titre que Diderot affectionne tout particulièrement : le 

philosophe entend par ce terme « un ensemble de réflexions qui abordent et traitent 

sous différents points de vue un sujet unique, ou des thèmes entretenant entre eux 

des liens qui les unifient. Chaque pensée, bien que dotée d’une autonomie 

particulière, s’intègre dans l’ensemble des autres pensées » (Goggi 2011 : 27)
3
. À 

propos de ce titre, on peut se livrer à une interprétation qui découle d’associations 

personnelles. Dans l’expression pensées détachées, le participe passé suggère une 

analogie entre le texte et un morceau de musique : les réflexions ne sont pas liées à 

la manière des notes jouées legato, mais détachées, en un phrasé staccato, ou piqué, 

comme autant d’anacrouses. De ce fait, la liaison entre les pensées est établie moins 

par la syntaxe que par le rythme du texte. En tant que principe structurant, le rythme 

organise le texte autant que les regroupements thématiques des pensées lorsqu’il 

produit une sorte de flottement entre les idées explicitement énoncées et celles qui 

sont à peine suggérées, et témoigne d’une réflexion en mouvement. 

Les Pensées détachées sont un texte dont la force provient de l’expressivité 

du style qu’implique l’écriture fragmentaire. Celle-ci est marquée par des ruptures 

aux multiples fonctions : outre la remise en cause de toute volonté de synthèse, elles 

mettent en évidence le caractère réflexif de l’écriture, car elles permettent à Diderot 

de dialoguer avec lui-même, de s’interroger sans cesse, parfois même de se 

contredire. Parmi les formes littéraires très variées que Diderot utilise dans ses 

Pensées détachées, une attention particulière incombe aux formes brèves comme la 

pensée et la maxime, cette dernière se caractérisant par un effet de densité, par une 

                                                           
3 Avec les Pensées détachées, Diderot revient à une expérience tentée une trentaine d’années auparavant 
lorsque, en 1746, il avait publié les Pensées philosophiques et, en 1753, les Pensées sur l’interprétation 

de la nature.  



Katalin BARTHA-KOVÁCS – Une théorie des genres picturaux… 

163 

condensation de l’idée. Chez Diderot, cependant, l’écriture discontinue ne s’assimile 

pas nécessairement à la forme brève : la longueur de ses « pensées détachées » est 

bien variable, allant de la maxime de quelques lignes à l’anecdote développée en 

plusieurs pages. 

Ce dynamisme de l’écriture va de pair avec celui de la lecture. Les ruptures 

textuelles – la suppression des liaisons entre les idées – attribuent au lecteur un rôle 

plus actif que ne le font les formes continues. L’écriture discontinue favorise les 

lectures plurielles, non-linéaires et superposables. À ce titre, elle peut être mise en 

parallèle avec l’esquisse picturale, très prisée par Diderot
4
. Le texte fragmentaire 

ressemble à l’esquisse en ce que les deux sont à la fois une unité (un tout) et un 

élément (une partie d’un tout). Tout comme dans le cas de l’esquisse, et pour 

l’artiste et pour le spectateur, ce type de texte offre une grande liberté non seulement 

à l’imagination de l’écrivain, mais aussi à celle du lecteur qui peut compléter – et 

interpréter – le texte à sa guise
5
. 

Assurément, Diderot a emprunté certaines idées de ses Pensées détachées au 

théoricien allemand Christian Ludwig von Hagedorn, auteur des Betrachtungen über 

die Malerei
6
, mais cela n’a guère d’incidence sur notre question : l’écriture 

discontinue est-elle compatible avec une théorie des genres picturaux ? Certes, tout 

au long de son ouvrage, la question des genres préoccupe Diderot. Mais qu’est-ce 

qu’on entend, à l’époque des Lumières, par une théorie des genres picturaux ? Peut-

on la distiller en quelque sorte dans les Pensées détachées ? Sans doute oui, si le mot 

théorie n’est pas pris dans son sens moderne – celui d’une construction intellectuelle 

systématisée –, mais entendu comme une suite de réflexions qui incite à la 

formulation d’hypothèses. 

À ce propos, il convient de rappeler les fondements de la théorie des genres 

dans la réflexion artistique française. La constitution de la théorie de l’art en France 

est inséparable des conférences de l’Académie royale de peinture et de sculpture. 

C’est au sein de cette institution que s’est établi, à partir de 1667, l’usage régulier 

des conférences, au cours desquelles les artistes examinaient une question 

particulière de peinture. L’ensemble des lectures, interventions et résolutions 

énoncées lors des conférences formait un corps de doctrine qui permettait au 

discours sur l’art de s’élever au niveau de la réflexion théorique. Correspondant 

grosso modo à la distinction des catégories poétiques, la hiérarchie des genres 

picturaux tient une place particulière dans cette réflexion. Elle n’est pourtant pas 

formulée par les peintres académiciens, mais par le théoricien de l’art André 

                                                           
4 Sur la catégorie théorique du fragment et, en particulier, du fragment pascalien – ce mode d’écriture 

bien spécifique qui comprend en effet plusieurs types de fragments voir Gefen 2002. 
5 Il est également possible de rapprocher le fragment littéraire de la ruine en tant qu’objet artistique. Dans 
son Salon de 1767, Diderot s’enthousiasme pour les peintures de ruines d’Hubert Robert qui l’incitent à 

formuler sa « poétique des ruines » (Szabolcs 2018).  
6 Diderot s’est approprié maintes idées du théoricien allemand – dont l’écrit, dans la traduction française 
de Michael Huber, s’intitule Réflexions sur la peinture (1775) –, mais il les a personnalisées, tantôt en les 

complétant, tantôt en les resserrant en des formules concises ou en des images frappantes (May 1970 : 50, 

61). Dans le titre de l’ouvrage de Hagedorn, le mot allemand Betrachtung pourrait être traduit en français 
non seulement par « examen » ou « réflexion », mais aussi par « contemplation » ou « méditation », qui 

renvoient aux acceptions du terme « théorie » en grec. 



ACTA ROMANICA   |   TOMUS XXXIII – PARADIGMES EN LITTÉRATURE 

164 

Félibien qui en expose le principe, en 1667, dans sa Préface aux Conférences de 

l’Académie. Sans entrer dans le détail de l’analyse du passage de cette Préface qui a 

déterminé la réflexion artistique pendant plus d’un siècle en France, nous nous 

contentons de remarquer que Félibien n’y parle pas de genres, mais des sujets 

picturaux, plus précisément des peintres qui se spécialisent dans un certain type de 

sujets (Félibien 1996 : 50 ; Démoris 2009). 

Le théoricien procède par une série de comparaisons : il part de la catégorie 

des sujets inanimés (le peintre des fruits, des fleurs, des coquilles) qui correspond au 

genre désigné aujourd’hui par le terme « nature morte ». Le peintre qui s’occupe de 

la représentation des objets inanimés est tenu pour inférieur à celui des animaux 

vivants. Félibien trouve l’imitateur de la figure humaine le plus excellent des 

peintres, mais il hiérarchise aussi les tableaux à sujet humain et attribue au 

portraitiste une place inférieure à celle du peintre de plusieurs figures. La catégorie 

supérieure comprend le peintre d’histoire, celui qui représente le corps humain en 

action et traite des matières historiques ou des sujets poétiques (Félibien 1996 : 51). 

C’est pourtant le peintre des compositions allégoriques qui occupe, selon Félibien, le 

sommet de la hiérarchie puisque c’est lui qui doit se montrer le plus ingénieux dans 

ses inventions (Kirchner 1997). 

Toutefois, il faut se garder d’attribuer à la pratique de la hiérarchie des genres 

en peinture une valeur absolue au XVII
e
 siècle. Dès que l’on replace le texte de 

Félibien dans son contexte, il devient clair que l’Académie n’a pas repris à son 

compte le principe de la hiérarchie des genres (Michel 2008 : 167). L’usage 

académique a notamment distingué deux catégories : celle des peintres ayant un 

talent universel, et celle des artistes spécialisés dans un genre particulier. De plus, la 

hiérarchie établie par Félibien n’est pas exhaustive : passant directement du portrait 

à la peinture d’histoire, elle omet des sujets que les peintres de son époque traitaient 

pourtant bien souvent, comme les scènes de genre représentant la vie quotidienne 

(Arasse 2000). 

Au début du XVIII
e
 siècle, sous l’influence des Réflexions critiques sur la 

poésie et sur la peinture (1719) de l’abbé Jean-Baptiste Du Bos, la théorie des 

genres picturaux prend de plus en plus en compte la perspective du spectateur. Si le 

choix du sujet reste chez Du Bos un facteur décisif, l’abbé met également l’accent 

sur la force émotive de celui-ci. Le critère de l’intensité des passions que le 

spectateur est censé ressentir devant le tableau se trouve à la base de sa conception 

des genres picturaux : il fonde un système binaire qui s’appuie sur l’opposition entre 

le seul genre noble, la peinture d’histoire aux sujets touchants, et tous les autres 

genres, dépourvus de force émotive et tenus pour mineurs. Puisque selon Du Bos, 

« l’imitation agit toujours plus faiblement que l’objet imité » (Du Bos 1993 : 18), il 

déconseille aux peintres de représenter des sujets incapables d’émouvoir, dont les 

objets inanimés, les paysages sans personnages et les sujets des scènes de genre 

flamandes (Du Bos 1993 : 18). Du Bos apprécie pour leur pouvoir émotif les 

peintures d’histoire, mais il condamne sans appel les compositions allégoriques dont 

les sujets souvent difficiles à déchiffrer risquent de fatiguer le spectateur (Du Bos 

1993 : 68). 



Katalin BARTHA-KOVÁCS – Une théorie des genres picturaux… 

165 

La conception de Diderot à l’égard des genres picturaux est marquée par les 

idées de Du Bos. Si dans son dernier ouvrage théorique sur les arts, Diderot ne 

conteste pas les fondements du principe hiérarchique, par sa préférence accordée à 

certains peintres cultivant les genres mineurs, il reconsidère tout de même le rapport 

des genres. Dans les Pensées détachées, ses remarques sur les genres picturaux 

figurent de manière éparpillée, et résistent alors à une présentation systématique. 

Nous analyserons, par la suite, les passages où il est question soit de la « valeur » 

intrinsèque des genres, soit des rapports qu’ils entretiennent entre eux. 

À certains endroits de son texte, Diderot parle explicitement des genres, à 

d’autres, il y fait allusion par le biais de quelques peintres et de quelques 

compositions emblématiques : ses remarques dans les Pensées détachées se 

nourrissent de ses souvenirs de tableaux qu’il a vus lors de ses voyages. Hormis 

l’allégorie et la peinture de genre, Diderot n’y traite pas de genres, mais des peintres 

qui les cultivent. Il ne fait pas mention de peintres de la nature inanimée, et est fort 

laconique sur le paysagiste qu’il évoque en rapport avec l’ « enthousiasme 

particulier », nécessaire pour inspirer une « espèce d’horreur sacrée » (Diderot 

1995 : 396). Il ne s’attarde longuement ni sur le peintre de ruines, ni sur le peintre de 

bataille dont il souligne la capacité d’imagination (Diderot 1995 : 407). Il est encore 

plus concis au sujet du portrait, et l’exemple qu’il cite n’est pas un peintre 

portraitiste mais Pigalle, donc un sculpteur (Diderot 1995 : 448). 

Tout comme Du Bos, Diderot déprécie les peintures allégoriques qu’il trouve 

obscures et froides (Diderot 1995 : 391). C’est au chapitre intitulé « Du naïf et de la 

flatterie » qu’il exprime son refus catégorique de l’allégorie qu’il appelle « une 

espèce de mensonge que son obscurité sauve du mépris » (Diderot 1995 : 441). 

Certes, à partir du début du XVIII
e
 siècle, la peinture allégorique connaît un déclin, 

en raison de la promotion du sentiment lors de la réception du tableau : l’effort 

qu’exige le déchiffrement des allégories de la part du spectateur s’oppose à 

l’immédiateté de la réaction émotionnelle de celui-ci. La conséquence en est la 

revalorisation, dans la théorie de l’art, de la peinture d’histoire, qui occupera dès lors 

le sommet de la hiérarchie des genres. 

Dans les Pensées détachées, la peinture d’histoire est loin d’être une 

catégorie homogène. Les exemples évoqués par Diderot permettent de supposer une 

opposition implicite entre deux types de compositions, celles des écoles du Nord et 

celles des écoles italiennes
7
. L’attitude du critique d’art à l’égard de ces deux écoles 

montre une oscillation entre l’admiration spontanée – l’éloge de la couleur, de la 

« magie » de l’art des peintres hollandais et flamands – et l’estime pour les maîtres 

de la « grande manière » italienne. Alors que sa sensibilité le conduit à 

s’enthousiasmer pour les compositions de Rubens et de Rembrandt, son érudition 

l’incite à reconnaître les mérites de Raphaël et de Poussin (May 1970 : 53). Il s’agit 

là d’une opposition qui jalonne les Pensées détachées : ces deux sortes de 

                                                           
7 Dans les Pensées détachées, la réflexion picturale de Diderot est devenue plus nuancée par rapport à 

celle qu’il avait énoncée dans les Essais sur la peinture (1766), son autre ouvrage théorique sur les arts. 

La cause en est que, dans l’intervalle de dix ans séparant la rédaction de ces deux ouvrages, Diderot a fait 
des voyages en Hollande et à travers la Prusse, où il avait l’occasion de voir les tableaux des maîtres des 

écoles du Nord (Droixhe 2014). 



ACTA ROMANICA   |   TOMUS XXXIII – PARADIGMES EN LITTÉRATURE 

166 

sympathie, guère conciliables, engendrent une tension que l’écriture discontinue ne 

fait que souligner. 

La peinture d’histoire apparaît dans l’ouvrage à travers les références aux 

peintres emblématiques de ces deux écoles. La « valeur » de l’art de Raphaël est 

discutée dans le dialogue que Diderot rapporte d’avoir eu avec une « femme de 

peuple » devant la Vierge au voile. Tandis que le critique d’art qualifie le tableau de 

« sublime », son interlocutrice estime que la composition en « est fort mal » et que 

Raphaël « n’est qu’un âne » (Diderot 1995 : 398). La forme dialogique, souvent 

mise en valeur dans ses écrits sur l’art, permet à Diderot de montrer un même 

tableau sous plusieurs aspects et de confronter ses idées entre elles. 

 

Giovanni Francesco Penni, La Vierge au voile (ou La Vierge au diadème bleu), 
vers 1512–1518, huile sur bois, 68x48,7 cm, Paris, Louvre8 

Ailleurs dans le texte, l’adjectif « sublime » est rattaché au nom de Poussin dont 

Diderot évoque le Testament d’Eudamidas. Il offre la description de l’image en une 

seule phrase, sans aucun détail narratif, dans un style on ne peut plus lapidaire. La 

référence à Poussin accompagne l’allusion à des peintures des écoles du Nord : 

« Otez aux tableaux flamands et hollandais la magie de l’art, et ce seront des croûtes 

abominables. Le Poussin aura perdu toute son harmonie, et le Testament 

d’Eudamidas restera une chose sublime » (Diderot 1995 : 414). Diderot prétend que 

l’unique valeur des tableaux des écoles du Nord résiderait dans leur « magie », alors 

que la composition de Poussin resterait sublime par le seul choix du sujet. Comme le 

critique d’art ne précise ni les peintres ni les genres qu’il a à l’esprit, nous pouvons 

                                                           
8 Le tableau a été autrefois attribué à Raphaël, mais il doit s’agir d’une fausse attribution car son auteur est plus 

probablement l’artiste florentin Giovanni Francesco Penni. Source de l’image : https://fr.wikipedia.org/wiki/La_ 
Vierge_au_diad%C3%A8me_bleu#/media/Fichier:La_Vierge_au_voile,_by_Raffaello_Sanzio,_from_C2RMF_

retouched.jpg. 

https://fr.wikipedia.org/wiki/


Katalin BARTHA-KOVÁCS – Une théorie des genres picturaux… 

167 

interpréter ses propos selon deux hypothèses : d’une part, en identifiant les peintures 

du Nord à celles de Rembrandt, d’autre part, en les comprenant comme des scènes 

de genre à la manière de Teniers. 

 

Nicolas Poussin, Le Testament d’Eudamidas, 1644–1648, huile sur toile, 
110,5x138,5 cm, Copenhague, Statens Museum for Kunst9 

Dans le chapitre sur le coloris, les lumières et le clair-obscur, Diderot se réfère 

d’abord aux peintres coloristes de l’école vénitienne, Tintoret et Titien, puis à 

L’Enlèvement de Ganymède de Rembrandt : 

J’ai vu ce Ganimede de Rimbrandt : il est ignoble, la crainte a relâché le sphincter de 

sa vessie, il est polisson ; l’aigle qui l’enlève par sa jaquette met son derrière à nu ; 

mais ce petit tableau éteint tout ce qui l’environne. Avec quelle vigueur de pinceau et 

quelle furie de caractère cet aigle est peint ! (Diderot 1995 : 420). 

 

Rembrandt Harmenszoon van Rijn, L’Enlèvement de Ganymède, 1635, 

huile sur toile, 177x129 cm, Dresde, Staatliche Kunstsammlungen10 

                                                           
9 Source de l’image : https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Nicolas_Poussin_-_The_Testament_of_E 
udamidas_-_WGA18337.jpg. 
10 Source de l’image : https://en.wikipedia.org/wiki/The_Abduction_of_Ganymede. 

https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Nicolas_Poussin_-_The_Testament


ACTA ROMANICA   |   TOMUS XXXIII – PARADIGMES EN LITTÉRATURE 

168 

Le style coupé et la modalité exclamative de la seconde phrase ne font que souligner 

la contradiction sous-jacente du jugement. Diderot reconnaît que le tableau de 

Rembrandt est un chef-d’œuvre, malgré le traitement « ignoble » du sujet 

mythologique, et grâce à son expressivité. Cette toile représente un cas bien spécial : 

il s’agit d’un sujet « noble », traité d’une manière « basse », dont l’exécution est tout 

de même admirable. 

Aux propos de Diderot sur Rembrandt font écho ceux qu’il émet au sujet de 

Rubens, bien que dans ce cas, ce soit la vulgarité des personnages du peintre 

flamand qu’il blâme. Il semble ne pas comprendre le choix des caractères par le 

peintre : « Comment un si grand maître s’en tint-il toujours aux formes grossières de 

son pays ? » (Diderot 1995 : 430). Une pareille tension marque en général les 

jugements du critique sur les peintures de genre des maîtres du Nord. En dépit de 

leurs sujets « bas », Diderot loue sans réserve certaines scènes de genre, comme Le 

Charlatan de Gérard Dou qu’il avait vu à Düsseldorf : « J’ai vu à Dusseldorp (sic !) 

le Saltimbanque de Gerard Dow. C’est un tableau qu’il faut voir et dont il est 

impossible de parler. Ce n’est point une imitation, c’est la chose, mais avec une 

vérité dont on n’a pas d’idée, avec un goût infini » – et la suite de la citation est 

révélatrice : « Il y a dans ses figures des traits si fins qu’on les chercherait 

inutilement dans un genre plus élevé » (Diderot 1995 : 440). Sans déprécier 

ouvertement le sujet « mineur » choisi par le peintre, lorsque Diderot fait l’éloge de 

la finesse des traits des personnages, qui pourraient figurer dans les tableaux 

appartenant à « un genre plus élevé », il laisse entendre que le genre de peinture 

pratiqué par Dou se situe à un degré inférieur à la peinture d’histoire. 

 

Gérard (ou Gerrit) Dou, Le Bonimenteur (ou Le Saltimbanque), 1652, huile sur bois, 112,4x83,4 cm, 

Rotterdam, Museum Boijmans van Beuningen11 

                                                           
11 Source de l’image : https://en.wikipedia.org/wiki/The_Quack_Doctor. 



Katalin BARTHA-KOVÁCS – Une théorie des genres picturaux… 

169 

Parmi les noms des maîtres des genres mineurs, c’est celui de David Teniers qui 

revient le plus souvent dans les Pensées détachées où il figure comme un terme 

générique, désignant les scènes de genre des écoles du Nord : « Ce qui sauve du 

dédain les Teniers et presque toutes les compositions des écoles hollandaises et 

flamandes, outre la magie de l’art, c’est que les figures ignobles en sont bien 

naïvement ignobles » (Diderot 1995 : 440). La catégorie du naïf est, aux yeux de 

Diderot, une qualité positive – car allant de pair avec la simplicité et la vérité –, les 

termes péjoratifs qui surgissent dans son contexte diminuent pourtant sa valeur. 

Dans les Pensées détachées, Diderot part généralement d’une œuvre concrète 

et en déduit des principes abstraits concernant les genres picturaux, à l’exception de 

son opinion sur Watteau. Dans la citation qui figure tout au début du texte, il oppose 

la manière et, implicitement, le genre de Watteau à ceux de Teniers : 

Il ne suffit pas d’avoir du talent, il faut y joindre le goût. Je reconnais le talent dans 

presque tous les tableaux flamands, pour le goût, je l’y cherche inutilement. Le talent 

imite la nature, le goût en inspire le choix ; cependant j’aime mieux la rusticité que la 

mignardise, et je donnerai dix Watteau pour un Teniers. (Diderot 1995 : 381) 

Après l’exposition de la maxime sur le talent et le goût, Diderot en vient à 

l’illustration. Le talent et le goût sont des concepts fondamentaux de sa théorie de 

l’art, mais leur rapport est loin d’être clair dans sa pensée : il nous semble qu’il 

s’agit là moins d’une dichotomie que d’une relation de complémentarité. Dans le 

passage dernièrement cité, le critique d’art rattache la notion de talent aux tableaux 

flamands qui s’en tiennent à l’imitation de la nature, mais qui manquent de goût, et 

le goût – qui « inspire le choix » des éléments de la nature – aux tableaux de 

Watteau. L’adverbe « cependant » introduit une rupture dans la phrase, et suggère 

que malgré leur goût, les tableaux de Watteau (avec leur « mignardise » rococo) 

valent bien moins que ceux de Teniers (avec toute leur « rusticité » nordique). 

Semblablement à la notion de naïveté, celle de rusticité est positivement connotée 

aux yeux de Diderot car elle contribue au « naturel » de la composition. Lors de 

l’opposition des deux peintres, le critique d’art semble cependant oublier que, tout 

comme Teniers, Watteau était rangé parmi les peintres flamands par ses biographes 

contemporains (tels Antoine de La Roque), et que ses premiers tableaux témoignent 

d’une influence incontestable du « goût flamand »
12

. 

La citation témoigne clairement de la prise de position esthétique de Diderot, 

de sa réaction violente contre l’art rococo. Déclarant qu’il faut « quelque chose de 

sauvage, de brut, de frappant et d’énorme » aux arts d’imitation (Diderot 1984 : 56), 

il rêve d’un art plus vigoureux que celui de Watteau. Se pose alors la question : la 

peinture idéale à ses yeux est-elle tributaire d’un genre ? À cette question non plus, 

les Pensées détachées ne fournissent pas de réponse univoque. L’anecdote suivante 

montre qu’en théorie, Diderot admet le principe de la diversité des genres, découlant 

de la diversité des talents : « Chaque peintre a son genre. Un amateur demandait un 

lion à un peintre de fleurs. Volontiers, lui dit l’artiste ; mais comptez sur un lion qui 

                                                           
12 Watteau est né à Valenciennes, ville qui avait été flamande jusqu’en 1677, sept ans avant la naissance 

du peintre.  



ACTA ROMANICA   |   TOMUS XXXIII – PARADIGMES EN LITTÉRATURE 

170 

ressemblera à une rose comme deux gouttes d’eau » (Diderot 1995 : 447). 

Cependant, nous avons vu que dans sa pratique de critique d’art, Diderot privilégiait 

certains genres, au détriment d’autres. 

Dans les Pensées détachées, sa conception des genres en peinture présente 

quelques traits majeurs dont la perte de la primauté de l’allégorie, allant de pair avec 

la valorisation de la peinture d’histoire. Mais le critique d’art ne juge pas de la même 

façon les différents tableaux historiques. Implicitement, la tension entre le sujet et 

l’exécution fonde le clivage qui oppose les compositions des écoles italiennes aux 

œuvres des écoles du Nord. Il en résulte que deux échelles de valeur existent 

parallèlement dans la réflexion picturale de Diderot, qui ne coïncident que rarement. 

À côté de la hiérarchie des genres – fondée sur le critère du « mérite » intrinsèque 

attribué au sujet – apparaît aussi une autre échelle, la hiérarchie des « talents », 

reposant sur les seules qualités de l’exécution, indépendamment du sujet de la toile. 

À la question des genres, Diderot propose donc cette solution, qui revalorise la 

peinture de genre. 

Pour répondre à notre question initiale, une théorie des genres et l’écriture 

fragmentaire, sont, in fine, connexes dans les Pensées détachées : une théorie des 

genres y est sans doute lisible, à condition que par « théorie », on n’entende pas 

l’acception contemporaine du terme avec ses implications philosophiques, mais bien 

celle qui – conformément à son étymologie – renvoie à une activité théorique ou, si 

l’on préfère, à un effort de théorisation. De ce point de vue, les Pensées détachées 

sont un texte expérimental – un texte « en procès » – qui tente une expérience 

singulière. La réflexion sur les genres picturaux qui y est exposée est conditionnée 

par une forme littéraire jusque-là inhabituelle dans le discours esthétique (mais qui 

caractérisera l’écriture des premiers romantiques allemands, dont les fragments 

publiés dans l’Athenäum des frères Schlegel). Même si, dans les Pensées détachées, 

Diderot reprend et développe certaines idées qu’il avait déjà exprimées dans ses 

ouvrages antérieurs sur les arts, l’écriture discontinue lui permet de formuler ses 

opinions de façon plus tranchante. Cette manière de théoriser s’inscrit dans la 

tendance générale du XVIII
e
 siècle où s’établit une nouvelle relation, beaucoup plus 

intime, entre la théorie artistique et la pratique de la critique d’art. 

 

UNIVERSITÉ DE SZEGED 

maître de conférences HdR 

kovacsk@lit.u-szeged.hu 

 

BIBLIOGRAPHIE 

 

ARASSE, Daniel (2000). « Sept réflexions sur la préhistoire de la peinture de 

genre », Georges Roque (dir.), Majeur ou mineur ? Les hiérarchies en art, Nîmes : 

J. Chambon, 33–51. 

 

DAMISCH, Hubert (1993). L’origine de la perspective, Paris : Flammarion. 

 

mailto:kovacsk@lit.u-szeged.hu


Katalin BARTHA-KOVÁCS – Une théorie des genres picturaux… 

171 

DÉMORIS, René (2009). « Les horizons de la théorie chez Félibien », Nouvelle 

Revue d’esthétique, n° 4, 17–27. 

 

DIDEROT, Denis (1984). Essais sur la peinture, Gita May (éd.), Salons de 1759, 

1761, 1763, Jacques Chouillet (éd.), Paris : Hermann, 11–79, [1766].  

 

DIDEROT, Denis (1995). Pensées détachées sur la peinture, Else Marie Bukdahl, 

Annette Lorenceau et Gita May (éd.), Salons IV. Héros et martyrs, Paris : Hermann, 

381–450, [1776]. 

 

DROIXHE, Daniel (2014). « C’est à Dusseldorp ou à Dresde que j’ai vu… Le 

souvenir de la Galerie électorale chez Diderot », Recherches sur Diderot et sur 

l’Encyclopédie, n° 49, 59–70. 

 

DU BOS, Jean-Baptiste (1993). Réflexions critiques sur la poésie et sur la peinture, 

Paris : ENSB-A, [1719]. 

 

Encyclopédie, ou Dictionnaire raisonné des sciences, des arts et des métiers (1966–

1967). Denis Diderot et Jean le Rond D’Alembert (dir.), Stuttgart-Bad Cannstatt : 

Friedrich Frommann Verlag, [1751–1780]. 

 

FÉLIBIEN, André (1996). « Préface aux Conférences », Les Conférences de 

l’Académie royale de peinture et de sculpture au XVII
e
 siècle, Alain Mérot (éd.), 

Paris : ENSB-A, 45–59, [1667]. 

 

GEFEN, Alexandre (2002). « Productivité d’un malentendu théorique : le 

“fragment” pascalien », Ricard Ripoll (dir.), L’Écriture fragmentaire : théories et 

pratiques, Perpignan : Presses universitaires de Perpignan, 43–58. 

 

GOGGI, Gianluigi (2011). « Introduction » aux Pensées détachées ou Fragments 

politiques échappés du portefeuille d’un philosophe, Gianluigi Goggi (éd.), Paris : 

Hermann, 1–108, [1772]. 

 

KIRCHNER, Thomas (1997). « De la nécessité d’une hiérarchie des genres », La 

naissance de la théorie de l’art en France (1640–1720), numéro spécial de la Revue 

d’Esthétique, n° 31–32, 187–196. 

 

LICHTENSTEIN, Jacqueline (1997). « De l’idée de la peinture à l’analyse du 

tableau. Une mutation essentielle de la théorie de l’art », La naissance de la théorie 

de l’art en France (1640–1720), numéro spécial de la Revue d’Esthétique, n° 31–32, 

17–35. 

 

MAY, Gita (1970). « Les Pensées détachées sur la peinture de Diderot et la 

tradition classique de la “maxime” et de la “pensée” », Revue d’Histoire littéraire de 

la France, vol. 70, n° 1, 45–63. 



ACTA ROMANICA   |   TOMUS XXXIII – PARADIGMES EN LITTÉRATURE 

172 

MICHEL, Christian (2008). Le « célèbre Watteau », Genève : Droz. 

 

MINAZZOLI, Agnès (2000). « Diderot et Chardin : une esthétique sans 

concepts ? », Serge Trottein (dir.), L’esthétique naît-elle au XVIII
e 

siècle ?, Paris : 

PUF, 53–79. 

 

PERNETY, Antoine-Joseph (1757). Dictionnaire portatif de peinture, sculpture et 

gravure, avec un traité pratique des différentes manières de peindre, dont la théorie 

est développée dans les articles qui en sont susceptibles, Paris : Bauche. 

 

SOURIAU, Étienne (2004). Vocabulaire d’esthétique, Paris : Quadrige / PUF. 

 

SZABOLCS, Enikő (2018). « Voyage autour des ruines d’Hubert Robert : le récit 

d’un voyage imaginaire », Timea Gyimesi (éd.), Acta Romanica, « Vitesse – 

Attention – Perception », t. XXX, 87–96. 

 


