Luca RAUSCH-MOLNAR

L’artiste, le poéte et la machine :
Watteau, Baudelaire et la photographie

Dans son Salon de 1859, Charles Baudelaire consacre un chapitre a la photographie,
intitulé « Le public moderne et la photographie », ou il écrit :

Chercher a étonner par des moyens d’étonnement étrangers a l’art en question est la
grande ressource des gens qui ne sont pas naturellement peintres. Quelquefois méme,
mais toujours en France, ce vice entre dans les hommes qui ne sont pas dénués de
talent et qui le déshonorent ainsi par un mélange adultére (Baudelaire 1868 : 254).

Il développe son point de vue, qui n’est guere appréciatif, sur cette invention rela-
tivement récente et ambigué au milieu du XIX° siécle en affirmant : « Dans ces jours
déplorables, une industrie nouvelle [la photographie] se produisit, qui ne contribua
pas peu a confirmer la sottise dans sa foi et a ruiner ce qui pouvait rester de divin
dans I’esprit frangais » (Baudelaire 1868 : 258). Le jugement négatif de Baudelaire
sur la photographie est un sujet qui a été beaucoup étudié. Mais quelle est la place
du peintre rococo du début du XVIII® siécle, Jean-Antoine Watteau (1684-1721),
dans la réflexion sur Baudelaire et la photographie ? En tant que sixiéme peintre
mentionné dans Les Phares, Watteau peut étre considéré comme un des artistes les
plus appréciés par Baudelaire :

Watteau, ce carnaval ou bien des cceurs illustres,

Comme des papillons, errent en flamboyant,

Décors frais et légers éclairés par des lustres

Qui versent la folie a ce bal tournoyant (Baudelaire 2016 : 65).

Il n’est alors guére surprenant que le nom du peintre soit deux fois mentionné égale-
ment dans le Salon de 1859 : il y figure chaque fois avec un sens positif et sert a
illustrer ’estime de Baudelaire pour certains artistes contemporains. Le nom du
peintre rococo surgit d’abord lorsque le poéte fait référence a Jean-Jacques Chalon' :
«J. Chalon, ce Claude’ mélé de Watteau, historien des belles fétes de I’aprés-midi
dans les grands parcs italiens » (Baudelaire 1868 : 247), puis a propos d’Emile
Charles Wattier : « ce savant, qui a tant aimé Watteau » (Baudelaire 1868 : 302).
Nous avons alors affaire, d’une part, a une invention — plus précisément une
machine — décriée qui fabrique des images et, d’autre part, a un artiste loué et admiré
par Baudelaire. C’est effectivement cette dualité qui nous intéressera dans cette
étude. Notre question porte sur la position de I’art de Watteau dans ce triangle entre
le peintre, le poéte et la photographie. Nous partons du fait que dans 1’esprit de

! Souvent appelé John James Chalon dans les textes.
211 s’agit d’une référence au paysagiste Claude Lorrain (1600-1682).

161



ActaRoMANICA | Tomus XXXII—L’HOMME & LA MACHINE

Baudelaire, la photographie s’oppose a la peinture, et essaierons de montrer que les
raisons pour lesquelles Baudelaire rejette la photographie sont les mémes pour les-
quelles il loue 1’univers pictural de Watteau, autrement dit, son mépris de la photo-
graphie reléve de sa pensée théorique sur la peinture.

C’est a ’aide de quelques notions clés — I’imagination, la mélancolie et le
réve, ainsi que le progrés — dans les ceuvres de Baudelaire (Salon de 1859, Les
Phares et Un voyage a Cythére) que nous nous proposons de dégager les idées di-
rectrices de son esthétique. Nous analyserons non seulement sa conception générale
de la peinture, mais aussi (et surtout) ces idées sur la peinture de Watteau, en la
comparant a celles qui concernent la photographie.

Baudelaire et I’imagination

Dans le Salon de 1859, I’imagination est sans conteste un des sujets centraux —
Susan Blood va jusqu’a dire que ce Salon est effectivement un discours sur 1’ima-
gination® —, parce que c’est une qualité que Baudelaire trouve indispensable dans la
création artistique, et c’est cette qualité dont il reproche le manque aux tableaux
exposés a ce Salon lorsqu’il écrit: « Et ’enfant gaté, le peintre moderne se dit :
“Qu’est-ce que I’imagination ? Un danger et une fatigue ” » (Baudelaire 1868 :
252). 11 faut préciser que pour Baudelaire, la « modernité » signifie le « présent ».
Comme le remarque Laszlé Sujt6 : « le mot “ moderne ” est utilisé dans le sens de
“ contemporain, actuel ” par le poéte, et n’est porteur d’aucun jugement de valeur.
Surtout, il ne désigne jamais une orientation esthétique que notre époque définirait
comme “ modernité poétique ” ou “ artistique ” » (Sujté 2003 : 117). Amérement dé-
cu par la peinture moderne, Baudelaire fait alors le procés d’une tendance répandue
a son époque qui exige la présence de la nature dans les tableaux — et qui relégue au
second plan le role de I’imagination. Il trouve que le « Credo actuel » en France est
le suivant : « [on croit] que 1’art est et ne peut étre que la reproduction exacte de la
nature » (Baudelaire 1868 : 258-259).

A propos du jugement porté par Baudelaire sur la pensée artistique du milieu
du XIX® siécle, il convient de rappeler le changement survenu dans le gofit artistique
une centaine d’années auparavant. La qualité essentielle que les contemporains de
Watteau (environ entre 1720 et 1750) exigent dans la peinture est 1’imagination —
comme le réclame aussi Baudelaire un siécle aprés. Néanmoins, il ne faut pas con-
fondre cette conception de l’imagination avec celle du surréalisme ou d’autres
courants artistiques du XX°siécle : I’imagination dont parlent Baudelaire et les
écrivains d’art du XVIII® siécle préside au choix du sujet et & la composition des tab-
leaux. Quant a I’exécution, tous les éléments de 1’ceuvre (les figures, le paysage, les
objets) doivent étre vraisemblables. C’est dans ce sens que les biographes de
Watteau — dont nous citerons deux, Dubois de Saint-Gelais et Etienne Jeaurat — écri-
vent sur son ceuvre : « Ce peintre s’est fait un nom par sa gracieuse et exacte imita-
tion du naturel dans les sujets galants et agréables » (Saint-Gelais 1984 : 21), et
« [c]’est un peintre tout a fait extraordinaire, il imite la nature a merveille. Les sujets

3 « True, the Salon 1859 is largely a discourse on the imagination » (Blood 1986 : 822). (Notre traduction.)

162



Luca RAUSCH-MOLNAR — L artiste, le poéte et la machine

de ses tableaux sont de pure fantaisie » (Jeaurat [1729] 1984 : 23). D’apres la
strophe consacrée a Watteau dans Les Phares, il ne nous est pourtant pas évident si
c’est I’imagination féconde du peintre que Baudelaire appréciait le plus dans ses
créations. Mais la présence du nom de Watteau parmi les maitres les plus admirés
par le poéte, ainsi que 1’apparition de son nom dans le Salon de 1859 témoignent de
ce que I’art du peintre est en accord avec les idées de Baudelaire sur la peinture®.

Par contre, dans la seconde moitié du XVIII® siécle, I’ceuvre de Watteau (et
en général le courant rococo) est mise a I’écart, et les écrivains d’art, avec Denis
Diderot en téte, rejettent le peintre pour les sujets imaginaires de ses compositions,
et apprécient plutdt les artistes qui imitent non seulement la nature, mais aussi les
scénes de la vie quotidienne — que 1’on a appelées par la suite « scénes de genre ».
Diderot écrit a ce propos dans ses Essais sur la peinture : « Otez & Watteau ses sites,
sa couleur, la grace de ses figures, celle de ses vétements, ne voyez que la scene et
jugez » (Diderot 1984 : 56). Dans les Pensées détachées sur la peinture, il formule
la méme idée : «j’aime mieux la rusticité que la mignardise, et je donnerais dix
Watteau pour un Teniers » (Diderot 1995 : 381).

Ce qui se passe aprés 1750, c’est le bouleversement de la hiérarchie des
genres” : selon le jugement des critiques d’art, la peinture d’histoire, surtout la pein-
ture allégorique, riche en sceénes imaginaires, tombe du sommet de la hiérarchie,
laissant la place a la peinture de genre. Valorisant I’imagination dans la peinture et
rabaissant les tableaux de genre, Baudelaire semble retourner a la hiérarchie du
XVII® et du début du XVIII® siécle (Blood 1986 : 822). Mais ce qu’il voit autour de
lui (et méme au Salon de 1859), c’est une attitude similaire a celle qui a caractérisé
I’art du XVIII® siécle : I’imitation de la nature devient 1’objectif le plus important
pour les peintres aussi bien que pour le public.

Selon Baudelaire, la photographie est alors le fruit vicieux de ce changement
dans I’ordre des valeurs. Il croit entendre le peuple dire : « Ainsi I’industrie qui nous
donnerait un résultat identique a la nature serait 1’art absolu », et continue ainsi :
« Un Dieu vengeur a exaucé les veeux de cette multitude. Daguerre fut son messie.
Et alors elle se dit : “ Puisque la photographie nous donne toutes les garanties dé-
sirables d’exactitude (ils croient cela, les insensés !), I’art c’est la photographie ” »
(Baudelaire 1868 : 259). Nous devons préciser ici que ce n’est pas I’existence de la
photographie qui révolte Baudelaire, mais plut6t le pouvoir qu’on lui attribue. Il
s’indigne en ces termes : « je suis convaincu que les progrés mal appliqués de la
photographie ont beaucoup contribué, comme d’ailleurs tous les progrés purement
matériels, a ’appauvrissement du génie artistique francais, déja si rare » (Baudelaire
1868 : 260). Il propose méme un usage approprié de la photographie : « Il faut donc

411 est intéressant de noter que contrairement a Baudelaire, Gérard de Nerval, également admirateur de
Watteau, apprécie les peintures de genre. Au lieu de chercher la présence de I’imagination dans les tab-
leaux, il pense que ceux-ci peuvent avoir une double fonction : « stockage du savoir et représentation des
meeurs ». (Misuno 2002 : 602).

® Plusieurs hiérarchies des genres ont été établies & la fin du XVII® et au début du XVIII® siécle (entre
autres par les théoriciens André Félibien, Roger de Piles, 1’abbé Du Bos). Ce qui est néanmoins un point
commun dans ces différentes hiérarchies, c’est qu’ils mettent la peinture d’histoire au sommet de la hié-
rarchie, et le portrait, le paysage et la nature morte ne viennent qu’apres (Kovacs 2004).

163



ActaRoMANICA | Tomus XXXII—L’HOMME & LA MACHINE

qu’elle [la photographie] rentre dans son véritable devoir, qui est d’étre la servante
des sciences et des arts, mais la trés-humble servante, comme 1’imprimerie et la sté-
nographie, qui n’ont ni créé ni suppléé la littérature » (Baudelaire 1868 : 261). Ces
phrases révelent que Baudelaire n’attribue pas de valeur artistique a la photographie,
car a son avis, elle ne fait que copier la nature et représenter le réel comme il est. En
effet, ¢’était le méme reproche que I’on a fait a la littérature réaliste de I’époque —
qui est née au temps de 1’émergence de la photographie. Comme Jill Kelly le
souligne, la caméra n’était pas capable de creuser dans le cceur des choses, tout ce
qu’elle pouvait reproduire était I’extérieur :

[...] c’était un ceil sans intelligence. Les auteurs qui s’adonnaient avec enthousiasme a
cette technique n’étaient pas meilleurs. Tel un photographe, un écrivain réaliste
n’avait besoin que d’adresse et de patience, non pas de talent et de génie. Quiconque
pouvait devenir réaliste® (Kelly 1991 : 200).

A part ’imagination, nécessaire pour la création artistique, Baudelaire a encore un
argument contre la photographie — mais qui est aussi lié a la notion centrale de notre
étude, a savoir I’imagination. Les photographies qui représentent des scénes histo-
riques provoquent les protestations de Baudelaire. Il écrit a ce propos : « quelque
écrivain démocrate a dii voir la le moyen, a bon marché, de répandre dans le peuple
le dégofit de I’histoire et de la peinture, commettant ainsi un double sacrilége et
insultant a la fois la divine peinture et I’art sublime du comédien » (Baudelaire
1868 : 259). Dans I’interprétation de Susan Blood, Baudelaire est persuadé que « la
photographie a contribué a 1’affaiblissement de I’imagination historique [...] La pho-
tographie historique offre, en revanche, un médium neutre pour la coexistence con-
fuse de I’ancien et du nouveau » (Blood 1986 : 828-829). Autrement dit, le réalisme
apparent de la photographie peut tromper et confondre les spectateurs. Nous pou-
vons conclure alors que pour Baudelaire, grace a I’imagination du peintre, la « di-
vine peinture » historique est plus crédible et se préte mieux a évoquer les meeurs et
les passions des mondes disparus que la photographie.

Baudelaire, Watteau et la mélancolie

Le changement dans les idées sur I’art a I’époque de Baudelaire attire notre attention
sur un autre changement, celui qui a eu lieu dans la société francaise au milieu du
XIX® siécle. C’est I’ére de I’industrialisme, pendant laquelle I’invasion des machines
transforme de nombreux aspects non seulement de la vie artistique — grace a la pho-
tographie —, mais aussi de la vie quotidienne. Pierre Laforgue explique ce change-
ment en disant qu’effectivement, « la machine, le machinisme et I’industrialisme ont
profondément affecté 1’imaginaire du romantisme et ont suscité une nouvelle
représentation du monde » (Laforgue 2003 : 64). Nous pouvons nous demander en
effet si I’insistance de Baudelaire sur le role de I’imagination dans la peinture serait

6 « it was an eye with no intelligence. Writers bent wholeheartedly on using this technique were no better.
Like a photographer, a realist writer needed only skill and patience, not talent or genius. Anyone could
become a realist. » (Kelly 1991 : 200) (Notre traduction).

164



Luca RAUSCH-MOLNAR — L artiste, le poéte et la machine

une réaction indirecte a I’industrialisation et 1’expression d’un nouveau romantisme.
Pour répondre a cette question, nous devons tout d’abord préciser que cette vision du
monde est caractérisée par la mélancolie. Comme 1’affirme Laforgue : « Roman-
tisme et modernité se conjuguent et s’éprouvent dans la mélancolie » (Laforgue
2003 : 92).

Dans son article sur la photopeinture, Sylvie Treille souligne que — méme si
le grand public n’en tenait pas compte — Baudelaire et Delacroix « émettaient des
sentences apocalyptiques sur le devenir esthétique de la peinture » (Treille 1990 :
440), surtout apres avoir constaté la popularité de la photographie. Baudelaire a donc
pressenti cette rupture artistique et historique, et il songe a un monde idéal que
représente la peinture riche en imagination — et qui est menacé d’étre détruit par la
photographie. C’est cette nostalgie du passé qui se transforme en une sorte de
mélancolie dans 1’ceuvre baudelairienne.

Par la suite, nous allons étudier comment cette nostalgie se manifeste égale-
ment dans certaines ceuvres des écrivains et poétes contemporains de Baudelaire, et
mettre en vedette le role de la mélancolie dans les références constantes du poéte a
I’art de Watteau. Un voyage a Cythére est un bel exemple de ce sentiment de perte.
Pour notre recherche, ce poéme est d’une double importance : il manifeste la
mélancolie accaparant 1’ame du poéte, et sert en méme temps de référence au tab-
leau de Watteau intitulé Pélerinage a I’fle de Cythére’. Dans les vers suivants, nous
sommes témoins de la décomposition de 1’ile autrefois mythique :

Belle fle aux myrtes verts, pleine de fleurs écloses,
Vénérée a jamais par toute nation,

Ot les soupirs des cceurs en adoration

Roulent comme 1’encens sur un jardin de roses

Ou le roucoulement éternel d’un ramier !

— Cythére n’était plus qu’un terrain des plus maigres,

Un désert rocailleux troublé par des cris aigres.

J’entrevoyais pourtant un objet singulier ! (Baudelaire 2016 : 165)

C’est ce souvenir et cette conscience douloureuse du passé qui sont porteurs de la
mélancolie dans ce poéme. L’interprétation des Phares proposée par Léon Cellier
semble aussi soutenir 1’idée que Baudelaire rattache implicitement 1’art de Watteau a
«la grande école de la mélancolie ». Cellier remarque que la mélancolie apparait
dans la cinquiéme strophe du poéme (dont celle sur Watteau est la sixiéme), et
devient de plus en plus intense vers la fin (Cellier 1966)°. Tout de méme, la présence
simultanée du sentiment de perte et de I’lle de Cythére n’est pas une invention de
Baudelaire : elle n’est pas étrangére a la littérature du XIX® siécle. Dans plusieurs
ouvrages de Gérard de Nerval — tels que le Voyage en Orient ou Sylvie —, les prota-

7 Ce tableau peut étre considéré comme 1’ceuvre la plus connue de Watteau. I existe deux versions de
cette peinture dont la premiére se trouve — et se trouvait aussi a 1’époque de Baudelaire — au Louvre. Le
motif de Cytheére, si populaire parmi les écrivains au XIX® siécle, remonte probablement a ce tableau.

® 11 est intéressant de noter que I’interprétation de Cellier est contestée par Laurence M. Porter qui critique
la confusion de la notion de la mélancolie avec celle du spleen dans I’ouvrage de Cellier (Porter 1973).

165



ActaRoMANICA | Tomus XXXII—L’HOMME & LA MACHINE

gonistes partent a la recherche de 1’fle de Cythére. Mais comme Baudelaire, les
héros de Nerval ne trouvent point ce qu’ils attendent : ils voient une Cythére aban-
donnée, transformée, voire morte.

[...] la terre est morte, morte sous la main de I’homme, et les dieux se sont envolés !
[...] Je cherchais les bergers et les bergéres de Watteau, leurs navires ornés de
guirlandes abordant des rives fleuries ; je révais ces folles bandes de pélerins d’amour
aux manteaux de satin changeant [...] (Nerval 1984 : 234).

La méme perte est évoquée dans Sylvie, a laquelle Agnés Spiquel se référe ainsi :
«si le monde moderne a détruit Cythére pour en faire le Cérigo® de 1’utilitarisme
anglais, il reste le réve, au risque de rater sa vie — c’est le narrateur de Sylvie »
(Spiquel 2009 : 219). Théophile Gautier exprime une tristesse fort semblable dans
son poéme La Comédie de la mort — Vatteau :

Je regardai bien longtemps par la grille ;
C’était un parc dans le gofit de Watteau :

[...]
Que j’étais pres du réve de ma vie,
Que mon bonheur était enfermé la (Gautier 1838 : 122).

Ce monde idyllique, créé par Watteau, devient 1’objet du désir du narrateur, surtout
quand il se rend compte qu’il ne peut jamais 1’atteindre. Le théme de Cythére, et plus
particuliérement celui de la mort de Cythére est alors une composante essentielle de
la mélancolie du XIX® siécle, car I’1le est le symbole d’un monde idéal perdu.

Ce qui relie ces ceuvres empreintes de mélancolie (en dehors de Cythére et du
passé perdu), c’est un théme essentiel qui nous permet de comprendre la pensée des
auteurs cités : le réve. Dans les deux derniers textes auxquels nous venons de nous
référer, nous retrouvons le terme « réve », et méme dans le Salon de 1859, c’est un
terme clé qui réapparait trés souvent. Au sujet de I’étonnement, Baudelaire écrit :
« notre public, qui est singuliérement impuissant a sentir le bonheur de la réverie ou
de I’admiration (signes des petites ames), veut étre étonné par des moyens étrangers
a l’art, et ses artistes obéissants se conforment a ce gofiit » (Baudelaire 1868 : 258).
Sans vouloir procéder a une interprétation détaillée du réve dans ces textes, nous
soulignons néanmoins que c’est ce théme qui incarne le désir et le regret d’un
monde défunt, en un mot, la nostalgie — et qui sert ainsi d’une marque concrete de la
mélancolie. Et, en ce qui concerne les « moyens étrangers a 1’art », nous arrivons a
ce point a notre question initiale portant sur le rapport entre Baudelaire, Watteau et
la photographie.

Nous venons de montrer que les notions de mélancolie et de réve, de méme
que le theme de Cythére — tous en relation avec Baudelaire — ménent au monde peint
par Watteau. Comment Baudelaire — perdu dans le sentiment de mélancolie et de
nostalgie — réagit-il face a la photographie, dans laquelle il cherche en vain I’ima-
gination ? Y retrouve-t-il la mélancolie ?

% Cérigo est le nom italien (d’origine latine) de Cythére.

166



Luca RAUSCH-MOLNAR — L artiste, le poéte et la machine

En rapport avec le théme du réve dans les textes des auteurs romantiques, il
convient de nous référer au poéme de Baudelaire intitulé Le Réve d’un curieux, qui
est non seulement dédié au photographe (et ami de Baudelaire) Félix Nadar, mais
qui, a coté des themes du réve et de la mort, évoque aussi la photographie. Selon
Richard Stamelman, le poéme déja cité, Un voyage a Cythére, est aussi une allégorie
de la mort et de la temporalité (Stamelman 1983), mais tandis que ce poéme parle de
la mort d’un monde idéal, Le Réve d’un curieux est un sonnet qui, d’aprés Jérome
Thélot, « invente une métaphysique de I’amour et de la mort qui, selon Baudelaire,
sera celle de 1’époque ou triomphera — c’est aujourd’hui — “ ’homme photogra-
phique ” » (Thélot 1999). 11 s’agit 1a d’une ére oti le public ne cherche plus le « bon-
heur de réver », car il a déja oublié Cythére.

J’étais mort sans surprise, et la terrible aurore
M’enveloppait. — Eh quoi ! n’est-ce donc que cela ?
La toile était levée et j’attendais encore (Baudelaire 2016 : 181).

Thélot résume ainsi 1’idée de Baudelaire : « La photographie — procédé sans imagi-
nation, trouvaille sans génie — c’est 1’étonnement sans le réve, ce n’est donc pas
Part » (Thélot 1999). Effectivement, elle n’est pas 1’art empreint de mélancolie que
Baudelaire cherche, et nous pouvons ainsi conclure que contrairement au Cythére de
Watteau, la photographie n’est pas le refuge des artistes sollicités par le passé.

Cette idée marque la pensée de Baudelaire sur le passage d’un monde non-
industriel a un monde industriel. Laforgue la résume en ces termes : « La mélan-
colie, de ce point de vue [la modernité urbaine], est la résultante du choix que fait
Baudelaire d’inscrire le présent de cette modernité dans sa poésie, laquelle reste
tournée réveusement vers le passé » (Laforgue 2003 : 79). L’ile de Cythére, et ainsi
la peinture de Watteau, symbolisent ce passé préindustriel disparu, alors que la pho-
tographie représente une réalité présente et vide.

Baudelaire et le progreés

Aprés avoir évoqué ce monde défunt, perdu, voire oublié, représenté jadis par
Watteau, il nous reste a définir ce monde selon Baudelaire et son Salon de 1859. La
notion clé qui nous aidera a comprendre 1’incompatibilité du monde moderne et du
monde ancien est le progrés. A propos du « peintre naturel », Baudelaire écrit :
« Aussi admirons avec quelle rapidité nous nous enfongons dans la voie du progres
(j’entends par progres la domination progressive de la matiére), et quelle diffusion
merveilleuse se fait tous les jours de 1’habileté commune, de celle qui peut
s’acquérir par la patience » (Baudelaire 1868 : 257). Au sujet de la poésie, il émet la
remarque suivante : « La poésie et le progrés sont deux ambitieux qui se haissent
d’une haine instinctive, et, quand ils se rencontrent dans le méme chemin, il faut que
I’un des deux serve I’autre » (Baudelaire 1868 : 261). C’est immédiatement apreés
cette phrase que le poéte exprime son inquiétude concernant la victoire éventuelle de
la photographie sur I’art. Yosmo Abé entend ainsi ces lignes : « Baudelaire déclare
I’art et le progrés en somme incompatibles » (Abé 1967 : 276), ce que nous pouvons

167



ActaRoMANICA | Tomus XXXII—L’HOMME & LA MACHINE

bien interpréter comme 1’incompatibilité d’un monde ancien et d’'un monde nou-
veau.

C’est cette incompatibilité que souligne également Walter Benjamin dans son
écrit sur Baudelaire et la photographie. D’aprés ’interprétation par Susan Blood du
texte intitulé Uber einige Motive bei Baudelaire [Sur quelques motifs baudelairiens
— trad. par Jean Lacoste], Benjamin oppose deux sociétés : la premiére est celle de la
préindustrialisation, autrement dit, de 1’ére avant le progres, tandis que la seconde
est celle du monde industriel dans lequel le progres est la valeur centrale. Au
premier groupe est liée la mémoire involontaire proustienne ; au second, la mémoire
volontaire. Selon cette catégorisation, la peinture si chére a Baudelaire poéte
appartient au premier groupe, alors que la photographie est fortement liée a la
société industrielle et a la mémoire volontaire (Blood 1986 : 823).

Nous devons néanmoins remarquer qu’en étudiant la notion baudelairienne
de la modernité, Michel Frizot arrive a la conclusion que la modernité pour
Baudelaire n’est pas « instrumentale » (Frizot 2000). Autrement dit, ce n’est pas le
progrés technique auquel il réagit dans ses écrits, mais plutét a un changement
social : «[la modernité de Baudelaire] est celle de I’étre-au-monde plus que du
mode de vie, de I’imaginaire et des représentations plus que de la pragmatique
industrielle » (Frizot 2000). Nous partageons cette opinion et pensons aussi que ce
ne sont pas les origines de I’industrialisme (notamment les machines ou les usines)
qui intéressent Baudelaire, mais c’est par la photographie — qui est sans doute une
invention technique capitale de I’époque — qu’il semble reconnaitre les lieux du
progrés de son temps. Il réfléchit sur ses effets tant sur 1’art que sur le public de ’art,
et I’oppose a la peinture d’une époque bien antérieure au Salon de 1859, marquée —
entre autres — par Watteau.

Nous avons déja affirmé que c’est I’imagination que Baudelaire apprécie
avant tout dans les peintures d’histoire et dans I’art de Watteau. Mais c’est aussi la
qualité qu’il ne trouve guére dans la photographie, qui est trop proche de la nature,
et qui ne peut montrer que le c6té extérieur des objets. Si nous tenons compte du
contexte social et industriel de la seconde moitié du XIX® siécle, la mélancolie, le
réve et le theme de I’7le de Cythére n’apparaissent pas que dans 1’ceuvre baudelai-
rien. Ces thémes sont liés a un monde ancien et défunt auquel Baudelaire ne cesse de
songer. Ce qui est néanmoins évident, c’est I’absence — selon Baudelaire — de ces
thémes dans la photographie, ce qui est le vice du nouveau monde industriel, d’ou
Baudelaire veut s’enfuir par la mélancolie et le réve. La question du progrés, qui est
a I’origine des changements sociaux et artistiques, est alors incontournable pour
comprendre pourquoi ces deux mondes se séparent chez Baudelaire.

UNIVERSITE DE SZEGED

doctorante en littérature
luca.m.molnar@gmail.com

168



Luca RAUSCH-MOLNAR — L artiste, le poéte et la machine

BIBLIOGRAPHIE

ABE, Yosmo (1967). « Baudelaire et Maxime du Camp », Revue d’Histoire
littéraire de la France, Vol. 67, n° 2, 273-285.

BAUDELAIRE, Charles (1868). « Salon de 1859 », (Euvres complétes de Charles
Baudelaire, Tome II. Curiosités Esthétiques, Paris : Michel Lévy Freéres, Libraires
Editeurs, 245-358.

BAUDELAIRE, Charles (2016). « Le réve d’un curieux », Les Fleurs du Mal,
Paris : Flammarion, 181.

BAUDELAIRE, Charles (2016). « Les Phares », Les Fleurs du Mal, Paris:
Flammarion, 64-65.

BAUDELAIRE, Charles (2016). « Un voyage a Cythére », Les Fleurs du Mal,
Paris : Flammarion, 165-166.

BLOOD, Susan (1986). « Baudelaire Against Photography : an Allegory of Old
Age », MLN, Vol. 101, n° 4, 817-837.

CELLIER, Léon (1966). « ‘Les Phares’ de Baudelaire : Etude de structure », RSH,
Vol. 121, n° 1, 97-103.

DIDEROT, Denis (1984). « Essais sur la peinture », Gita May (éd.), Salons de 1759,
1761, 1763, Paris : Hermann.

DIDEROT, Denis (1995). « Pensées détachées sur la peinture », Else Marie
Bukdahl, Annette Lorenceau et Gita May (éd.), Salons IV. Héros et martyrs, Paris :
Hermann.

FRIZOT, Michel (2000). «La modernité instrumentale. Note sur Walter
Benjamin »,  Etudes  Photographiques, 1n°8, novembre, [En ligne]
http://etudesphotographiques.revues.org/228. Consulté le 09 février 2021.

GAUTIER, Théophile (1838). Vatteau, La Comédie de la Mort, Paris : Desessart,
121-122.

JEAURAT, Etienne (1984). « Raccolta di Lettere sulla pittura, scultura ed archi-
tettura » [Lettre de Jeaurat a Francesco Gabburri du 5 décembre 1729 dans Bottari,
paru a Milan, 1822, t. II, 192-193], Pierre Rosenberg (éd.), Vies anciennes de
Watteau, Paris : Hermann, 23.

169


http://etudesphotographiques.revues.org/228

ActaRoMANICA | Tomus XXXII—L’HOMME & LA MACHINE

KELLY, Jill (1991). « Photographic Reality and French Literary Realism : Nine-
teenth-Century Synchronism and Symbiosis », The French Review, Vol. 65, n° 2,
195-205.

KOVACS, Katalin (2004). A szenvedélyek kifejezése és a miifajok hierarchidja.
A francia festészetelméleti gondolkodds kezdetei, Budapest : Eotvos Jozsef Konyv-
kiado.

LAFORGUE, Pierre (2003). « Machinisme et industrialisme, ou romantisme,
modernité et mélancolie. Quelques jalons (1840-1870) », Revue d’Histoire littéraire
de la France, Vol. 103, n° 1, 63-92.

MISUNO, Hisashi (2002). « Nerval, écrivain de la vie moderne, et la peinture
flamande et hollandaise », Revue d’Histoire littéraire de la France, Vol. 102, n° 4,
601-616.

NERVAL, Gérard de (1984 [1851]). Voyage en Orient, Jean Guillaume et Claude
Pichois (éd.), (Euvres complétes, Tome II, Paris : Gallimard.

PORTER, Laurence M. (1973). « The Anagogic Structure of Baudelaire’s ‘Les
Phares’ », The French Review. Special Issue, Vol. 46, n° 5, 49-54.

SAINT-GELAIS, Dubois de (1984 [1717]). « Notice sur Watteau publiée par
Dubois de Saint-Gelais dans sa Description des tableaux du Palais Royal avec la vie
des peintres a la téte de leurs ouvrages », Pierre Rosenberg (éd.), Vies anciennes de
Watteau, Paris : Hermann, 21-22.

STAMELMAN, Richard (1983). « The Shroud of Allegory : Death, Mourning and
Melancholy in Baudelaire’s Work », Texas Studies in Literature and Language, Vol.
25, n° 3, 390-409.

SUJTO, Lészl6 (2003). « Remarques sur la "modernité” baudelairienne », Revue
d’Etudes frangaises, n° 8, 111-120.

THELOT, Jérome (1999). « “Le réve d’un curieux” ou la photographie comme Fleur
de Mal », Etudes Photographiques, n°6, mai [En ligne] http://etudesphotogra-
phiques.revues.org/186. Consulté le 09 février 2021.

TREILLE, Sylvie (1999). « Colorations sur photographie : la photopeinture »,
Ethnologie francaise, nouvelle série, Vol. 20, n° 40, 439-446.

170



