
23 

 

PÉTER SÁRKÖZY 
Sapienza Università di Roma 

sarkozy.peterpal@gmail.com  
 

Árkádia Magyarországon 

[L’Arcadia in Ungheria] 

 
Abstract 
Il contributo del Prof. Péter Sárközy (tra il 1979 e il 2015 professore della Cattedra di 
Ungherese dell’Università degli Studi di Roma, La Sapienza) scritto per il volume di 
studi in onore del Prof. Jòzsef Pàl, presenta una risposta alla domanda sul perché gli 
italianisti ungheresi a partire da Sàndor Imre (1820-1900) a Jenő Koltay Kastner e 
József Szauder fino a József Pál e all’autore di questo scritto volevano e vogliono 
sottolineare l’importanza della “linea italiana” della poesia ungherese, non accettando la 
predominanza delle influenze letterarie degli scrittori francesi e tedeschi nella letteratura 
ungherese. Infatti, fino al Romanticismo tutti i maggiori poeti ungheresi come Janus 
Pannonius, Bálint Balassi, Miklós Zrínyi, Ferenc Faludi, Mihály Csokonai Vitéz e 
Sándor Kisfaludy nella formazione del loro linguaggio poetico seguirono i modelli della 
poesia italiana (Petrarca, Ariosto, Tasso o Metastasio). Uno dei temi preferiti di Józef 
Pál era il Neoclassicismo europeo, mentre quello del suo amico l’influenza della poesia 
arcadica in Ungheria. Questo saggio dimostra che dopo la liberazione di Buda e del 
territorio centrale del paese dall’occupazione turca, le maggiori figure della 
Controriforma ungherese svolsero i loro studi a Roma per sette anni, tra i quali non 
pochi divennero anche membri dell’Accademia dell’Arcadia. Tornati in patria, come 
vescovi, arcivescovi o professori delle varie accademie introdussero la cultura arcadica 
in Ungheria del Settecento. La poesia arcadica italiana ebbe grande influenza in 
Ungheria non solo per il „buon gusto” dei suoi poeti da Savoli a Metastasio, ma anche 
perché i giornali del tempo (come il Diario Ordinario d’Ungheria, pubblicato a Roma 
negli anni 1717-1781) diedero notizie della vittoria definitiva sul turco del principe 
Eugenio Savia, mentre nei volumi delle Rime degli Arcadi, pubblicati dal 1716 al 1781, 
molte poesie, e corone arcadiche festeggiarono le vittorie dei cristiani sopra i 
Turchi.  Nella seconda metà del secolo invece l’eleganza e la musicalità della poesia 
rococo-arcadica italiana ebbe grande influenza in Ungheria, tanto nei teatri di castello, 
quanto sui primi grandi poeti del rinnovamento poetico ungherese del secondo 
Settecento come Ferenc Faludi (in Arcadia „Carpato Dindimeio”), Mihály Vitéz 
Csokonai o Sándor Kisfaludy, fino al grande poeta del Neoclassicismo ungherese, 
Frenc Kazinczy, studiato attentamente dal professore József Pál.   

 
Bevezető. Üdvözlő szavak Pál József 70. születésnapjára  
 

Pál Józseffel 1979-ben a Nemzetközi Összehasonlító Irodalomtörténeti 
Társaság (AILC) augusztusi pisai konferenciáján barátkoztunk össze. Már az 
Irodalomtudományi Intézetből ismertük egymást, ahol én „pedagógus 

mailto:sarkozy.peterpal@gmail.com


24 

 

kutatóként” készítettem kandidátusi disszertációmat Szauder József irányításával 
a XVIII. századi magyar-olasz irodalmi kapcsolatokról. Amikor Szauder 
professzor a római egyetem magyar tanszékére kapott vendégprofesszori 
kinevezést, akkor a kiváló összehasonlító irodalomtörténész, Vajda György 
Mihály irányítása alá kerültem, akihez viszont Szegedről rendszeresen 
feljárt  egykori tanítványa, a szegedi olasz tanszék fiatal adjunktusa, Pál József, 
aki a neoklasszicizmusról készítette kandidátusi disszertációját. A Pisában töltött 
néhány közös nap és kirándulás óta tart a barátságunk. 1988-ban szinte egyszerre 
jelent meg az ő (részben az olasz) neoklasszicizmusról írt könyve és az én 
disszertációm az olasz költészet XVIII. századi megújulásáról és az árkádikus 
költészetről. Most, hogy Jóska is „hetvenkedő” lett, a régi majdnem közös 
témánkhoz visszatérve küldök az őt üdvözlő kötetbe egy „árkász” hozzájárulást, 
hiszen, ő jól tudja, hogy amint azt Vincenzo Filicaia  Római Árkádia Akadémia 
1690-ben történt megalapításakor megjósolta, hiába múlnak az évek, és lesz 
egyre rosszabb a világ, ameddig az erdők élnek, továbbra is zengeni fogják, hogy 
az igazi költészet élni fog: Vivrà Arcadia, e la fatal congiura / degli anni edaci, che sì 
vanno /… Nell’Agonia del Mondo e di Natura, / Arcadia i boschi risuonar sapranno.1  

  
1.A XVIII. századi magyar-olasz irodalmi kapcsolatok kutatásának 150 éve  
 

A magyar összehasonlító irodalomtörténet írásban, a kezdetektől fogva 
elsősorban a magyar irodalmat ért német, francia és angol hatásokat vizsgálták és 
vizsgálják máig a magyar irodalomtörténészek. Pedig az első európai 
komparatista folyóiratot2 alapító Meltz Hugóval egy időben egy másik kolozsvári 
egyetetemi tanár, az irodalomtörténész Imre Sándor (1820-1900), már 1875-ben 
megjelentetett egy nagy, százoldalas tanulmányt a Budapesti Hírlapban, majd az 
irodalmi tanulmányait tartalmazó önálló kötetében is a magyar irodalmat ért 
olasz hatásokról. 3  Imre Sándor nyomán készült Várady Imre, a bolognai 
egyetemi magyar tanszék alapítójának ötszáz oldalas olasz nyelven kiadott 
munkája az olasz irodalom magyarországi jelenlétéről és hatásáról, amelyhez egy 
másik 500 oldalas kötetben adta közre a magyar-olasz irodalmi kapcsolatok első 
900 évének bibliográfiai adatait.4 A XX. század elején egymás után jelentek meg 
munkák Dante magyarországi fortunájáról, Metastasio színműveinek magyar 
iskoladrámák részére történt fordításairól, Balassi Bálint petrarkizmusáról, és 

 
1 Vincenzo Filicaia, Sonetto LXV, Per l’Arcadia di Roma, in Rime degli Arcadi, III, Roma, A. Rossi, 
1716, 186. 
2 Összehasonlító Irodalomtörténeti Lapok, (Acta Comparationis Litterarum Universarum, Kolozsvár,1877-
1888) 
3 Imre Sándor, Az olasz költészet hatása a magyarra, Budapesti Szemle, 1875, Imre Sándor irodalmi 
tanulmányai, II. köt., Budapest, 1897. 
4 Emerico Várady, La letteratura italiana e la sua influenza in Ungheria, I. Storia, II. Bibliografia, Roma, 
ISEO, 1933-1934. 



25 

 

főleg az olasz költészet magyarországi kisugárzásáról,1 amelynek első főműve 
Arany János Zrínyi és Tasso c. akadémiai székfoglaló tanulmánya volt. A XIX. 
század végének és a XX. század első felének magyar-olasz irodalmi 
kapcsolatokról írt munkái a pozitivizmus jegyében születtek, és első céljuk az 
adatfeltárás és a bibliográfiai anyag összegyűjtése volt, de sajnos ennek nem lett 
visszhangja az irodalomtörténeti kézikönyvekben, pedig a gazdag anyag alapján 
Horváth János már 1927-ben megállapította A magyar irodalmi népiesség Faluditól 
Petőfiig című művében, hogy Olasz iskoláról nem szólnak irodalomtörténeteink, pedig 
minden jel arra vall, hogy Faludi azt kezd. S a magyar lírában nem is hagyománytalan az ő 
ízlése. Balassi, Rimay, Zrínyi  Miklós szintén merítettek abból a forrásból….. Himfy és 
Csokonai követi Faludi példáját. Ez olaszos iránynak, bármily szűk körű a XVIII. 
századvég többi iskolájához viszonyítva, kétségtelen jelentősége van a dalszerűség és 
formaérzék (különösen a rímelés) fejlesztése körül.2  

Az olasz költészet irodalmi hatásának kutatását Horváth János egy fiatal 
tanítványa, Szauder József vállalta fel. Ő másképp értelmezte a magyar-olasz 
irodalmi kapcsolatok és elsősorban a XVIII. századi magyar irodalmat ért olasz 
hatások kutatását. 3  Ezt egy nagy tanulmányban hirdette meg, amelyet az 
Egyetemes Philológiai Közlöny 1943, évi számában jelentet meg A magyar-olasz 
tanulmányok mérlege címmel. Szauder 1947-ben Zambra Alajos professzor halálát 
követően a pesti olasz tanszék megbízott vezetője lett, de végül a jobb káder, a 
Római Magyar Akadémia 1947 utáni igazgatóját, a humanizmus kutató Kardos 
Tibort nevezték ki új tanszékvezetőnek, és az italianista Szaudert áthelyezték a 
XVIII. századi magyar irodalomtörténeti tanszékre. Ezt követően az MTA 
Irodalomtudományi Intézetének lett egyik alapító tagja, barátja, Klaniczay Tibor 
mellett, és a Szegedi Egyetem irodalomtörténeti intézetének lett vezetője. Ez idő 
alatt elsősorban magyar irodalomtörténeti kutatásokkal foglalkozott, de 1963-
ban megjelentette korábbi italianisztikai tanulmányait,4 és ettől kezdve részt vett 
a Nemzetközi Italianisztikai  Társaság (AISLLI) tudományos munkáiban. 1970-
től az 1975-ben bekövetkezett haláláig a Római La Sapienza Tudományegyetem 
magyar tanszéknek vendégtanára volt. Ez idő alatt a magyar-olasz irodalmi 
kapcsolatokkal foglalkozó tanulmányait főleg olasz nyelven írta és olasz 
konferenciák tanulmányköteiben jelentek meg. Ezeket lefordítva a halála után 40 

 
1  Heinrich Gusztáv, Boccaccio a XVI. századi költészetünkben, 1880Kaposi József,  Dante 
Magyarországon, 1911;  Zambra Alajos, Metastasio, „poeta cesareo” és a magyar iskoldráma a XVIII. 
században, „Egyetemes Fhilológiai Közlöny, 1919; Waldapfel József, Balassi, Credulus és az Olasz 
irodalom, „Corvina”, 1921, „Irodalomtörténeti Közlemények”, 1937; Kastner Jenő, Olaszos irány 
XVIII. századi költészetünkben, EPhK, 1923; Koltay Kastner Jenő, Olasz magyar művelődési 
kapcsolatok, Budapest, Magyar Szemle Társaság, 1941. 
2 Horváth János, A magyar irodalmi népiesség Balassitól Petőfiig, Budapest, MTA, 1927, Akadémiai 
Kiadó, 1978. 34; A magyar irodalom fejlődéstörténete, Akadémiai, 1976, 211-212.  
3 Szauder József, Olasz irodalom – magyar irodalom, Szépirodalmi, 1963. 
4 Olasz irodalom – magyar irodalom, Budapest, Szépirodalmi, 1963 



26 

 

évvel fia, Szauder Ipoly jelentette meg. 1  A kötetben magyarra lefordított 
tanulmányok elsősorban a XVII-XVIII. századi magyar-olasz irodalmi 
kapcsolatokkal foglalkoznak (Petrarca Secretuma a XVII. századi magyar kultúrában, 
Muratori a XVIII. századi magyar irodalomban, A magyar és olasz Settecento irodalma, 
Faludi Ferenc és Itália, Olasz hatások a XVIII. századi magyar kultúrában, Metastasio 
Magyarországon, Csokonai és Metastasio, Csokonai olaszos rokokó költészete.).   

Szauder József a magyar irodalmat ért olasz hatások vizsgálatára 
legalkalmasabbnak Faludi Ferenc és Csokonai Vitéz Mihály költészetét tartotta. 
Faludi Ferenc Udvari emberé-ről írta doktori disszertációját 1941-ben, majd 1948-
ban nagy tanulmányt írt Faludi Ferenc római latin naplójáról, az  Omniáriumról. 
Olasz nyelvű tanulmányaiban egyértelműen kimutatta, hogy Faludi Ferenc 
magyar verseit az Olaszországban megismert olasz árkádikus- rokokó költészet 
hatása alatt írta. Érdekes módon azt, hogy Faludi Ferenc árkádikus költő volt, 
azt nem ő, hanem felesége és munkatársa Szauderné Kovács Mária találta meg a 
római Biblioteca Angelicában örzött Árkádia-levéltárban, amely szerint Faludi 
1743-ban (Voltaire-rel együtt) felvételt nyert az „árkászok” közé Carpato 
Dindimeio néven.2  

Szauder József öt éves római tartózkodása alatt Csokonai Vitéz Mihályról 
tervezett monográfiáján dolgozott, akit már egy 1967-ben egy olasz 
tanulmányának címének azt a címet adta: Csokonai olasz rokokó-költészete.3 Szauder 
József nem tudta befejezni élete főművének szánt Csokonai monográfiáját, mert 
olaszországi kiküldetését követően tragikus hirtelenséggel 58 éves korában 
meghalt. Az addig elkészült fejezeteket és a korábbi Csokonai tanulmányokat 
Szauder Mária szerkesztette kötetbe, amelyet 1980-ban az Akadémiai Kiadó 
adott ki Az éj és a csillagok. Tanulmányok Csokonairól című majd 400 oldalas 
kötetben.  

Engem még fiatal középiskolai tanár koromban Szauder József vett fel az 
Irodalomtudományi Intézetbe pedagógus-kutatónak, és arra bíztatatott, hogy  a 
XVIII. századi olasz-magyar kapcsolatokkal foglalkozzam. Ugyanezt javasolta 
Vajda György Mihály professzor Pál Jóska barátomnak is. Egyszerre jelentek 
meg az ő Neoklasszicizmusról, és az én Árkádikus kultúráról írt köteteink.4 De 
hiába volt Horváth János alapvető megállapítása a XVIII. századi magyar 

 
1 Vö., Szauder J.,  Magyar irodalom – Olasz irodalom, szerk. Sárközy Péter, Argumentum, 2013. 
2 Szauder Mária Faludi Ferenc a Római Árkádia tagja , Irodalomtörténeti Közlemények, 1982,  448–
451. A tanulmány a szerző betegsége miatt előszor olasz nyelven került bemutatásra az 1979-ben 
az MTA és a velencei CINI Alapítvány konferenciáján: Venezia, Italia, Ungheria fra Arcadia e 
Illuminismo, szerk. Köpeczi Béla és Sárközy Péter, Akadémiai, 1982, 283-293, majd a szerző halála 
után az Irodalomt9rténeti Közleményekben magyarul is.. 
3  J. Szauder, Il rococò all’italiana del Csokonai, in Italia e Ungheria, dieci secoli di rapporti letterari 
(Olaszország és Magyarország. A magyar-olasz irodalmi kapcsolatok tíz évszázada), szerk. 
Mátyás Horányi és Tibor Klaniczay, Budapest, Akadémiai,1967. 227-239. 
4 Pál József, A neoklasszicizmus poétikája, Akadémiai, 1988; Sárközy Péter, Petrarcától Ossziánig. Az 
olasz költészetértelmezés  megújulása a XVIII. században,Akadémiai, 1988. 



27 

 

irodalom „olasz irányáról”, illetve Szauder József Fauldi Ferencről és Csokonai 
Vitéz Mihály olasz rokokós (azaz, árkádikus) költészetéről írt tanulmányai (nem 
is szólva az olasz költészet magyarországi kisugárzásának elfogadtatásáért 
folytatott harcainkról), a hazai irodalomtörténészek máig fenntatásokkal vannak 
az olasz hatás és főleg a magyar árkádikus költészet  meglétét hangsúlyozó 
álláspontokkal szemben. A magyar irodalomtörténészeink többsége1 nem tudja 
elfogadni, hogy miért épp az olasz irodalom lett volna ilyen nagy hatással a 
XVIII. századi magyar kultúrára és még a magyar költőkre is. Erre szeretnék 
ebben az írásomban megfelelni.  

  
2. Miért pont az Árkádia?   
 

A  válasz erre a kérdésre igen egyszerű: Azért, mert a XVIII. század elején, a 
Buda  visszafoglalása és a Rákóczi szabadságharc, majd az 1716-17-es délvidéki 
háború, a törökök egész országból történt végeleges kiűzése után az 
ellenreformációban megerősödött katolikus egyház vette át a Magyar Királyság 
kulturális életének és az oktatásnak irányítását (egy-két hagyományos kálvinista 
kollégium és akadémia kivételével). Mivel Nagyszombaton kívül nem voltak 
otthoni egyetemek, a főpapság és a jezsuita, valamint a piarista rend számára a 
felsőfokú képzés színhelye Róma volt. Az 1690-ben Krisztina svéd ex-királyné 
római udvarában megalakult Árkádia Akadémia alapításától kezdve a pápai 
udvar és a római katolikus egyház támogatását élvezte. A kor összes pápája, a 
Rómában megforduló olasz városokból és külföldről érkező szinte összes 
kardinális és az összes katolikus uralkodó, mint a Bécs városát felmentő lengyel 
király, Jan Sobekiski, és az összes pápai látogatásra érkező katolikus uralkodó, 
mint a svéd XIII. Károly és IV. Gusztáv Adolf, vagy  a Habsburg herceg, a 
leendő II. József császár, az Árkádia Akadémia tiszteletbeli felkért tagja lett 
(arcadi acclamati). Az akadémia év megnyitása Karácsonykor volt, és Jézus 
Krisztus születésének megünneplésére szolgált. Az ünnepi üléseket 
a  Capitoliumon, a római városházán, vagy valamelyik híres kardinális római 
palotájában tartották. Az árkádikus költők ott olvasták fel egymásnak verseiket, 
és a Rime degli Arcadi kiadványsorozat köteteit a legmagasabb egyházi 
személyiségeknek, katolikus királyoknak és az egyház hőseinek, mint a lengyel 
király, Jan Sobieski és Savoyai Jenő herceg, ajánlották.2 Ennek következtében 
természetes, hogy a XVIII. században hosszabb ideig Rómában élő magyar 
egyházi értelmiségiek, akár az akadémia tagjai lettek, mint a Gemanicum-

 
1  Ez alól talán csak a most elhunyt kiváló XVIII. századdal foglalkozó irodalomtörténész 
barátom, Bíró Ferenc volt kivétel. Vö., A magyar felvilágosodás irodalma, Akadémiai, 1994, negyedik 
kiadás 2010; Tanulmányok a magyar nyelv ügyének 18. századi történetéből, Argumentum, 2005, A 
legnagyobb pennaháború - Kazinczy Ferenc és a nyelvkérdés, Argumentum, 2010. 
2 Részletesebben ld. Sárközy Péter, Az árkádikus kultúra és Magyarország, in Uő., Az olasz negédes 
kertjében”, i.m., 198-213. 



28 

 

Hungaricumban 7 évig tanuló Kollonich Zsigmond (Eroteo Nafilio, 1699-ben), 
Patachich Ádám (Sirasio, 1739-ben), a római magyar gyóntatók, mint, Faludi 
Ferenc (Carpato Dindimeio,1743-ban), vagy Koller József (Umberto, 1780-ban), 
és társaik, a leendő püspökök, érsekek, akadémiai tanárok, közvetlen kapcsolatba 
kerültek a pápa és a katolikus egyház által fenntartott  és az egész olasz 
félszigetet behálózó Árkádia szalonokkal. Hasonlóképp a kor magyar neolatin 
költői figyelemmel kísérték az Árkádia tagok latin költészetét, és nem is egy 
közülük, mint Hannulik Krizosztom János (Seralbo Erimantico1782), 
GánóczyAntal (Florideno Meonio,1780), vagy Valla Jácint (Fidalce 
Ladonio1791) az Árkádia Akadémia tagjai közé kaptak felvételt.   

A század utolsó két évtizedében a magyar értelmiségiek, legyenek 
arisztokraták vagy egyházi emberek elsősorban a bécsi császárköltő, Pietro 
Metastasio melodrámáinak és az olasz opera egész Európát elbűvölő sikere miatt 
kezdett figyelni az olasz irodalom jelentős képviselőinek, köztük az árkádikus 
költők és a milánói felvilágosodók (Cesare Beccaria, Gaetano Filangieri) művei 
iránt. Ezzel szemben a század első felében az Itáliában megforduló 
irodalomszerető magyarokra nagy hatással volt, hogy az Árkádia ünnepi 
rendezvényein, és az Akadémia költőinek verseit tartalmazó kötetekben nagyon 
sok írás és vers foglalkozott Magyarország töröktől való felszabadításával. Jelen 
írásom második felében az árkádikus olasz kultúra és költészetnek egy olyan 
jellegzetességére szeretnék rámutatni, amelyről eddig a XVIII. századi magyar 
kultúráról foglalkozó munkákban (Jászay Magda könyvei kivételével) kevés szó 
esett. A jelenség az olasz árkádikus költészet egyik kedves témája, a 
Magyarországon folyó törökellenes győztes csaták és hőseik ünneplése volt, amit 
az olasz irodalomtörténetírás „Turco in Arcadia”-nak nevez.  

  
3. Magyarország felszabadításának híre az Árkádiában  
 

Az olasz félszigeten igen nagy figyelemmel kísérték Bécs 1783 évi majdnem 
sikeres török ostromát, Jan Sobieski lengyel király felszabadító hadjáratát, és ezt 
követően Buda és a Magyar Királyság török hódoltság alatti területeinek 
felszabadítását egészen Savoyai Jenő herceg 1716-17-es délvidéki hadjáratáig, és 
Belgrád felszabadításáig. 1   Elég, ha arra gondolnunk, hogy az 1716-ban 
Rómában alapított első olasz újságnak a szerkesztők azt a nevet adták: 
Magyarországi Napló, (Diario ordinario d’Ungheria). Azaz, 1716-1718 között a 
Rómában tartózkodó magyar értelmiségiek az akkor hetente háromszor 
megjelenő  egyetlen római napilapban rendszeres magyarországi tudósításokat 

 
1 Jászay Magda  könyveiben részletesen bemutatja a magyarországi törökellenes hadjáratokról írt 
olasz történeti és irodalmi műveket: Párhuzamok és kereszteződések, Budapest, Szépirodalmi, 1981, 
Cicero, 2000, 282-294, 385-388; A kereszténység védőbástyája olasz szemmel, Budapest, Nemzeti 
Tankönyvkiadó 1996, 249-295. Vö.: Buda visszafoglalásának emlékezete 1686, szerk. Szakály Ferenc, 
Budapest, Európa, 1986 



29 

 

olvashattak, és egy-két nap késéssel értesülhettek Zenta és Temesvár sikeres 
ostromáról, majd Belgrád visszafoglalásáról és a törökkel kötött 
békeszerződésről, amely szentesítette az egész Magyar Királyság területének 
felszabadítását.1 Az 1718-i évi pozserováci békét követően az első római napilap 
címében már nem szerepelt többé, hogy a lap magyarországi tudósításokat 
tartalmaz, ettől kezdve Római Napló címmel jelent meg 1874-ig.   

Természetesen egy percig sem lehet arra gondolni, hogy a század első két 
évtizedében a Rómában megforduló magyarok olvasták volna a  „Magyar 
Napló” című lap magyarországi déli határairól küldött hadi tudósításait, de arra 
igen, hogy Patachich Ádám, Faludi Ferenc, és mindazok, akik az árkádiai 
szalonok látogatói voltak, és a többi költészet iránt érdeklődő Collegium 
Germanicum et Hungariumban, vagy a jezsuiták és a piaristák híres 
kollégiumaiban felsőfokú tanulmányaikat végző, többnyire arisztokrata 
származású fiatalok érdeklődéssel olvashatták az árkádikus költők verseit 
tartalmazó kiadványsorozat, a Rime degli arcadi 1716 és 1781 között kiadott 
köteteinek példányait. Annál is inkább, mert főleg az első évfolyamokban igen 
sok szó esik a magyarországi hadjáratban elesett olasz hősökről, és az 
Árkádiában minden nagyobb török elleni győzelmet árkádikus verskötetekben, 
„költői koronákban” (corone arcadiche) ünnepeltek meg. És ez később sem 
lanyhult, ugyanis a versantológiák nem kronológiai sorrendben, hanem a lapokat 
szerkesztő Custode Generalik, az Akadémia „Fő őrzőinek” hívott elnökeinek 
válogatása szerint tették be a kötetekbe a korábban írt, sokszor a  már több éve 
halott költő-árkászok verseit is.  Számunkra az 1716. augusztus 5-én kiadott első 
kötet a legérdekesebb verse, a századforduló egyik neves költőjének, Alessandro 
Guidinek (1650-1712)  dicsőítő éneke a Buda ostroma során hősi halált halt 
római arisztokrata, Michele d’Aste báró hőstetteiről Vider Marte e Quirino (Látva 
Mars és Quirinális mezejét címmel). A vers alatt a következő megjegyzés 
található (Még Svédországi Krisztina királynő kérte meg, hogy a szerző írjon egy canzonét 
Michele d’Aste báró emlékére, aki Buda ostromakor halt meg. in Rime degli Arcadi, Tomo 
I., Roma, Stamperia di Antonio Rossi.1716.)2 A kiadvány szerkesztőjének, az 
akadémia első elnökének, a szintén neves költő, Giovan Maria Crescimbeninek 
választása sem lehetett véletlen, hiszen a kötet megjelenésekor, 1716. júliusában 
indult el Budáról Zenta felé seregével Savoyai Jenő a törökök végső kiűzését 
célzó hadjáratra. A második kötetben olvasható egy több, mint száz versből álló 
árkádikus versfüzér VI. Károly (III. Károly magyar király) császárrá való 
megkoronázása alkalmából (Crona arcadicadi sonetti per l’elezione al Trono Cesareo 
dell’Augustissimo Imperador Carlo VI. in Rime degli Arcadi, Tomo, II. Roma, u.o., 

 
1  Sárközy Péter: A római „magyarországi napló” tudósításai Savoyai Eugén herceg. 1716-1717. évi 
temesközi hadjáratáról. „Hadtörténelmi Közlemények.” 2016, 2, 582-598. 
2 Michele D’Aste emlékiratait Ernesto Piacentini olasz ferences tanár fedezte fel és jelentette 
meg először olaszul, majd magyar fordításban is. Vö.: Napló Budavár 1686 évi felszabadításáról, 
szerk., E. Piacentini. Budapest, Corvina,2000. 



30 

 

1716.). A harmadik kötetben pedig egy 150 versből álló ciklus ünnepli a Savoyai 
Jenő herceg által vezetett császári seregek első győzelmeit.1 Ezeket a verseket a 
szerzők az Árkádia híres kertjében, a Gianicolo domb tövében lévő palota előtti 
a Bosco Parrasiónak, a „Művészek Erdejé”-nek nevezett kis görög 
amfiteátrumában olvasták fel egymásnak, és még abban az évben meg is 
jelentették. Az 1717-ben kiadott IV. kötet elején Antonio Ottoboni herceg 
(árkádiai nevén Eneto Ereo) herceg üdvözli a győztes Eugenio Savoia herceget, 
Giá tragittasti il Savo című versével, amikor az Belgrád ostromára készülve 
csapataival átkelt a Száván. Mivel a Rime degli Arcadi sorozat kötetei nem 
kronológiukus sorrendben közölték az akadémia költőinek verseit, hanem a 
későbbi kötetekbe is felvették a több évvel korábban írt verseket. Így az 1747-
ben kiadott X. kötetben, melyben megemlékeznek Faustina Marattáról, közlik a 
költőnő 1717-ben a győztes magyarországi hadjárat alkalmából a VI. Károly 
császárnak írt üdvözlő ódáját. 2  Az Árkádia neolatin költőinek verseit 
összegyűjtött kötetben pedig (Arcadicorum Carmina) Szörényi László fedezte fel 
egy 1716-man elhunyt jezsuita árkádikus költő, Ubertino Carrara latin nyelvű 
énekét a zentai csatáról.3  

A Rime degli Arcadi utolsó kötete 1781-ben jelent meg. Ebben a kötetben már 
nem találhatók Magyarországgal kapcsolatos versek. de ennek az utolsó kötetnek 
is van magyar vonatkozása. Ugyanis az Árkádia Akadémia akkori fő gondnoka 
(elnöke),  Gioachino Pizzi az előszóban a kötetet  Ceri hercegének, a törökök 
kiűzése után nagy magyarországi birtokokkal rendelkező Baldassare Odescalchi 
hercegnek, az 1764-ben Mária Terézia királynő által alapított Magyar Királyi 
Szent István Rend tanácsosának ajánlotta.4 Elmondhatjuk tehát, hogy az olasz 
árkádikus költők 1716-1781 között kiadott könyvsorozata mindvégig 
tartalmazott magyar vonatkozású verseket, így ez is felkelthette a Rómában élő 
magyar magas egyházi megbízatásokra kijelölt arisztokraták és az akadémiai 
pályára készülő fiatal értelmiségiek érdeklődését az árkádikus kultúra és költészet 
iránt. Nem volt véletlen, hogy az iskolai színjátszásban bemutatott darabok 
között is nem egy olasz szerző drámái is bemutatásra kerültek előbb latin, majd 
magyar fordításban. Így ültette át magyarra Faludi Ferenc az Árkádia tagjának, 
Giuseppe Cordarának, a Collegium Germanicum-Hungaricum tanárának 
történelmi drámáját, a Caesar Aegyptus földjén Alexandriábant, majd mutatta be 

 
1 Varie Rime degli Arcadi in occasione delle presenti Vittorie riportate contro i Turchi delle armi 
Cesaree, in Rime degli Arcadi, tomo III., 341-392. 
2 Aglauro Cidonia, Donna, vid’io Gran Carlo. Allo Imperador Carlo VI, per le vittorie d’Ungheria, in Rime 
degli Arcadi, Tomo X, 1747, 26. 
3 in Summa. Tanulmányok Szelestei László tiszteetére, Piliscsaba, 2007, 305-321. 
4 A Don Baldassare Odescalchi, duca di Ceri, Commendatore dell’Ordine Reale di Santo Stefano d’Ungheria, 
in Rime degli Arcadi, Tomo XIV, Roma, Stamperia Paolo Giunchi, 1781. 



31 

 

diákjaival Nagyszombaton és Kőszegen. 1  Természetesen a század második 
felében már az iskoladrámák területén is Pietro Metastasio számított „császári 
költő”-nek.2 Ezt követték a század második felében a magyar arisztokrata és 
főpapi udvarokban bemutatott operák, amelyek legnagyobb részét olasz 
társulatok mutattak be olasz nyelven, olasz és német énekesek előadásában.  

Az első magyar költő aki  Metastasio és a korabeli költészet hatására írta első 
sorban saját maga részére „árkádikus” verseit a Rómában négy és fél évig 
gyóntatópapként élt Faludi Ferenc volt. Már életében nagy sikere volt olaszból 
fordított és kiváló stílusban átdolgozott erkölcstani könyveinek. Faludi Ferenc 
magyar irodalomtörténeti jelentőségét a kéziratban maradt verseinek halála utáni 
1787-es Révai Miklós által szerkesztett kiadásának köszönhető, mert egyúttal a 
magyar költészet megszabadulását jelentette a régi iskolás-klasszicista 
nyelvezettől, és a Petőfiig és Aranyig vezető irodalmi népiesség kezdetét 
jelentette. A század végén pedig Metastasio melodrámái és az olasz költők nagy 
európai sikere következtében több magyar költő, mint az Itáliában katonaként 
szolgáló Amadé László és Kisfaludy Sándor otthon pedig Kazinczy és Verseghy 
Ferenc, Görög Demeter, Döbrentei Gábor, figyelemmel kísérték és fordították 
Metastasio és az olasz írók műveit. A magyar árkádikus költészet igazi 
képviselője  Csokonai   Vitéz Mihály volt, aki a debreceni kollégiumban 
elkezdett olasz fordításainak köszönheti költői nyelvének kiformálódását, és 
ahogy Horváth János megállapította. a zeneiség és rímtechnika terén az olasz 
költészet közvetlen hatással volt költészetére, a magyar költői nyelv megújítására. 
Az Árkádia magyarországi kisugárzása az Árkádia pörrel ért véget, amelynek 
egyik legérzékenyebb értelmezője Pál József barátom volt.3 A Jó Isten éltesse 
sokáig!  

  
 

Sárközy Péter,  
a római La Sapienza Tudományegyetem nyugdíjas tanára,  

az olasz Árkádia Akadémia tagja 
  

 
1 Ceciclia Pilo Boyl Putifigari, Ceasar Aegyptus földjén Alexandriában. Olasz jezsuita iskoladráma Faludi 
Ferenc átdolgozásában, in A magyar színház születése, szerk. Demeter Júlia, Miskolc, 2000, 174-180; 
Sárközy Péter, Faludi és az iskolai színjátszás, in Uő., Faludi Ferenc 1704-1779, im., 113-138; 
2  Zambra Alajos, Metastasio „poeta cesareo” és a magyar iskoladráma a XVIII. században, 
«Egyetemes Philológiai Közlöny», 1919, 1-74. 
3 Pál József, A neoklasszicizmus poétikája, Akadémiai, 1988. 


