
53

Diana Mistreanu
Université de Passau

Empathie narrative, autothéorie  
et énactivisme chez  

Virginia Pesemapeo Bordeleau et Didier Eribon

Résumé

L’objectif de ce travail est double. D’un côté, il s’agit de revisiter, presque deux 
décennies après sa formulation, l’une des contributions les plus importantes à la 
compréhension du rapport entre la littérature et l’empathie, à savoir la théorie 
de l’empathie narrative de Suzanne Keen. D’un autre côté, cette contribution 
vise à explorer l’articulation entre l’empathie et l’autothéorie. À travers l’ana-
lyse de deux textes autothéoriques, l’un appartenant à la littérature française 
contemporaine et l’autre aux littératures autochtones du Québec, nous mettons 
en évidence les stratégies déployées dans la construction de plusieurs processus 
empathiques. Nous montrons aussi que l’autothéorie nous permet d’élargir la ca-
tégorisation de l’empathie proposée par Keen, en y ajoutant encore une catégorie, 
à savoir celle de l’empathie pour soi (self-empathizing).

Mots-clés : empathie narrative, autothéorie, énactivisme, théorie du care, Didier 
Eribon, Virginia Pesemapeo Bordeleau

Abstract

The aim of this contribution is twofold. On the one hand, it revisits, almost two 
decades after its formulation, one of the most important contributions to the un-
derstanding of the relationship between literature and empathy, namely Suzanne 
Keen’s theory of narrative empathy. On the other hand, I aim to explore the link 
between empathy and autotheory. Through the analysis of two autotheoretical 
texts, one belonging to contemporary French literature and the other to the Indi-

https://doi.org/10�14232/lh.2025.1.4

https://doi.org/10.14232/lh.2025.1.4


Diana Mistreanu

54

genous literatures of Quebec, I highlight the strategies deployed in the construc-
tion of several empathetic processes. I also show that autotheory allows us to 
broaden the categorization of empathy proposed by Keen, by adding another 
category, namely that of “self-empathizing”.

Keywords: narrative empathy, autotheory, enactivism, care theory, Didier Eri-
bon, Virginia Pesemapeo Bordeleau

Introduction : autothéorie, énactivisme et empathie

Depuis la publication de la première monographie qui lui a été consacrée, à savoir 
l’ouvrage de Lauren Fournier Autotheory as Feminist Practice in Art, Writing, and 
Criticism, la notion d’autothéorie fait l’objet d’un nombre grandissant de travaux 
dont les buts sont d’en saisir les particularités narratives et esthétiques, d’en retra-
cer la filiation intellectuelle, et de mieux comprendre le rapport qu’un projet au-
tothéorique entretient avec le monde. Lauren Fournier définit l’autothéorie non 
pas comme un genre, mais comme un « élan » (2022, 1) consistant à entrelacer 
dans une œuvre l’expérience intime et la réflexion théorique – en général philoso-
phique, sociologique, politique ou esthétique. Si l’autothéorie n’est pas le propre 
de la littérature, sa nature étant intermédiale, la recherche a tâché d’en examiner 
les expressions littéraires, se penchant, par exemple, sur la réflexion ayant pour 
objet la pratique esthétique chez Gwenaëlle Aubrey (Savard-Corbeil 2023), sur 
la dimension autothéorique des littératures autochtones du Canada (Papillon 
2023), sur les dimensions linguistique et générique de l’autothéorie chez Shu-
mona Sinha (Rice 2025  ; Weissmann 2025) ou sur le caractère autothéorique 
de l’œuvre d’Annie Ernaux (Volland 2023). Inscrite dans cette lignée de travaux, 
cette contribution examine deux ouvrages autothéoriques de langue française à 
travers le prisme de la théorie de l’empathie narrative de Suzanne Keen. Il s’agit 
d’un texte appartenant aux littératures autochtones du Québec, « Chialage de 
métisse » de l’écrivaine eeyou Virginia Pesemapeo Bordeleau (1984), d’abord 
publié dans un numéro spécial de la revue Recherches amérindiennes au Québec 
consacré aux femmes autochtones, et repris un an plus tard dans le magazine 
féministe La Vie en rose, et du dernier essai du sociologue français Didier Eribon, 
Vie, vieillesse et mort d’une femme du peuple (2023). Nous montrerons, à travers 
la lecture de ces textes, que l’élan autothéorique exige de repenser et permet de 



Empathie narrative, autothéorie et énactivisme chez Virginia Pesemapeo Bordeleau et Didier Eribon

55

développer encore davantage la théorie de l’empathie narrative de Keen. La pre-
mière partie de cette contribution reprend ainsi les fondements de ses travaux, 
presque deux décennies après leur formulation ; la deuxième partie examine un 
texte non occidental où l’empathie narrative est mise au service de la recons-
truction d’une communauté, alors que la dernière partie suggère, à travers l’essai 
d’Eribon, qu’il existe une catégorie d’empathie narrative n’ayant pas été prise en 
compte par Keen, que nous nommerons « l’empathie pour soi » (self-empathi-
zing) et dont nous mettrons en évidence les rouages.

Presque vingt ans plus tard : la théorie de l’empathie narrative  
de Suzanne Keen

La théorie de l’empathie narrative de Suzanne Keen, exposée dans son livre Em-
pathy and the Novel (2007), découle du renouveau de l’intérêt pour la récep-
tion des textes littéraires à l’âge des études littéraires cognitives. Ces dernières 
cherchent, entre autres, à approfondir les théories de la réception de la lecture 
formulées au XXe siècle par l’école de Constance, notamment par Robert Jauss 
et Wolfgang Iser. Elles étudient ainsi le fossé entre le lecteur réel et le lecteur 
abstrait ou idéal postulé par la narratologie classique. Si les travaux de Keen sur 
l’empathie s’enracinent dans la prise de conscience de l’écart entre les deux, le 
modèle de l’empathie narrative qu’elle propose reste toutefois purement théo-
rique et constitue, presque deux décennies après sa formulation, un terrain qui 
mérite non seulement d’être revisité, mais aussi approfondi.

Postulant le fait que l’empathie narrative est stratégique, c’est-à-dire qu’elle 
relève de l’intention de l’auteur à amener le lectorat proche de l’expérience du 
monde d’un personnage individuel ou collectif, Keen affirme que l’empathie 
est obtenue par le maniement de techniques et catégories narratives (l’action, la 
vitesse et la durée, les personnages, le chronotope, etc.) à l’intention du public 
qu’un·e écrivain·e a dans l’esprit lorsqu’il ou elle construit son œuvre. La théo-
ricienne distingue ainsi trois types d’empathie, à savoir l’empathie stratégique 
limitée (bounded strategic empathy), l’empathie stratégique diplomatique (am-
bassadorial strategic empathy) et l’empathie stratégique diffusée (broadcast strate-
gic empathy). La première est adressée à un groupe de l’intérieur, par un de ses 
membres, accentuant le fond expérientiel partagé et la familiarité existante au 
sein d’une communauté. L’empathie stratégique diplomatique est au contraire 



Diana Mistreanu

56

dirigée vers l’altérité, afin de cultiver son empathie pour un groupe et pouvant 
être liée à un désir de reconnaissance, d’assistance ou de justice. Enfin, l’empathie 
stratégique diffusée s’adresse à l’audience la plus vaste possible, soulignant l’hu-
manité commune à toute notre espèce (Keen 2007 ; 2008).

Si le triptyque empathique proposé par Keen se veut une grille préliminaire 
universelle pour l’interprétation du littéraire, à l’aune de la production auto-
théorique, il s’avère cependant à la fois insuffisant et un point de départ pro-
ductif pour penser la relation entre autothéorie et empathie. Plus précisément, 
si Keen affirme qu’un même texte peut s’adresser à plusieurs types de public, 
ce qui est souvent le cas des textes autothéoriques, la relation que ces derniers 
entretiennent avec l’empathie de leur lectorat exige de nuancer et de développer 
les catégories qu’elle propose. Nous montrerons ainsi dans les deux parties sui-
vantes que, d’un côté, l’empathie stratégique limitée déployée dans une œuvre 
autothéorique peut posséder un caractère éminemment énactiviste, c’est-à-dire 
façonné par le réel et visant à l’influencer, à le modeler (Hutto et Myin 2024), 
s’adressant à la communauté d’origine de l’auteur·e non pas pour renforcer les 
liens, mais pour les (re)créer, afin de, justement, faire communauté lorsque cette 
dernière est dissoute ; d’un autre côté, nous soulignerons le besoin d’ajouter une 
quatrième catégorie à celles proposées par Keen, l’autothéorie se constituant 
non seulement comme un projet visant à se faire entendre et comprendre par 
autrui, mais aussi comme un effort de compréhension de soi – dimension cen-
trale, point déclencheur et même méthode de certains projets autothéoriques.

Refaire (le) monde : l’empathie après l’apocalypse

Comme le précise Joëlle Papillon, même si la notion d’autothéorie n’est pas ex-
plicitement utilisée dans les littératures autochtones du Canada, elle y est toute-
fois souvent présente. En effet, les textes autochtones contemporains, terrain de 
reconstruction de visions du monde invisibilisées, voire détruites par la coloni-
sation, sont traversés par une veine autothéorique qui s’explique aussi par leur 
appartenance à des cultures non occidentales où la théorie et l’expérience ne sont 
pas conceptualisées comme séparables, mais où au contraire, elles constituent 
un binôme, une dyade dont les éléments s’influencent mutuellement. Dans cer-
taines visions du monde des Autochtones du Québec – province dont les onze 
nations autochtones comptent ensemble 205 010 habitants et constituent, selon 



Empathie narrative, autothéorie et énactivisme chez Virginia Pesemapeo Bordeleau et Didier Eribon

57

le recensement de 2021, 2,5 % de la population – le vécu apparaît comme une 
théorie, et la théorie découle directement du vécu. Qui plus est, la littérature 
autochtone contemporaine écrite au Québec puise sa source dans les principes 
mêmes de l’autothéorie, bien avant que cette notion, ou d’autres notions simi-
laires, soient proposées par la critique littéraire occidentale. L’essai fondateur de 
1976 de l’Innue An Antane Kapesh, Eukuan nin matshi-manitu innushkueu / Je 
suis une maudite Sauvagesse, est, en effet, un texte dans lequel l’écrivaine dénonce 
le colonialisme et l’écoracisme que sa communauté subit, en s’appuyant sur son 
vécu pour politiser une pensée décoloniale, qui protège et prenne soin à la fois 
de l’environnement et de l’être humain qui fait partie de ce dernier. An Antane 
Kapesh, par ailleurs cheffe du conseil de bande de Matimekosh de 1965 à 1967, 
dénonce avec colère et énergie la violence coloniale perpétrée par « le Blanc ». 
Il s’agit notamment de la sédentarisation des nations nomades ou semi-nomades, 
de la constitution des réserves et de la création des écoles résidentielles, fermées 
à la fin du XXe siècle et où l’on a commis un « génocide culturel » (Truth and 
Reconciliation Commission of Canada 2015, 1) teinté de harcèlement émotion-
nel, physique et sexuel envers les enfants autochtones, et allant jusqu’au viol et 
au crime.

Comme dans l’œuvre d’An Antane Kapesh, dans la production autothéo-
rique autochtone du Québec, il s’agit souvent de refaire (le) monde après l’« apo-
calypse », c’est-à-dire la colonisation et la disparition des mondes autochtones 
tels que ceux-ci existaient avant la sédentarisation forcée. Recréer une commu-
nauté passe en l’occurrence par la création d’un espace de prise de conscience 
du traumatisme et d’expression de la douleur, la colère et l’injustice affective et 
épistémique vécue aux mains d’autrui. Cela passe aussi, au niveau rhétorique, 
par ce que Gayatri Spivak appelle « l’essentialisme stratégique » (cf. Landry et 
MacLean 1996), à savoir la mise en relief des caractéristiques identitaires d’un 
groupe minoritaire, la réactualisation d’un héritage commun pour renforcer la 
représentation de soi d’une communauté. Chez l’écrivaine eeyou Virginia Pe-
semapeo Bordeleau, cette technique est mise au service de la création aussi bien 
d’une empathie limitée que d’une empathie diplomatique, l’écrivaine s’adressant 
en même temps aux membres de sa communauté et aux populations allochtones 
avec lesquelles les nations autochtones coexistent et dont ils partagent le monde. 
Ainsi, dans son « journal intime et politique », Bordeleau dénonce les effets né-
fastes du colonialisme en s’adressant aux membres les plus proches de sa com-
munauté, à savoir à sa propre fratrie, dans l’objectif de rendre conscient·e·s ses 



Diana Mistreanu

58

nombreux frères et sœurs de la façon dont l’histoire récente a façonné et influen-
cé l’organisation même de leur famille : « Chers frères et sœurs / Vous l’saurez 
peut-être jamais / À quel point je m’en suis fait pour vous autres / Quand le soir 
on arrivait de l’école / Avec la maison sale pour nous accueillir / Avec le souper 
qui était jamais préparé », et d’ajouter « Vous l’saurez peut-être pas que ça vous 
faisait mal à vous autres aussi » (1984, 30).

Le dialogue avec sa famille, et partant, avec la nation eeyou, se poursuit, l’au-
trice évoquant la violence physique de son père envers la mère (« Le temps où 
y battait m’man, par exemple, c’était effrayant ! Je me souviens que vous aviez 
peur », 1984, 30), à laquelle s’ajoutent l’alcoolisme de la mère qui délègue les 
tâches et les soins maternels à sa fille aînée, l’autrice du texte (1984, 31), et la 
négligence et l’absence émotionnelle des deux parents, qui s’avèrent incapables 
de se montrer présents, empathiques et attentifs aux besoins psychologiques des 
enfants : « Y étaient occupés, l’un à battre, l’autre à se faire battre. D’ailleurs y 
vous ont jamais entendus. Jusqu’à temps que j’me fâche » (1984, 30-31). L’écri-
vaine narre ainsi, par des touches minimalistes, l’histoire de son enfance, qui se 
superpose à l’histoire de la sédentarisation des Autochtones. L’intime et le po-
litique s’enchevêtrent inextricablement mais subtilement dans le texte, le collec-
tif résonnant constamment en contrepoint au personnel, souvent sous la forme 
d’allusions et d’une chronologie fracturée entre un « avant » (exprimé à travers 
l’imparfait de l’indicatif ) et un « après » laissant entrevoir un choc violent entre 
les deux temporalités : « Maman, c’était une femme des bois, une “sauvagesse”, 
comme y l’appelaient. Quand êtait jeune, ’avait l’habitude de chasser comme un 
homme, fille forte parmi les siens. Un jour, a rencontré un beau trappeur blanc 
passant par là, et j’crois bien qu’y se sont aimés. C’était not’ père. Au début, y 
ont vécu dans le bois, la vie traditionnelle des Indiens » (1984, 32). La décision 
du père selon laquelle les enfants doivent aller à l’école « des Blancs parce que 
lui était blanc » (1984, 32) déclenche le renoncement au nomadisme, suivi de 
la perte des liens avec la communauté et le mode de vie de la mère ; cela entraîne 
des transformations néfastes, laissant des traces aussi bien sur l’esprit que sur le 
corps de celle-ci : « M’man arrivait pas à s’habituer à une vie proche de la ville, 
la culture blanche venait de l’abattre pour de bon, à même sa force de femme 
comme une chain-saw abat un arbre dans le fin fond des bois, afin d’y bâtir une 
usine, avec une ville pour aller avec. M’man, avec sa boisson, c’était sa façon à 
elle de dire “non” » (1984, 32). L’alcoolisme et la dépression de la mère sont des 
réactions à son déracinement et à la contrainte de vivre d’une façon qui ne corres-



Empathie narrative, autothéorie et énactivisme chez Virginia Pesemapeo Bordeleau et Didier Eribon

59

pond pas à sa culture d’origine et à ses besoins, mais qu’elle accepte comme un sa-
crifice nécessaire pour offrir à ses enfants un avenir dans un contexte colonial. Le 
déséquilibre de pouvoir entre les populations allochtones et les peuples autoch-
tones du Québec constitue le contexte de cette vie. Cela est rendu explicite dans 
ce passage faisant allusion non seulement au racisme subi par les Autochtones, 
mais aussi au cadre légal qui les rend subalternes (Spivak 1988, 271-313), à savoir 
la Loi sur les Indiens adoptée en 1876 et, après de nombreux amendements, tou-
jours d’actualité en 2024 : « A pouvait pas tellement parler, la loi était pas pour 
elle, et pas plus pour les autres Indiens qui étaient traités comme des enfants à 
l’époque. Pis quand t’as pas la langue des plus forts, ben t’es perdant […] » (1984, 
32). Suit la mention des écoles résidentielles, dont les dernières ont fermé leurs 
portes en 1996 et 1997 ; l’autrice évoque l’obligation, pour les enfants autoch-
tones non métissés, de passer l’année scolaire loin de leur famille, et elle réfléchit 
au caractère violent et traumatique de cette expérience  : « Je voyais mes amis 
indiens qui étaient obligés d’aller loin dans une école blanche pour tout l’année 
scolaire ; y r’venaient seulement l’été. Toute l’année scolaire loin de leur famille, 
ça devait être dur » (1984, 32).

La dimension politique du texte devient encore plus explicite à la fin, quand, 
faisant écho à la devise du projet éducationnel colonial visant à « tuer l’Indien 
dans l’enfant », l’autrice révèle la raison de la rédaction de son « journal intime 
et politique ». Devant la perte des langues autochtones menaçant les commu-
nautés du Québec et constituant un véritable « patrimoine en danger » (Dra-
peau 2011), Bordeleau oppose, dans ce texte de 1983, sa propre résistance et celle 
des autres Autochtones :

Aujourd’hui, la plupart de nous autres on a perdu la langue de not’ 
mère, faut croire que c’est ce qu’y voulaient. […] Le cœur m’a fait 
mal. Pis je m’suis dit : faut faire quequ’chose avant qu’y soit trop 
tard. Pis j’me rends ben compte que j’suis pas la seule qui s’est dit 
ça. […] Vous autres pis moé, on s’occupe chacun à not’ manière […] 
de rescaper l’Indien en dedans de nous. […] C’est pour ça qu’avec 
le rythme, le ton, j’ai envie de vous dire la beauté de not’ race, j’ai 
envie de vous dire en beaux mots ben cordés tout ce qu’elle a dans 
le cœur de beau pis de grand… (1984, 32)



Diana Mistreanu

60

L’expérience familiale et le vécu donnent donc lieu aussi bien à un engage-
ment en faveur de la justice sociale pour les nations autochtones, qu’à un art 
poétique expliqué dans les dernières lignes du texte, ou le politique, le poétique 
et l’intime se rejoignent dans l’intention de la genèse d’une empathie et d’une 
prise de conscience des Autochtones envers leur propre situation, mais aussi des 
Allochtones envers les conséquences de projets politiques antihumains. Dans une 
logique similaire, mais à une autre époque et dans un contexte culturel, social et 
politique différent, le point de départ et le centre du dernier essai autothéorique 
de Didier Eribon est lui aussi enraciné dans l’expérience autobiographique fami-
liale de l’auteur, accordant une importance similaire à la figure de la mère.

Self-empathizing : écriture autothéorique et compréhension de soi

L’un des pionniers de l’écriture autothéorique en France, avec son Retour à Reims 
(2009) où il réfléchit sur la notion de classe sociale à la suite de la mort de son 
père, Didier Eribon revient avec un essai portant cette fois-ci sur sa mère. Vie, 
vieillesse et mort d’une femme du peuple narre l’installation de la mère dans une 
maison de retraite, l’Ehpad de Fismes, suivie de sa disparition sept semaines plus 
tard, provoquée par le choc biographique que cette expérience a signifié pour elle, 
et par le « syndrome de glissement » qu’elle a déclenché. Sur ce dernier, l’auteur 
écrit  : «  Ce n’est qu’après-coup que je me suis renseigné sur le “syndrome de 
glissement”, puisque c’est bien de cela qu’il s’est agi. Il se caractérise, selon les 
gériatres français qui ont élaboré cette notion, par un “renoncement à se battre et 
à déployer toute l’énergie nécessaire pour survivre” » (Eribon 2023, 136). Avant 
de continuer, Eribon fait référence, en note de bas de page, à un article de Thomas 
Desmidt de 2019 et à la thèse, datant de 1956, de Jean Carrié, Les Modes de décès 
des vieillards à l’hospice, qui aurait été le premier travail portant sur cette notion : 

« Dans les articles qui sont consacrés à ce syndrome, je lis qu’il survient après un 
choc physique ou psychologique lié à une maladie, une opération chirurgicale, 
un accident, un deuil… Je lis aussi que “l’entrée dans une maison de retraire vécue 
comme un abandon” figure assez haut dans la liste des “chocs” susceptibles de le 
déclencher » (2023, 136-137), continue-t-il.

Dès lors, l’ouvrage se constitue comme un réseau de touchantes confessions 
autobiographiques et de réflexions théoriques agencées de façon à illustrer, mais 
surtout à comprendre, différentes dimensions de l’expérience que la perte de sa 



Empathie narrative, autothéorie et énactivisme chez Virginia Pesemapeo Bordeleau et Didier Eribon

61

mère signifie pour son auteur. Plusieurs voix résonnent en harmonie dans le texte, 
se complétant l’une l’autre dans une polyphonie conférant à l’ouvrage un carac-
tère à la fois profondément personnel et riche du point de vue théorique : la voix 
du fils devenu orphelin, celle de l’adulte en deuil, et enfin, celle du chercheur et 
du sociologue conscient non seulement de la dimension intime, mais aussi des 
couches sociales, culturelles et politiques qui façonnent le vécu. Or, l’un des en-
jeux de cet appareil autothéorique est la construction d’une empathie pour soi, 
qui se décline à travers une triple méthodologie, à savoir : l’intersubjectivité entre 
l’identité et l’altérité, entre la mère et le fils ; l’appel à la théorie devenue méthode 
d’investigation et de compréhension de l’intime ; et enfin, la création, à travers la 
pratique de la citation, génératrice par ailleurs d’une dense intertextualité, d’une 
communauté affective de personnes et de personnages ayant vécu une expérience 
similaire à celle de l’auteur.

L’ouvrage est ainsi traversé par le fil rouge de l’intersubjectivité reliant la mère 
au fils. S’il existe des travaux qui mettent un signe d’équivalence entre l’inter-
subjectivité et l’empathie (Le Run 2014), les deux apparaissent pourtant comme 
deux processus distincts chez Eribon, où la première reste le cadre de la relation 
entre deux sujets, alors que la seconde intervient à des moments précis, souvent 
à travers une intention, un effort affectif et cognitif. La mère et le fils constituent 
ainsi une dyade où le dernier cherche souvent à se comprendre en comprenant sa 
mère, l’analyse de l’expérience de celle-ci devenant la clé pour accéder à l’empa-
thie envers soi-même. L’auteur est conscient du caractère sollicitant de ce travail 
qu’il transforme malgré tout en méthode : « Il me fallait donc m’efforcer de la 
comprendre, de comprendre ce qu’elle était, pourquoi et comment elle l’était 
devenue, en mettant de côté mes réactions spontanées de consternation » (2023, 
225-226). La compréhension de l’autre exige toutefois chez lui un détour par 
la théorie, mise au service du développement de l’empathie pour la figure ma-
ternelle, comme il le mentionne quand il prend la décision d’installer sa mère 
dans une maison de retraite : « Je ne savais que penser. J’étais perplexe et triste. 
Et je me disais qu’il me faudrait relire La Vieillesse de Simone de Beauvoir et La 
Solitude des mourants de Norbert Elias pour mieux comprendre la situation et 
mieux y agir » (2023, 38). La lecture théorique devient ainsi instrument de ré-
gulation émotionnelle et cognitive, aide et vecteur d’action. De même, la théorie 
est évoquée pour expliquer le réel. Par exemple, c’est en faisant appel à la « loi de 
conservation de la violence sociale » de Bourdieu que l’auteur éclaircit le racisme 
de sa mère :



Diana Mistreanu

62

[…] là où il y a eu violence, il y aura violence ; ceux qui en ont été les vic-
times la reproduiront sur d’autres. La véhémence de ma mère quand 
elle regardait la télévision et invectivait ceux qu’elle voyait à l’écran 
n’avait, je crois, d’autre signification que celle-ci : éternelle inférieure, 
elle s’accordait à elle-même, par la méditation de ces détestations, le 
seul sentiment de supériorité qui lui était socialement permis. La di-
gnité tristement distinctive de ne pas appartenir à des catégories à 
ce point stigmatisées ou stigmatisables que même quelqu’un comme 
elle pouvait les ostraciser et les insulter. (2023, 226)

En outre, il existe des passages où la mère cherche à créer de l’empathie pour son 
propre vécu en faisant appel à l’expérience de vie de son fils. Par exemple, même 
si l’auteur est le seul de ses quatre enfants à être devenu un transfuge de classe, 
et donc le moins enclin à continuer d’avoir des expériences communes avec la 
mère, lorsque celle-ci tombe amoureuse alors qu’elle est déjà à la retraite, c’est 
sur la validation et la compréhension de Didier qu’elle compte. Elle lui révèle 
ainsi, avant d’en parler à ses frères, l’histoire d’amour qu’elle est en train de vivre : 

« “Oui, je vais continuer à le voir. Mais je dois être un peu folle quand même, à 
mon âge […] !” Elle ajouta qu’elle préférait ne pas en parler à mes frères, car elle 
était persuadée qu’une telle nouvelle avait tout pour leur déplaire. Elle ne put 
s’empêcher de leur en parler, néanmoins, un peu plus tard, et de fait, cela leur 
déplut profondément. » (2023, 140) La raison pour laquelle elle compte sur la 
compréhension de Didier est sans doute la sexualité de ce dernier, dont le carac-
tère longtemps perçu socialement comme clandestin rapproche non seulement la 
mère du fils, mais aussi le fils de sa mère, dans un élan empathique réciproque bâti 
sur un seuil expérientiel commun, comme ce dernier le remarque :

Mais moi qui avais toujours, et dès l’adolescence, expérimenté la stig-
matisation et l’ostracisation d’une sexualité – la mienne – qui contre-
venait aux cadres normatifs et qui avais construit ma vie en m’or-
ganisant de telle sorte que personne ne puisse interférer dans mes 
choix, je me sentais spontanément solidaire des siens […]. D’ailleurs, 
n’était-ce pas parce qu’elle avait deviné ce qu’allait être ma réaction 
[…] qu’elle m’en avait informé avant d’en informer mes frères ? Elle 
comptait sur l’approbation immédiate du fils gay, et cela lui avait 
donné une certaine confiance en elle-même. (2023, 144-145)



Empathie narrative, autothéorie et énactivisme chez Virginia Pesemapeo Bordeleau et Didier Eribon

63

Par-delà l’appel à la théorie dans la construction d’un rapport intersubjectif 
entre la mère et le fils, l’un des traits saillants de l’ouvrage est une intertextualité 
abondante, les références filmiques et littéraires étant évoquées comme exemples 
dans le même élan de se rendre empathique envers soi-même. Dans son ouvrage 
sur l’autothéorie, Lauren Fournier mentionne par ailleurs l’usage de la citation 
comme méthode de construction d’une filiation, d’une communauté de cher-
cheurs et penseurs dans la lignée de laquelle on s’inscrit (2022, 133-137), ce à 
quoi les propos de Didier Eribon font effectivement écho  : «  On se cherche 
soi-même dans les livres, on cherche à comprendre son propre présent en le re-
liant au passé, à l’histoire, aux autres nous-mêmes qui nous ont précédés ou qui 
sont nos contemporains… Toute catégorie dominée, stigmatisée, minoritaire… 
s’adresse aux livres, aux bibliothèques, aux images et aux représentations dis-
ponibles » (2023, 218). La citation relationnelle (Fournier 2022, 133) comme 
outil de compréhension de soi surprend chez Eribon par sa vaste érudition, par 
la mobilisation des références cinématographiques et littéraires de l’Europe de 
l’Ouest et des États-Unis, mais aussi des Caraïbes, de l’Afrique du Sud, de l’Eu-
rope centrale et de l’Est, et de l’Asie. En effet, malgré leurs variations culturelles 
et historiques, la maternité, la filiation, et le rapport entre mère et fils sont des 
expériences universelles qu’Eribon a en commun avec des écrivains les ayant 
vécues à des époques et dans des contextes différents. D’Albert Cohen, Annie 
Ernaux, Édouard Louis, Hélène Cixous et Maryse Condé à James Baldwin, Wil-
liam Faulkner et Samuel Beckett, en passant par l’écrivain hongrois Imre Kertész, 
le Tchèque Bohumil Hrabal, le Russe Alexandre Soljenitsyne, l’auteur sud-afri-
cain J. M. Coetzee ou les Japonais Yasushi Inoué, Shichirō Fukazawa et Shōhei 
Imamura, des films de Gu Xiaogang, de Ken Loach, de Gilles Perret et François 
Ruffin et de Keisuke Kinoshita à ceux de Michael Haneke, pour ne mentionner 
que quelques exemples, les mondes fictionnels évoqués par Eribon deviennent, 
comme l’écrit Jerome Bruner (2002), des modèles narratifs servant à organiser, 
à modéliser et à donner sens à l’expérience humaine. La communauté d’élection 
de l’auteur devient ainsi toute la communauté humaine qui doit passer par la 
triste et effrayante expérience de se séparer de la mère et d’en faire le deuil, ce qui 
confère au texte également une empathie narrative diffusée, s’adressant au fond 
d’humanité commun dans lequel l’auteur puise pour comprendre ce que signifie 
pour lui cette expérience du deuil.



Diana Mistreanu

64

Conclusions

La production autothéorique des littératures de langue française, en France, au 
Québec et ailleurs, sert de support pour une meilleure compréhension et théori-
sation du rapport entre ce que Lauren Fournier appelle l’élan autothéorique et ce 
que Suzanne Keen désigne par la notion d’empathie narrative. D’une manière 
générale, les deux textes que nous avons analysés s’inscrivent aussi dans un plus 
vaste projet de care (cf. Laugier 2012), les auteurs mobilisant à des fins mélio-
ratives leur expérience intime et la réflexion théorique à laquelle cette dernière 
donne lieu. Reconstruire une communauté, mieux comprendre l’existence d’une 

« femme du peuple », dénoncer la violence sociale ou coloniale par ceux l’ayant 
subie et s’intéresser aux sentiments des orphelins ou à l’expérience du deuil, en 
rendant ce travail affectif et intellectuel disponible à un lectorat divers, relève 
en effet d’un acte de réparation d’un monde perçu comme blessé (cf. Pelluchon 
2020). Analysant l’expérience de vie de sa mère à travers un vaste et érudit appa-
reil théorique, le texte de Didier Eribon construit une empathie non seulement 
envers la mère et l’auteur lui-même, mais offre aussi un espace de réflexion et 
de consolation pour le lectorat, notamment français, transfuge de classe ou non, 
ayant perdu un être cher et proche.

De même, rédigé en français, le texte de Virginia Pesemapeo Bordeleau 
s’adresse aussi bien à sa propre communauté, déployant une empathie qui repose 
sur un fonds expérientiel commun et vise à reconstruire, ne serait-ce qu’au ni-
veau linguistique, un monde et un patrimoine, qu’au lecteur allochtone, à qui 
il tend un miroir devant les conséquences de ces actions passées. Il repose ainsi 
également sur la construction de ce que Keen appelle une empathie diploma-
tique, anticipant la politique de la « vérité et la réconciliation » qui sera mise en 
place par le gouvernement fédéral bien des années plus tard, par la création d’une 
commission qui examine les témoignages des survivants des écoles résidentielles 
évoquées par l’autrice. À travers l’empathie limitée ayant pour objet une commu-
nauté, l’empathie pour soi et l’empathie diplomatique, les deux textes analysés 
tendent donc vers une empathie diffusée, ouvrant ainsi un terrain fertile de ré-
flexion sur la complexité des rapports entre l’enracinement personnel, politique, 
culturel et sociologique du vécu intime, et l’empathie comme outil mais aussi 
comme fonction cognitive et processus universel pouvant être mis au service de 
la cohésion sociale – en l’occurrence à travers l’écriture.



Empathie narrative, autothéorie et énactivisme chez Virginia Pesemapeo Bordeleau et Didier Eribon

65

Bibliographie

Bordeleau Virginia ([1983] 1984)  : «  Chialage de métisse. Journal intime et 
politique », La Vie en rose mai/1984, 30-32.

Bruner Jerome (2002) : Pourquoi nous racontons-nous des histoires ?, Paris : Retz.
Drapeau Lynn (dir.) (2011) : Les Langues autochtones du Québec. Un patrimoine 

en danger, Québec : PUQ.
Eribon Didier (2023)  : Vie, vieillesse et mort d’une femme du peuple, Paris  : 

Flammarion.
Fournier Lauren ([2021] 2022) : Autotheory as Feminist Practice in Art, Writing, 

and Criticism, Cambridge (MA) : MIT Press.
Hutto Daniel et Erik Myin (2024)  : Evolving Enactivism. Basic Minds Meet 

Content, Cambridge (MA) : MIT Press.
Keen Suzanne (2007) : Empathy and the Novel, Oxford : Oxford University Press.
Keen Suzanne (2008)  : «  Strategic Empathizing  : Techniques of Bounded, 

Ambassadorial, and Broadcast Narrative Empathy  », Deutsche 
Vierteljahrsschrift für Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte 82, 477-
493.

Landry Donna et Gerald MacLean (dir.) (1996) : The Spivak Reader : Selected 
Works of Gayatri Chakravorty Spivak, New York : Routledge.

Laugier Sandra (2012) : Tous vulnérables ? Le care, les animaux et l’environnement, 
Paris : Payot.

Le Run Jean-Louis (2014)  : «  Intersubjectivité et empathie  : les miroirs, la 
musique et la danse », Enfances & Psy 62, 16-28.

Papillon Joëlle (2023) : « Autothéorie », in Emmanuel Bouju (dir.), Nouveaux 
fragments d’un discours théorique. Un  lexique littéraire, https://doi.
org/10.47123/f51e9fed.f5173c0c [15.09.2024].

Pelluchon Corine (2020) : Réparons le monde. Humains, animaux, nature, Paris : 
Payot & Rivages.

Rice Alison (2025)  : «  Points de repère. Shumona Sinha génère un nouveau 
genre dans L’autre nom du bonheur était français  », in Marina Ortrud 
M. Hertrampf et Diana Mistreanu (dir.), Postcolonialisme, femmes et 
migration dans l’œuvre de Shumona Sinha, Munich : AVM, 183-195.

Savard-Corbeil Mathilde (2023)  : «  L’autothéorie comme forme 
d’engagement de la littérature contemporaine  », Revue critique de 

https://doi.org/10.47123/f51e9fed.f5173c0c
https://doi.org/10.47123/f51e9fed.f5173c0c


Diana Mistreanu

66

fixxion française contemporaine 27, http://journals.openedition.org/
fixxion/13271 [15.09.2024].

Spivak Gayatri (1988)  : «  Can the Subaltern Speak  ?  », in Cary Nelson et 
Lawrence Grossberg (dir.)  : Marxism and the Interpretation of Culture, 
Londres : Macmillan, 271-313.

Truth and Reconciliation Commission of Canada (2015)  : Honouring the 
Truth, Reconciling for the Future  : Summary of the Final Report of the 
Truth and Reconciliation Commission of Canada, https://nctr.ca/records/
reports/#trc-reports [15.10.2024].

Volland Hannah (2023) : « L’écriture de soi comme forme de connaissance », 
in : Revue critique de fixxion française contemporaine 27, http://journals.
openedition.org/fixxion/13456 [15.09.2024].

Weissmann Dirk (2025)  : «  Faire corps avec le français, contre l’obsession 
identitaire et les inégalités raciales, sociales, genrées », in Marina Ortrud 
M. Hertrampf et Diana Mistreanu (dir.), Postcolonialisme, femmes et 
migration dans l’œuvre de Shumona Sinha, Munich : AVM, 55-65.

http://journals.openedition.org/fixxion/13271
http://journals.openedition.org/fixxion/13271
http://journals.openedition.org/fixxion/13456
http://journals.openedition.org/fixxion/13456

