
121

Jael Violant Romero González
Université Pompeu Fabra de Barcelone

La peinture et la musique comme moyens 
pour réveiller l’empathie 

dans l’œuvre de Wajdi Mouawad

Résumé

L’empathie est présentée par Wajdi Mouawad (né en 1968) comme un sentiment 
cyclique nourri sur une base réciproque, un lien entre les faits extérieurs et entre 
personnes. Le théâtre nous met en dialogue avec nous-mêmes, et la peinture et la 
musique apparaissent comme des connecteurs qui facilitent cette faculté. L’ap-
plication de la peinture et de la musique dans la littérature théâtrale de Mouawad 
est étudiée pour lire la complexité des relations humaines à partir des expressions 
artistiques et des francophonies exposées par l’auteur. Pour que l’héritage ne de-
vienne pas un obstacle à notre capacité à l’empathie, les personnages principaux 
de nombreuses œuvres de Mouawad sont issus des communautés que, par héri-
tage, il devrait haïr. Avec cet esprit subversif de résistance à l’adversité, les œuvres 
de Mouawad réveillent les consciences et l’empathie des récepteurs pour signaler 
les contradictions de l’humanité.

Mots-clés  : empathie, identité, conscience, lyrisme, exil, catharsis, conflit, mé-
moire, humanisme

Abstract

Empathy is presented by Wajdi Mouawad (1968) as a cyclical feeling nurtured 
on a reciprocal basis, a link between external events and between people. Theater 
puts us in dialogue with ourselves, and painting and music appear as connectors 
that facilitate this faculty. The application of painting and music in Mouawad’s 
theatrical literature is studied to read the complexity of human relations from the 
artistic expressions and francophonies depicted by the author. To ensure that he-

                    https://doi .org/10.14232/lh.2025�1.9

https://doi.org/10.14232/lh.2025.1.9


Jael Violant Romero González

122

ritage does not become an obstacle to our capacity for empathy, the main charac-
ters in many of Mouawad’s works are drawn from communities that, by heritage, 
he should hate. With this subversive spirit of resistance to adversity, Mouawad’s 
works awaken the consciousness and empathy of the receivers to point out the 
contradictions of humanity.

Keywords: empathy, identity, consciousness, lyricism, exile, catharsis, conflict, 
memory, humanism

Wajdi Mouawad est écrivain, acteur et metteur en scène de théâtre, d’origine liba-
naise et de nationalité canadienne. Il vit actuellement à Paris, où il dirige le Théâtre 
National La Colline depuis 2016 (Mereuze 2016). Dans son théâtre, l’auteur ré-
actualise le lyrisme et l’émotion des grandes tragédies de la Grèce classique et dans 
ses textes coexistent l’exil, la terreur, le conflit politique, la catharsis et la mémoire. 
Mondialement connu et amplement traduit et représenté, Wajdi Mouawad oc-
cupe une place centrale dans la production théâtrale contemporaine internatio-
nale, par la portée foncièrement poétique qui inspire ses pièces, par la hardiesse de 
ses expérimentations dramaturgiques et stylistiques, et par l’actualité des thèmes 
dont il traite (Valenti 2019, 11). L’œuvre de l’auteur met ainsi en relief la contra-
diction humaine et montre la logique de celle-ci dans la moralité et dans la vie. Ce 
qui est beau peut être aussi et en même temps mauvais, comme ce qui a fait notre 
malheur peut faire aussi, plus tard, notre bonheur. Avec cet esprit subversif de 
résistance à l’adversité – voire de résilience –, les œuvres de Mouawad réveillent 
les consciences des récepteurs, davantage chez les spectateurs que chez les lecteurs, 
nous rapprochant de son vécu et des expériences ou circonstances personnelles 
qu’il relate. Il s’agit d’une finalité que l’écrivain recherche consciemment, et le 
point de gravité autour duquel ses œuvres touchent et captivent.

L’empathie comme faculté

Le DIEC1 décrit l’empathie comme la « faculté de comprendre les émotions et les 
sentiments extérieurs à travers un processus d’identification à l’objet, au groupe 
ou à l’individu avec lequel on se rapporte ». Cette définition diffère de celle du 

1   DIEC : Diccionari de la llengua catalana de l’Institut d’Estudis Catalans. Notre traduction.



La peinture et la musique comme moyens pour réveiller l’empathie 

123

Larousse  – «  faculté intuitive de se mettre à la place d’autrui, de percevoir ce 
qu’il ressent »2 – pour la perception de cette faculté comme un genre d’échange 
dans les deux sens, comme une identification par rapport à « l’autre », objet ou 
individu. C’est donc cette définition que j’utiliserai pour traiter l’empathie dans 
l’art, les expressions artistiques, comme moyen d’expression et d’évolution.

Dans un recueil d’entretiens avec le sociologue Jean-François Côté, Wajdi 
Mouawad note :

Ce qui change le monde, ce sont les hommes et les femmes qui le 
dirigent. L’art peut décrire comment nous vivons. Il peut provo-
quer un raccourci, impossible autrement, dans l’esprit humain pour 
lui faire prendre conscience de sa situation. L’art met au jour notre 
portrait. La qualité de nos rêves. C’est à ceux qui font face à ce mi-
roir de décider s’ils veulent agir ou non. (Côté 2005, 18)

Ainsi, quel que soit le sujet de ses œuvres, l’une des qualités les plus remarquables 
de l’œuvre de Mouawad est sa capacité à susciter chez le spectateur de l’empa-
thie pour la guerre et ses victimes, pour les misères les plus absurdes et contra-
dictoires de l’humanité et pour une culture qui, dans la plupart des cas, n’est 
pas la leur. L’empathie est donc présentée comme un sentiment cyclique, un lien 
entre les faist extérieurs et entre personnes, qui se nourrit sur une base réciproque. 
L’empathie est un moyen de connaissance, une compétence narrative : savoir lire 
l’autre. Le théâtre est exposé comme ce qui nous met en dialogue avec nous-
mêmes, et la peinture et la musique apparaissent alors comme des transmetteurs 
ou des connecteurs de cette faculté. Dans Racine carrée du verbe être, le texte le 
plus récent de l’auteur, un personnage secondaire, Ruchini, dit :

Pourquoi vivre ne semble pas nous suffire ? [...] Pourquoi manger, 
digérer, déféquer, se reproduire, ce que nous appelons vivre, ne 
suffit pas à notre bonheur ? Pourquoi avons-nous besoin de nous 
mettre à la place de l’autre et qu’est-ce qui se passe dans notre cer-
veau pour que surgisse le besoin d’un sens ? Poser cette question est 
une connerie ? (Mouawad 2023, 25)

2   Larousse : Dictionnaire français en ligne.



Jael Violant Romero González

124

Il est clair que ce sont des questions que Wajdi Mouawad se pose à 
plusieurs niveaux et qu’il les transmet également à ses personnages.

La peinture comme lien empathique dans les œuvres de Mouawad

La relation entre la peinture et la musique dans l’œuvre de Wajdi Mouawad se 
fonde sur l’observation qu’écrire à partir de prétextes, tels que des images ou de 
la musique, nous permet d’observer et de découvrir des aspects de nous-mêmes 
dont nous ne sommes pas directement ou «  consciemment conscients  »,3 et 
donc, de participer à un exercice d’empathie avec nous-mêmes et avec l’autre. 
De cette manière, l’auteur utilise les arts picturaux et musicaux pour développer 
le côté le plus humain de ses personnages, tout en sollicitant leur empathie et la 
nôtre ; ainsi, c’est grâce à l’Art que les personnages peuvent s’évader de leur réali-
té ou prendre de l’élan pour y faire face.

En définitive, l’application de la peinture et de la musique à l’étude de la litté-
rature théâtrale de Mouawad est aussi une proposition pour lire la complexité des 
relations humaines à partir des francophonies et des expressions artistiques. Au-
jourd’hui, les opinions binaires favorisant les confrontations dominent. Cepen-
dant, cette recherche propose d’apprendre à lire les expressions de la complexité 
humaine pour les reconnecter aux mots qui cherchent à communiquer avec les 
autres. Il s’agit finalement de réapprendre la tolérance et l’acceptation de l’autre 
à partir des multiples expériences qui s’expriment avec les différents arts.

Parmi les principales œuvres de Wajdi Mouawad qui utilisent la peinture et 
la musique pour éveiller l’empathie,4 nous ne nous concentrerons ici que sur les 
deux plus récentes : Mère (2022) et Racine carrée du verbe être (2023), ainsi que 
sur les éléments d’expression artistique les plus directement identifiables.

3   Pauline Haudepin dans sa master class sur l’écriture théâtrale le 7 novembre 2023 au Théâtre 
National La Colline, à Paris.
4   Assoiffés (2006), Seuls (2008), Ciels (2009), Les Mains d’Edwige au moment de la naissance 
(2011), Un Obus dans le cœur (2017), Mère (2022) et Racine carrée du verbe être (2023).



La peinture et la musique comme moyens pour réveiller l’empathie 

125

« Mon bonheur, [...] je le dois à ta mort » (Mouawad 2022, 52)

Dans Racine carrée du verbe être, Mouawad fait atteindre à l’un de ses person-
nages, Wyoming, une catharsis lorsque, à l’âge de neuf ans, il se retrouve devant 
La Naissance de Vénus de Botticelli, surgie dans un paysage marin, nue et debout 
dans la conque d’un coquillage géant, poussée par les vents Zéphyr et Aura – 
personnifications de la brise – doucement entrelacés sous une pluie de fleurs de 
myrte. Une jeune fille, l’une des Heures (filles de Zeus et de Thémis), vêtue d’une 
robe fleurie avec une ceinture de roses, lui tend un manteau de soie orné de mar-
guerites ainsi que d’autres fleurs. Les parents du personnage, Wyoming, ont été 
assassinés lorsqu’il était bébé et, trente-trois ans plus tard, il adresse ces mots à 
leur meurtrier, Talyani.

WYO à Talyani : [...] je suis le geste du peintre, je suis le tableau, 
je suis Vénus, partagé entre le monde que j’aurais dû être et celui 
que je suis devenu. La peinture ! [...] Si tu n’avais pas tué mes pa-
rents, jamais je n’aurais vu ce tableau [...]. Comment je fais pour 
vivre avec ça ? Ce qui fait mon malheur a fait mon bonheur. Ta-
lyani Waqar Malik, assassin de mes parents, enfant d’une guerre 
civile que personne jamais n’a réussi à bien raconter, est mon père, 
et Aphrodite, sortie de l’écume de la mer, ma mère. Je suis ça. Le 
malheur a fait de moi une fiction extraordinaire plus riche que ne 
pourrait jamais être cette chose qu’on appelle la réalité. (Mouawad 
2023, 157-158)

Wyoming fait un grand exercice d’empathie à la fois entre lui et le tableau et vers 
l’assassin de ses parents, lui pardonnant et l’identifiant même comme le père de la 
nouvelle vie qui lui a été offerte. Si on peut le dire, grâce à lui il y a eu une vie qu’il 
n’aurait jamais eue ; grâce à lui il se trouvait, à neuf ans, devant la Vénus de Bot-
ticelli. Ce moment est vécu par le personnage comme une « rencontre », « ce 
besoin effrayant de nous extraire de nous-même en permettant à l’autre de faire 
irruption dans notre vie et de vous arracher à l’ennui de l’existence. » (Mouawad 
2009). Il continue avec son pardon :

[...] je suis devenu qui je suis devenu grâce à toi : tu n’es pas, Talya-
ni, un camp d’extermination ! En ce sens, tu as encore une place 



Jael Violant Romero González

126

à l’intérieur du cercle des humains, tu es encore à l’intérieur, tu 
peux vivre ! Je n’oublie pas une seconde ce que tu m’as fait, ce que 
tu as fait à mes parents, comment pourrais-je oublier, mais je te 
fais la promesse que contre toi je ne chercherai pas à me venger. 
C’est peut-être cette promesse que je te fais qui porte le mot par-
don. C’est l’enfant dont tu as assassiné les parents qui te dit ça. La 
dernière fois tu t’es demandé ce qui pourrait sortir de positif de 
ce double crime et tu as dit Rien, rien ne peut sortir de positif du 
meurtre de Samuel et Aurora. Aussi horrible cela peut être, ce n’est 
pas vrai. Moi. Je suis devenu meilleur. (Mouawad 2023, 160)

Écrire sur ce qu’on nous a appris à détester

Afin de comprendre la composition du processus empathique de la pensée de 
Wyoming dans cette scène, il est intéressant de noter que Mouawad a grandi pen-
dant la guerre civile, au Liban. Il a été éduqué dans une culture de détestation, 
pour des raisons historiques qui ont semé en lui la graine qui consistait à détester 
tout ce qui n’était pas de son camp et de son clan. Mais justement, c’est grâce 
à l’exil qu’il a pu s’en extraire. Le sentiment d’appartenance à un groupe ne se 
fait souvent pas en lien avec le rapport à l’humanité, à l’universalité au monde ; 
il se fait, de manière consciente et inconsciente, en rapport à la tribu, à la na-
tion. Est-ce que notre héritage ne devient donc pas un obstacle à notre capacité à 
l’empathie ? (France TV 2024) À ce propos, Mouawad écrit un article, en 2023, 
en relation avec le conflit israélo-palestinien, intitulé Ils n’auront pas notre haine. 
Selon l’auteur, l’art est comme un geste guerrier qui engage un combat dont on 
est à la fois le terrain, l’ennemi, l’arme et le combattant (Mouawad 2020, 29).

Mouawad porte cet objectif à son paroxysme, lorsque souvent dans ses pièces 
et ses livres, les personnages principaux, les personnages qu’il a essayé de faire 
les plus émouvants sont toujours issus des communautés que ses parents lui ont 
appris à détester et c’est toujours eux qu’il montre en héros. Dans Littoral (1999), 
c’est un Chiite, dans Incendies  (2009), ce sont des musulmans sunnites, dans 

Anima (2012), c’est un Palestinien, dans Tous des oiseaux  (2018), c’est une fa-
mille juive israélienne. Comme il raconte dans un entretien réalisé dans l’émis-
sion La Grande librairie en février 2024, Mouawad fait de ces personnages qu’on 
a voulu lui faire détester des vecteurs de l’émotion ; ce sont eux qui bouleversent 



La peinture et la musique comme moyens pour réveiller l’empathie 

127

le public ; ce n’est pas sa communauté, c’est l’ennemi (France TV 2024). Dans 
un autre interview, Mouawad parle du rôle qu’Albert Camus donne, dans le 
contexte de la guerre d’Algérie, à l’artiste :

[...] au fond, le rôle de l’auteur, c’est d’être l’étroit, c’est-à-dire 
d’être la victime. Et un moment où il est la victime, de devenir le 
bourreau. Et au moment où il devient le bourreau, de devenir le 
juge. Et au moment où il devient le juge, de redevenir la victime. 
Et de jamais s’arrêter, de toujours être dans ce sceau continu. [...] 
Comment être à la fois solitaire, mais solidaire ? (TNP 2017)

Esclave de cette détestation par héritage, Wajdi Mouawad se demande comment 
on entre en rapport avec la douleur si ce n’est pas par l’empathie, qui doit être 
donc avec toutes les victimes. Chez lui, cet exercice d’empathie s’exprime sous 
forme de théâtre. Toujours critique sur la question du pouvoir, Mouawad com-
pare le Liban à une phrase de Tirésias à l’adresse de Créon dans l’Antigone de So-
phocle qu’il paraphrase ainsi : « Tout homme qui a le pouvoir peut se tromper, et 
c’est normal, parce que porter le pouvoir est difficile, mais celui qui s’entête dans 
son erreur, lui devient criminel ». Selon l’écrivain, la première étape consiste à 
reconnaître la haine. La deuxième étape consiste à se poser la question : « Est-ce 
que j’ai envie d’être ça ? Vers qui j’ai envie de tendre ? » (France Inter 2024).

La haine, c’est une graine qu’il faut décider activement d’arrêter d’arroser 
pour qu’elle puisse sécher. Dans ce sens, l’empathie et la réconciliation se pré-
sentent comme une révolution. Même notre langage est piégé, donc la moindre 
parole engendre souvent plus de colère que d’apaisement. Ainsi, pour pouvoir 
aller vers l’autre, arriver à l’autre, il faudrait se libérer de la question identitaire, 
donc de l’identité, qu’il ne faut pas confondre avec l’identification (France Inter 
2024). Il n’est pas possible de « se mettre à la place de l’autre », cela n’existe pas ; 
ce que l’on peut faire, c’est « aller vers l’autre ».

Une fenêtre pour l’échappée

Une autre voie du développement de l’empathie dans l’œuvre de Mouawad est la 
capacité de ses personnages de s’évader de leur réalité tragique, prendre de l’élan 
pour y faire face souvent à travers l’art, visuel ou musical. Dans Mère, on trouve 



Jael Violant Romero González

128

deux exemples principaux, un pour Wajdi5 et l’autre pour la mère. «  Le  Vase 
bleu » de Cézanne exemplifie une nature morte pour Wajdi. Dans cette œuvre, 
plutôt qu’à la représentation de fleurs épanouies, Cézanne s’intéresse davantage 
à la modulation de la couleur pour étudier l’incidence de la lumière sur les objets 
et les variations colorées qui en résultent. L’apparente simplicité et la sobriété de 
cette peinture se construisent par un habile jeu de lignes verticales et horizontales 
et par une juste répartition des volumes, tandis que l’harmonie d’ensemble est 
obtenue grâce à un emploi subtil de différents bleus. La composition est centrée 
précisément sur le vase posé sur la table (Musée d’Orsay). Pour Wajdi, l’expé-
rience devant ce tableau part d’un sentiment d’apparence aussi très simple et pri-
mitive, l’émerveillement esthétique à travers l’œuvre.

WAJDI : Wajdi montre une photo. Voici la seule photo où l’on nous 
voit tous les cinq. Mon père était venu nous voir à Paris. Ce qui rend 
cette photo précieuse, c’est qu’en plus de nous voir réunis, on aper-
çoit aussi le tableau. Le Cézanne. Là. C’est peut-être la seule chose 
qui soit vraie dans ce spectacle. À mesure que les années sont pas-
sées, j’ai inventé beaucoup de choses qui ont fini par se confondre 
avec la réalité et je ne fais plus le tri entre ce que je me suis figuré 
et ce qui s’est réellement passé dans cet appartement. Il reste une 
certitude  : cette reproduction d’un tableau de Paul Cézanne, Le 
Vase bleu, était la seule fenêtre qui échappait à la douleur de ma 
mère. Cette reproduction était déjà là lorsque nous sommes arrivés, 
puisque l’appartement était meublé, et toujours là quand nous en 
sommes partis cinq années plus tard. Jamais, je crois, ma mère ne 
s’est rendu compte de sa présence. Au Liban, je n’avais jamais vu de 
tableau, ou alors dans les églises, mais dans une église, au Liban, de-
vant un Christ ou une Vierge, on ne se dit pas qu’on est devant un 
tableau, on se dit qu’on est devant le Christ, on ne voit même pas 
le tableau, on ne pense même pas au peintre, on n’imagine même 
pas que quelqu’un ait pu peindre ça. De telle sorte que le premier 
tableau que j’ai vu dans ma vie, c’était ce tableau-là, et comme je ne 
savais pas ce qu’était un tableau, je ne pouvais pas savoir ce qu’était 

5   Dans Mère, Wajdi est le nom d’un des personnages et on l’appelle toujours ainsi, jamais 
« Mouawad ».



La peinture et la musique comme moyens pour réveiller l’empathie 

129

une reproduction. J’ai donc pris cet objet accroché dans notre salle 
à manger tel quel, dans son entièreté. [...] Et tout à coup, je vois ce 
qui échappe à la guerre. Je ne savais pas que la représentation de 
quelques pommes pouvait être une fenêtre pour l’échappée, je ne 
savais pas que la vie pouvait être autre chose que les cris de ma mère, 
autre chose que l’humiliation, je ne savais pas que la vie pouvait 
être autre chose qu’un appartement, je ne savais pas qu’il pouvait 
y avoir plusieurs soleils, vase bleu posé sur une table dans le calme 
de la nuit. Ce qui est ennuyeux avec la mémoire, c’est qu’elle croit 
tout savoir, quand elle ne fait que raconter des histoires et parfois 
jusqu’à l’absurde. [...] [L]a reproduction d’un tableau, accroché par 
les propriétaires, probablement pour faire joli, pour faire beau, sans 
savoir que ce geste, faire joli, faire beau, allait être le fil d’Ariane de 
cinq ans de labyrinthe dans la vie d’un petit garçon [...]. (Mouawad 
2022, 75-77)

Ce tableau, pour Wajdi, c’était une fenêtre qui échappait à la guerre, à Paris, à 
ce qu’il vivait, mais sa mère ne l’avait jamais remarqué. La fenêtre d’échappe-
ment pour sa mère, c’était la musique de Pierre Bachelet ou de Charles Aznavour. 
Même si elle n’aimait pas être réfugiée en Œuvres, elle s’accrochait à cette mu-
sique, dans une autre langue qui n’était pas la sienne, mais qui l’éloignait de sa 
tristesse et de la réalité qui la blessait. Son seul moment de plaisir, de paix, selon 
la description de l’auteur. Avec les années, l’auteur s’est fait cette réflexion et il 
cherche l’empathie avec sa mère. Ainsi, dans une autre scène, elle dit à Nayla, sa 
fille et grande sœur de Wajdi :

MÈRE (à Nayla, dans Mère) : Allume-moi la télévision, il y a Pierre 
Bachelet qui passe chez Guy Lux. Je l’attends depuis une semaine. 
Si je le rate, je vous jure que je vous étrangle avec le cordon du télé-
phone, tous !! (Elle sort. Nayla se lève et allume la télévision. La voix 
de Pierre Bachelet chante Elle est d’ailleurs. La mère entre, catastro-
phée.) Ça a commencé ! Tu as vu !! Ya to’borné enta ! « Pour moi 
c’est sûr, elle est d’ailleurs... » (Elle chante la fin de la chanson.) C’est 
fini ! Voilà ! J’ai tout raté ! Vous me privez du peu de plaisir que j’ai ! 
[...] Wajdi ! Allume-moi la radio ! [...] (Wajdi enfant allume la radio. 
Charles Aznavour chante Emmenez-moi). (Mouawad 2022, 41)



Jael Violant Romero González

130

Les paroles des chansons sont aussi importantes. Dans «  Elle est d’ailleurs  » 
(Bachelet et Lang 1980) : « Pour moi c’est sûr, elle est d’ailleurs / Elle a de ces 
manières de ne rien dire / Qui parlent au bout des souvenirs [...] Et je lui dis em-
mène-moi / Et moi je suis prêt à tous les sillages / Vers d’autres lieux, d’autres 
rivages / Mais elle passe et ne répond pas  ». Et, encore plus clairement, dans 

« Emmenez-moi » (Aznavour et Garvarentz 1968) : « Emmenez-moi au bout 
de la Terre / Emmenez-moi au pays des merveilles / Il me semble que la misère 
/ Serait moins pénible au soleil ». Elle voyage avec les chansons, elle rêve de la 
jeunesse qu’on lui a volée, de sa famille, de son pays. La chanson apparaît encore 
dans un autre moment de la pièce, pendant que Wajdi passe l’aspirateur sur le 
sol après les cris de sa mère. Elle se fait entendre, forte, déformée, au moment où 
Aznavour chante : « Emmenez-moi au bout de la Terre » (Mouawad 2022). C’est 
un moment bruyant du spectacle, avec le son de ces paroles déformées, le bruit de 
l’aspirateur et la mère qui coupe les légumes. Les chansons concernent aussi l’alté-
rité : les deux parlent de personnes qui viennent d’ailleurs – sont étrangères – ou 
veulent aller ailleurs – et donc connaître l’autre. C’est dans cette (re)connaissance 
de l’autre que l’on peut identifier l’empathie envers n’importe quel autre.

Ce qui grâce à l’air dénoue les nœuds

L’importance de la musique comme représentation de la joie, le bonheur ou 
même d’un moment de paix est aussi remarquable dans l’œuvre de Mouawad. 
La musique, dit Mouawad, est une des premières choses qui apparaît comme un 
artifice de l’esprit humain, produite au début par accident, ensuite par simple 
imitation et, plus tard, en ajoutant le sens d’un message toujours contenu dans 
un contexte ; on a commencé à l’accompagner de sons plus ou moins gutturaux, 
de sons graves ou aigus, en fonction du message ou de l’information qu’on sou-
haitait partager. Ainsi, le langage est apparu, comme la musique.6 Au plus loin 
que l’on remonte, on trouve ce mot « musique » chez les « mazdéens »7 dans 

6   Wajdi Mouawad dans son entretien avec l’écrivain Laurent Mauvignier le 16 septembre 2023 
au Théâtre National La Colline, à Paris.
7   Mazdéisme  : «  Religion de l’Iran antique, révélée au prophète Zoroastre, admettant deux 
principes, l’un bon, dieu de lumière, créateur, l’autre mauvais, dieu des ténèbres et de la mort, 
qui se livrent un combat dont l’humanité est l’enjeu.  » https://www.cnrtl.fr/definition/ma-
zd%C3%A9isme [10.09.2024].

https://www.cnrtl.fr/definition/mazd%C3%A9isme
https://www.cnrtl.fr/definition/mazd%C3%A9isme


La peinture et la musique comme moyens pour réveiller l’empathie 

131

la Perse antique. « Mu », de « musico » signifiait « dénouer ». « Ce qui, grâce 
à l’air, dénoue les nœuds » (Modarressi1989), c’est ça la musique et c’est ainsi 
aussi que Mouawad l’interprète dans ses œuvres.

Dans Mère, à la toute fin de la représentation, même après la fin du texte, au 
théâtre, on entend une musique joyeuse pendant que les personnages s’assoient, 
autour de tous les plats qu’ils ont cuisinés pendant la représentation, et ils se sou-
rient, comme ils ne se sont pas souri avant (Mouawad 2022). Dans Racine carrée 
du verbe être, à la fin, tous les personnages dansent sur de la musique libanaise 
dans une fête de retrouvaille de toute la famille, au Liban (Mouawad 2023, 172). 
Dans les deux cas, Mouawad décide de finir ses pièces dans la joie, la joie du par-
tage des personnes qui, malgré tout, s’aiment, qui veulent s’aimer comme chacun 
sait le faire, et qui se pardonnent, finalement réunis pour fêter la vie.

Conclusions

Dans l’évolution de l’œuvre de Wajdi Mouawad on remarque que la peinture et la 
musique prennent de plus en plus de place. Il s’en sert pour exprimer le dévelop-
pement des émotions de ses personnages et leurs sentiments, comme l’empathie, 
avec les objets et avec les autres. Cela évolue dans son œuvre en même temps 
qu’il analyse de plus en plus sa vie, avec son passé, ce qui l’a conduit à ce qu’il est 
aujourd’hui. De même pour la culpabilité qui se montre plus forte que l’amour, 
plus forte que la douleur. Mouawad, à travers son œuvre, fait aussi les funérailles, 
les adieux qu’il n’a jamais eus avec ses parents et le deuil qu’il n’a jamais fait avec 
les vies qu’il n’a jamais vécues. L’empathie créée grâce à la peinture ou la musique 
rapproche les personnages mis en cause, et favorise le pardon.

Il est pertinent de souligner l’enjeu d’une littérature théâtrale qui aborde ces 
questions clés et communes à tous les êtres humains, en leur donnant la valeur de 
patrimoine culturel qui n’accueille pas seulement l’européen, mais aussi l’univer-
sel, le multiple, diversifié et similaire à la fois, pariant sur une vision inclusive des 
sociétés. Nous devrions donner une nouvelle grandeur à la littérature théâtrale 
et au théâtre en tant qu’expérience et moment unique et irremplaçable, qui se 
déroule à l’intérieur d’une pièce ou d’un espace, et qui nous rappelle que nous 
sommes tous des individus appartenant au collectif de l’humanité. La catharsis, 
finalement, se produit grâce à l’identification des spectateurs avec les personnages 
qui évoluent sur la scène de théâtre. Ce processus est également favorisé par l’em-



Jael Violant Romero González

132

pathie. Ainsi, le but ultime de cette recherche est d’exposer le lien direct entre la 
peinture et la musique dans la composition théâtrale de Wajdi Mouawad, mais 
aussi de revendiquer la nécessité d’une plus grande présence de l’humanisme.

Bibliographie

Aznavour Charles (auteur) et Georges Garvarentz (compositeur) ([1967] 1968) : 
« Emmenez-moi », Barclay, 3’31.

Bachelet Pierre (compositeur) et Jean-Pierre Lang (compositeur) (1980) : « Elle 
est d’ailleurs », Polydor, 4’00.

Cézanne Paul (1889-1890) : « Le Vase bleu », huile sur toile, 61,2 x 50,0 cm, 
Paris, Musée d’Orsay.

Côté Jean-François (2005) : Architecture d’un marcheur : entretiens avec Wajdi 
Mouawad, Montréal : Leméac.

Diccionari de la lengua catalana de l’Institut d’Estudis Catalans (DIEC), https://
dlc.iec.cat/ [09/04/2024].

Dictionnaire Larousse : https ://www.larousse.fr/dictionnaires/francais 
[14/07/2024].

Dictionnaire TLFi : https ://www.cnrtl.fr/definition/ [10.09.2024].
France Inter (2024) : Entretien avec Wajdi Mouawad : « Depuis toujours, l’artiste 

a pris position dans les conflits et les guerres », L’Invité de 8h20 : le grand 
entretien, France Culture, 02/04/2024, 28’00, https://www.radiofrance.
fr/franceinter/podcasts/l-invite-de-8h20-le-grand-entretien/l-
invite-de-8h20-le-grand-entretien-du-mardi-02-avril-2024-6617014 
[09/04/2024].

France TV (2024)  : La Grande librairie  : S16, 28/02/2024, https  ://www.
france.tv/œuvres-5/la-grande-librairie/saison-16/5710560-emission-du-
mercredi-28-fevrier-2024.html [09/04/2024].

Mereuze Didier (2016)  : «  Wajdi Mouawad, nouveau directeur du Théâtre 
national de la Colline  », La Croix 06/04, http  ://www.la-croix.com/
Culture/Theatre/Wajdi-Mouawad-nouveau-directeur-Theatre-national-
Colline-2016-04-06-1200751610 [09/04/2024].

Modarressi Taghi (1989) : Le Protocole du pèlerin, trad. par Paulette Vielhomme-
Callais, Paris : Stock, coll. « Nouveau Cabinet Cosmopolite ».

Mouawad Wajdi (2006) : Assoiffés, Arles : Actes Sud-Papiers, Montréal : Leméac.

https://dlc.iec.cat/
https://dlc.iec.cat/
https://www.larousse.fr/dictionnaires/francais
https://www.cnrtl.fr/definition/
https://www.radiofrance.fr/franceinter/podcasts/l-invite-de-8h20-le-grand-entretien/l-invite-de-8h20-le-grand-entretien-du-mardi-02-avril-2024-6617014
https://www.radiofrance.fr/franceinter/podcasts/l-invite-de-8h20-le-grand-entretien/l-invite-de-8h20-le-grand-entretien-du-mardi-02-avril-2024-6617014
https://www.radiofrance.fr/franceinter/podcasts/l-invite-de-8h20-le-grand-entretien/l-invite-de-8h20-le-grand-entretien-du-mardi-02-avril-2024-6617014
https://www.france.tv/france-5/la-grande-librairie/saison-16/5710560-emission-du-mercredi-28-fevrier-2024.html
https://www.france.tv/france-5/la-grande-librairie/saison-16/5710560-emission-du-mercredi-28-fevrier-2024.html
https://www.france.tv/france-5/la-grande-librairie/saison-16/5710560-emission-du-mercredi-28-fevrier-2024.html
http://www.la-croix.com/Culture/Theatre/Wajdi-Mouawad-nouveau-directeur-Theatre-national-Colline-2016-04-06-1200751610
http://www.la-croix.com/Culture/Theatre/Wajdi-Mouawad-nouveau-directeur-Theatre-national-Colline-2016-04-06-1200751610
http://www.la-croix.com/Culture/Theatre/Wajdi-Mouawad-nouveau-directeur-Theatre-national-Colline-2016-04-06-1200751610


La peinture et la musique comme moyens pour réveiller l’empathie 

133

Mouawad Wajdi (2008) : Seuls. Chemin, texte et peintures, Arles : Leméac / Actes 
Sud.

Mouawad Wajdi (2009) : Ciels, Arles : Leméac / Actes Sud-Papiers.
Mouawad Wajdi ([1999] 2009)  : Littoral (version révisée), Arles  : Leméac  / 

Actes Sud-Papiers.
Mouawad Wajdi (2011) : Les Mains d’Edwige au moment de la naissance, Arles : 

Leméac /Actes Sud-Papiers.
Mouawad Wajdi (2017)  : Un Obus dans le cœur, Arles  : Actes Sud Junior  / 

Montréal : Leméac.
Mouawad Wajdi (2020)  : «  14/04-Jour 29  », Journal de confinement, 16/03-

20/04/2020, Théâtre National La Colline, https  ://www.colline.fr/
spectacles/journal-de-confinement-de-wajdi-mouawad [09/04/2024].

Mouawad Wajdi (2022) : Mère, Arles : Leméac / Actes Sud-Papiers.
Mouawad Wajdi (2023) : Racine carrée du verbe être, Arles : Leméac / Actes Sud.
Mouawad Wajdi (2023) : « Ils n’auront pas notre haine », Le Devoir 11/11/2023, 

https  ://www.ledevoir.com/opinion/idees/801766/guerre-israel-hamas-
ils-auront-pas-notre-haine [09/04/2024].

TNP (2017) : Rencontre avec Wajdi Mouawad et Jean-Pierre Jourdain (Théâtre 
National Populaire), ENS de Lyon, 11/05/2017, 1h30, https  ://www.
youtube.com/watch ?v=PFc5eVLR-TA [09/04/2024].

Valenti Simonetta (2019) : Rencontre. Le nouvel humanisme de Wajdi Mouawad, 
Bruxelles : Peter Lang, coll. « Dramaturgies ».

https://www.colline.fr/spectacles/journal-de-confinement-de-wajdi-mouawad
https://www.colline.fr/spectacles/journal-de-confinement-de-wajdi-mouawad
https://www.ledevoir.com/opinion/idees/801766/guerre-israel-hamas-ils-auront-pas-notre-haine
https://www.ledevoir.com/opinion/idees/801766/guerre-israel-hamas-ils-auront-pas-notre-haine
https://www.youtube.com/watch?v=PFc5eVLR-TA
https://www.youtube.com/watch?v=PFc5eVLR-TA

