
181

Céline Domengie
Université Bordeaux Montaigne

L’homo diligens, archétype du visiteur  
du Poïpoïdrome (Robert Filliou et Joachim 

Pfeufer) et d’un être empathique

Résumé

Le sociologue Alain Caillé (2009) constate que l’équilibre entre les logiques de 
relations structurées par le profit et celles détachées de l’intérêt, telle l’empathie, 
a aujourd’hui été rompu en faveur de la figure de l’homo œconomicus, une per-
sonne égoïste dont le comportement est régi par son intérêt particulier. L’œuvre 
artistique de Robert Filliou et Joachim Pfeufer, le Poïpoïdrome, centre d’inutili-
té publique, résonne avec ce positionnement critique contre l’idéologie utilita-
riste. Conceptualisée dès 1963, cette œuvre fut imaginée comme un espace de 
rencontre, de participation, de disponibilité et d’indétermination. À partir du 
Poïpoïdrome comme espace participatif favorisant l’empathie, nous mettrons en 
éclairage le lien entre Robert Filliou et l’utopiste Charles Fourier, nous poserons 
l’hypothèse de la figure d’un homo diligens, figure conceptuelle d’une personne 
guidée par l’amour, comme archétype du visiteur du Poïpoïdrome et d’un être 
empathique.

Mots-clés  : Poïpoïdrome, inutilité, indétermination, participation, anti-utilita-
risme, homo œconomicus, homo diligens, amour

Abstract

The sociologist Alain Caillé (2009) notes that the balance between the logic of 
relationships structured by profit and those detached from interest, such as em-
pathy, has now been broken in favour of the figure of homo œconomicus, a selfish 
person whose behaviour is governed by his or her particular interest. Robert Fil-

                    https://doi.org/10.14232/lh.2025�1.13

https://doi.org/10.14232/lh.2025.1.13


Céline Domengie

182

liou and Joachim Pfeufer’s artistic work, the Poïpoïdrome, a centre of public use-
lessness, resonates with this critical stance against utilitarian ideology. Concep-
tualised in 1963, the work was imagined as a space for encounters, participation, 
availability and indeterminacy. Using the Poïpoïdrome as a participatory space 
that fosters empathy, we will highlight the link between Robert Filliou and the 
utopian Charles Fourier, and put forward the hypothesis of the figure of homo 
diligens, a conceptual figure of a person guided by love, as the archetypal visitor 
to the Poïpoïdrome and an empathetic person.

Keywords: Poïpoïdrom, inutility, indeterminacy, participation, anti-utilitaria-
nism, homo œconomicus, homo diligens, love

Dans Critique de la raison utilitaire, le sociologue Alain Caillé (2009) analyse la 
montée en puissance de l’idéologie utilitariste. Caillé constate qu’à la naissance 
de l’économie politique1 la théorie des systèmes reposait sur un équilibre entre 
une logique de relations aux choses structurée par le profit et une logique de rela-
tions entre les personnes détachée de l’intérêt, ces relations pouvant être guidées 
par des valeurs éthiques telles que la sympathie ou l’empathie. Mais cet équilibre 
théorique a aujourd’hui été rompu à la faveur de la figure de l’homo œconomicus,2 
c’est-à-dire d’une représentation du comportement des êtres humains dont les 
relations seraient régies par la quête du profit et l’assouvissement égoïste de leurs 
intérêts particuliers. Dans le champ de l’art, l’œuvre de Robert Filliou et Joa-
chim Pfeufer, le Poïpoïdrome, illustre ce positionnement critique contre la pensée 
utilitariste. Conceptualisé dès 1963, ce bâtiment fut imaginé comme un centre 
d’inutilité publique dédié à la création permanente. Filliou et Pfeufer (1975, 4) 
le décrivent comme « une relation fonctionnelle entre la réflexion, l’action et 
la communication ». Il ne s’agit ni de maximiser les conditions du bonheur du 
plus grand nombre, ni de répondre à un quelconque objectif, mais d’ouvrir un es-
pace de rencontre, de participation, de disponibilité et d’indétermination. Faire 
confiance à ce qui va advenir.

1   On attribue la naissance de l’économie politique à Adam Smith (1723-1790).
2   L’homo œconomicus (signifiant homme économique en latin) est une représentation théorique 
du comportement de l’être humain, qui est à la base du modèle néoclassique en économie. L’hom-
me économique est considéré comme rationnel et maximisateur, son comportement est guidé par 
le profit et par son intérêt personnel.



183

À partir de l’expérience du Poïpoïdrome nous décrirons et envisagerons la fa-
çon dont l’empathie a pu s’y traduire à travers la participation des visiteurs. Nous 
mettrons en éclairage le lien entre l’œuvre de Robert Filliou et celle de l’utopiste 
Charles Fourier, afin de poser l’amour et la figure d’un homo diligens, l’homme 
amoureux, comme alternative critique à celle de l’homo œconomicus. Nous pose-
rons ainsi l’hypothèse que l’homo diligens, figure conceptuelle de l’homme gui-
dée par l’amour, dessine l’archétype du participant au Poïpoïdrome et peut-être 
même le socle de l’empathie.

Robert Filliou – éléments biographiques

Le Poïpoïdrome n’a jamais été construit mais s’est incarné dans différentes formes 
– schémas, matrices, prototypes – dont la première, dite à espace-temps réel, et à 
laquelle le public put participer, fut présentée en 1976 au Club des Jeunes Artistes 
de Budapest. Afin de comprendre cette œuvre, il est nécessaire de revenir sur le 
parcours de l’artiste Robert Filliou.

Né en 1926 dans les Cévennes, il est élevé avec son frère par une mère ouvrière. 
Pendant la Seconde Guerre mondiale il s’engage dans la Résistance (1943-1944), 
dont il traverse les barbaries. En 1945, il part à Los Angeles pour rencontrer son 
père. Il apprend l’anglais en travaillant chez Coca-Cola comme manœuvre, puis 
rentre à l’Université de Californie (UCLA) et obtient un master degree en éco-
nomie ; l’économie l’intéresse pour comprendre comment fonctionne le monde. 
Engagé par le gouvernement américain comme économiste, il travaille au Japon, 
sur l’île d’Okinawa, puis dans les îles de Guam, où il découvre le bouddhisme. 
En 1953, en Corée du Sud, il est employé par les Nations Unies et la United 
Nation Korean Reconstruction Agency, afin de participer à l’élaboration du plan 
quinquennal pour la reconstruction et le développement du pays ; il contribue 
aussi à la rédaction de la constitution. Il démissionne en 1954 pour se consacrer 
à l’écriture de pièces de théâtre.

C’est en 1959 que Daniel Spoerri introduit Filliou dans le champ de l’art 
contemporain où il rencontre par la suite tous les artistes qui vont dessiner la 
nébuleuse Fluxus.3 Cette période de jeunesse, la guerre et l’expérience de la souf-

3   Fluxus est né en septembre 1962, lors du premier festival Fluxus organisé par George Maciu-
nas : le « Fluxus Internationale Festspiele neuester Musik » à Wiesbaden en Allemagne, avec Dick 

L’homo diligens, archétype du visiteur de Poïpoïdrome et d’un être empathique



Céline Domengie

184

france, sa formation d’économiste et son voyage en Extrême-Orient avec la dé-
couverte des philosophie et spiritualité orientales, constitueront un socle pour 
son travail. Malgré la joie, l’humour et la liberté qui baignent toute son activité, 
la part de souffrance inhérente à la vie restera toujours présente dans son œuvre ; 
le poème La fête est permanente en dit l’ambivalence :

Il y a toujours quelqu’un qui dort et quelqu’un qui veille
Quelqu’un qui rêve en dormant Quelqu’un qui rêve éveillé
Quelqu’un qui mange Quelqu’un qui a faim
Quelqu’un qui fait de l’argent Quelqu’un qui est fauché
Quelqu’un qui voyage Quelqu’un qui reste
Quelqu’un qui aide Quelqu’un qui gêne
Quelqu’un qui s’amuse Quelqu’un qui souffre Quelqu’un d’indif-
férent
Quelqu’un qui commence Quelqu’un qui termine
La fête est permanente (Filliou 1972, 229)

De l’économie financière à l’économie poétique :  
la création permanente & la participation

Ces premières années seront donc fondatrices de ce que Filliou (1972, 76-77) 
appellera « l’économie poétique » laquelle repose sur « une nouvelle échelle de 
valeurs, avec trois propositions » : la réhabilitation des génies de café, l’hommage 
aux ratés et la célébration de l’esprit d’escalier. Pour Filliou :

la vie devrait être (devenir) essentiellement poétique. Ce qu’il y a 
de plus important à communiquer aux enfants, c’est l’utilisation 
créative des loisirs. Les artistes peuvent participer à cette recherche. 
En tant que promoteur de la créativité, ils y gagneront une plus 
grande maîtrise de leur environnement et échapperont au ghetto 
dans lequel la société les enferme : n’être que des fournisseurs de 

Higgins, Alison Knowles, Wolf Vostell, Nam June Paik, etc., marquant ainsi les débuts officiels du 
mouvement et la formulation d’une nouvelle forme d’expression artistique où la musique, la perfor-
mance et la création visent à construire un lien entre l’art et la vie.



185

distractions utilitaires ou de valeurs snobs pour les classes privilé-
giées. (1972, 14)

Dans cette citation trois mots sont importants  : «  loisir  », «  participer  » et 
« utilitaire ».

« Loisir ». L’utilisation créative des loisirs est la base de la création perma-
nente, de ce que Filliou appelle aussi « un art de vivre », puisque selon lui, l’art 
est ce qui doit rendre la vie plus intéressante que l’art. Le temps du loisir n’est 
soumis à aucune injonction d’utilité.

«  Participer  ». Lorsqu’il énonce «  [l]es artistes peuvent participer à cette 
recherche », il n’utilise pas le verbe « participer » au hasard. La participation est 
une valeur fondatrice dans son travail. Son livre manifeste Enseigner et apprendre, 
arts vivants en est l’illustration, puisque tout l’ouvrage est conçu pour que le lec-
teur puisse y prendre part, y intervenir, le faire sien. Dès l’introduction, un espace 
est dédié au « lecteur-coauteur » ; la première phrase est explicite, il écrit : « À 
travers tout le livre, le lecteur trouvera des espaces d’écriture mis à sa disposition 
[...]. Il doit exister d’autres procédés. J’avais songé à des fiches mobiles dans une 
boîte, voire à des cartes postales. Peut-être voulez-vous démarrer notre collabo-
ration en faisant quelques suggestions sur cette première page ? » (1972, 7). Ré-
gulièrement, Filliou interpelle le lecteur, l’invite à penser, à créer : « FAITES-LE 
VOUS-MÊME. Faites-vous photographier à plusieurs reprises au cours d’une 
journée tout à fait normale (en vous réveillant, en travaillant, mangeant, jouant, 
faisant l’amour, etc.) Reliez les photos. Appelez ce livre  : JE MEURS TROP. 
Ceci est votre autobiographie et la mienne » (1972, 77). La formule « Participer 
aux rêves collectifs » relève donc d’une interaction, d’un jeu de relation qui en-
gage des rêves, de l’intime, et dans le même temps, du collectif, celui de la société 
dans son ensemble, dans sa dimension politique.

« Utilitaire » renvoie à l’idée d’inutilité. Souvenons-nous de la phrase men-
tionnée au sujet de l’activité des artistes : « En tant que promoteur de la créati-
vité, ils y gagneront une plus grande maîtrise de leur environnement et échappe-
ront au ghetto dans lequel la société les enferme : n’être que des fournisseurs de 
distractions utilitaires ou de valeurs snobs pour les classes privilégiées » (Filliou 
1972, 14). Il s’agit de dégager l’activité artistique de sa dimension marchande et 
de l’économie du marché de l’art, pour la resituer dans une activité de loisirs, dé-
gagée du profit, engagée dans un art de vivre. De ces valeurs Robert Filliou pose 
les bases du Poïpoïdrome, centre d’inutilité publique.

L’homo diligens, archétype du visiteur de Poïpoïdrome et d’un être empathique



Céline Domengie

186

Naissance du Poïpoïdrome

Paris, hiver 1963. Je pris le métro, un matin, pour rendre visite à 
mon ami Joachim Pfeufer […]. Dans le métro, par cette froide ma-
tinée, je regardais de près tous les gens autour de moi. Ils avaient 
tous l’air triste, soucieux, morose, perdu. ( Je devais leur faire la 
même impression.) Je pensais en moi-même : que faire ? J’aimerais 
faire quelque chose. Mais quoi ? pour quoi ? pour qui ? Pour tous 
ces gens. […] C’est ça, pensai-je. Ce que je dois partager avec tout 
le monde, c’est le truc de la création permanente. Un Institut de 
création Permanente. Basé sur la joie, l’humour, le dépaysement, la 
bonne volonté et la participation. Arrivé chez Jo, je lui racontai 
mon idée et lui demandai de m’aider. Il accepta aussitôt et nous 
nous mîmes au travail. Le Poïpoïdrome est né de cette collabora-
tion.4 (Filliou 1972, 212)

Dans ce texte, Filliou formule clairement l’expression d’une empathie pour les 
gens qu’il voit dans le métro. Sa réaction est d’imaginer quelque chose pour les 
personnes. Et ce quelque chose fonctionne sur le principe de la participation. Il 
aurait pu raconter la genèse du Poïpoïdrome par l’explication de l’étymon poïpoï, 
ou par les premières recherches qu’il mena autour du mot « poïpoï » dès 1961 : 
la Poïpoï bottle ou bien le Poème poïpoï de 1961 ou encore la Poïpoï symphony en 
1962.5 Mais non, son récit originel, il l’ancre dans l’expérience de l’affection, du 
sentiment et de l’intérêt pour l’autre. Cette dimension expérientielle de l’altérité 
fait du Poïpoïdrome une expérience empathique, depuis le moment de sa concep-
tion jusqu’à l’adresse aux visiteurs.

On se souvient que le terme d’empathie nous vient du terme Einfühlung forgé 
par le philosophe allemand Robert Vischer qui, dans une approche critique de 
l’esthétique hégélienne, cherchait à conceptualiser une intersubjectivité échap-
pant au solipsisme et à sa matrice, le cogito. Cette intersubjectivité relève du fait 

4   Cette citation ainsi que les suivantes sont reproduites conformément aux originaux.
5   Source : « Le Poïpoïdrome (Robert Filliou / Joachim Pfeufer). Situation critique d’un pro-
cessus de création continue », communication de Jean-François Savang pour les journées d’étude 
Œuvre, exposition et récit en art contemporain organisées par le LESA, Faculté des Arts, Lettres et 
Sciences Humaines – Aix Marseille Université, 5 et 6 février 2016.



187

que le sujet pensant ne se construit pas seulement en lui-même mais en interac-
tion avec une altérité, qui ouvre un espace exégétique ( Jorland et Thirioux 2008), 
un espace favorable à l’exercice de l’interprétation. C’est ce processus cognitif re-
lationnel qui est mis en œuvre dès la naissance de l’idée du Poïpoïdrome et jusqu’à 
la réalisation des prototypes, par la dynamique de la participation.

Description du Poïpoïdrome

Le prototype 00 du Poïpoïdrome est présenté à Bruxelles en 1975 sous forme 
de plan (Filliou et Pfeufer 1975), puis il est traduit par le Poïpoïdrome à espace-
temps-réel à Budapest en 1976 au Young Artists’ Club. C’est la seule occurrence 
du Poïpoïdrome où les personnes participent physiquement. Le découpage de 
l’espace repose sur une sorte de cheminement initiatique avec des propositions 
adressées au public. Chacun des sept espaces est accompagné d’inscriptions met-
tant en scène l’invitation à participer.

« Le Pré Poïpoï » (1), c’est « le perron » du Poïpoïdrome, c’est un espace 
extérieur qui interpelle pour entrer dans la création permanente. « Le Poïpoï » 
(2) est dédié aux activités de la vie de tous les jours. Y sont installées des photo-
graphies d’activités des habitants de Budapest accompagnées de l’inscription  : 

« [l]’art est ce que font les artistes. Nous sommes curieux de votre vie active et 
des formes d’art liées à celle-ci. La prochaine fois apportez une photo de vous 
en travaillant ».6 Chacun est sollicité pour apporter des images de ses propres 
activités. « L’Anti-poïpoï » (3) désigne une « [s]alle remplie des proverbes des 
visiteurs. Quelque chose comme la sagesse d’une nation ». Des matériaux sont 
mis à disposition pour que chacun inscrive son texte. « Le Post-Poïpoï » (4) est 
à concevoir selon cette consigne : « Nous sommes curieux si vous sentez la même 
chose que nous, c’est à dire, que la solution (verte) de l’opposition entre le Poïpoï 
(bleu) et l’Anti-Poïpoï (jaune) est pour tout le monde et toutes les choses, la créa-
tion. Si oui, vous pouvez illustrer cette découverte ». Après l’invitation à appor-
ter une photographie, puis à écrire un court texte, c’est une illustration qui est 
ici proposée pour figurer l’opposition entre « Poïpoï » et « Anti-poïpoï » (du 

6   Toutes les citations de description du Poïpoïdrome du paragraphe suivant sont reproduites à 
partir de la documentation numérisée par le centre de recherche Artpool (2025), source : https://
www.artpool.hu/Fluxus /Filliou/Poipoi4f.html [12/10/24].

L’homo diligens, archétype du visiteur de Poïpoïdrome et d’un être empathique

https://www.artpool.hu/Fluxus%20/Filliou/Poipoi4f.html
https://www.artpool.hu/Fluxus%20/Filliou/Poipoi4f.html


Céline Domengie

188

matériel est mis à disposition). Dans « La Poïpoïthèque » (5), chacun peut don-
ner des exemples d’application individuelle de la création permanente : « Cette 
frise historique contient des informations sur notre activité, sur ce que nous ap-
pelons Création Permanente à partir du Poïpoï bleu, vers L’Anti-Poïpoï jaune et 
le Post-Poïpoï vert. Cependant on peut proposer quelque chose, parce que cette 
Poïpoïdrome à Espace-Temps Réel No.1 appartient déjà à vous tous ».

Par le dispositif participatif, c’est un don qui est proposé pour que chacun 
s’approprie le Poïpoïdrome, et qu’il soit au bénéfice de tous. Dans l’avant-dernier 
espace, « L’Atelier Poïpoï » (6), les auteurs poussent cette idée encore plus loin, 
en suggérant au visiteur que finalement, ce Poïpoïdrome à espace-temps réel, dans 
lequel il se trouve physiquement, n’est pas très important, et que ce qui compte, 
c’est que l’esprit du Poïpoïdrome se trouve en lui, où qu’il soit, même chez lui. On 
peut y découvrir l’indication qui confirme au visiteur :

C’est en effet votre atelier. Il est un peu petit, c’est possible, mal-
gré que rien ne vous empêche pas de considérer votre atelier chez 
vous comme l’élargissement de l’Atelier Poïpoï. Vous avez rien à 
apprendre afin de participer aux actions et aux activités du Poïpoï-
drome. Ce que vous savez déjà suffit. Cela ne veut pas dire que vous 
devez en être content. Bien que le Poïpoïdrome n’exige aucune 
connaissance spéciale, il est vrai que nous ne la refuserions pas.

Au bout de ce parcours, le visiteur finit par découvrir le « Poïpoïdrome propre-
ment dit » (7), le « Poïpœuf ». Dans ce dernier espace, l’œuf renvoie à l’idée 
que certaines activités sont originelles comme méditer, concevoir, inventer ou 
remplacer. Chacun est invité à les pratiquer. 

Devant le Poïpœuf, tout à fait comme nous le faisons, on absorbe 
les informations provenant de son long court-circuit électrique, 
on médite, on conçoit, on invente de différent méthodes et ins-
truments pour remplacer nos propositions et objets avec les siens. 
N’oubliez pas que votre maison peut être l’extension de L’Atelier 
Poïpoï. Et enfin qui est-ce qui ne pourrait trouver dans son envi-
ronnement au moins un œuf ? Et maintenant au revoir ! Venez en-
core une fois, ou ne venez pas, comme vous le souhaitez ! Ayez bon 
vent ! (Filliou et Pfeufer 1975)



189

Au sein de chaque espace, le visiteur est interpelé, il est invité à entrer dans un pro-
cessus exégétique. Le Poïpoïdrome est activé par la participation des personnes, 
par leurs expériences, par la manière dont, en qualité de sujet, elles vont entrer en 
relation avec le dispositif à partir de ce que chacune apporte avec elle – des photo-
graphies de ses activités, des phrases proverbes, des illustrations du post-poïpoï et 
de l’anti-poïpoï – avec sa propre créativité et ses émotions. C’est une proposition 
de participation profonde car elle est physique, philosophique et existentielle  ; 
elle se joue au sein du parcours mais aussi au sein de l’intimité de chacun en 
tant que personne ; son lieu de vie peut même devenir l’extension de « l’Atelier 
Poïpoï » et son quotidien celui des activités originelles.

Nous trouvons ici illustré le processus cognitif relationnel, ce jeu d’interre-
lations et d’interprétations entre différentes subjectivités qui définit l’empathie. 
Les émotions et les passions sont mises en partage dans le jeu de la participation. 
Chacun y prend part, mais on ne peut pas évaluer cette participation ni calculer 
les bénéfices que chacun en tire. C’est en ce sens que ce bâtiment est d’inutilité 
publique et qu’il illustre les limites de la raison utilitariste. Alain Caillé rappelle 
que même le sociologue et économiste italien Vilfredo Pareto, théoricien du 
concept d’efficacité, soutient que dans le champ de l’économie, les passions af-
fectent les prises de décision :

même les sociologues les plus favorables au libéralisme et à l’éco-
nomie politique s’attachent à montrer combien sont étroites les 
limites au sein desquelles le postulat utilitariste est susceptible de 
se révéler fécond. Pareto explique que les actions logiques ne sont 
que l’écume des actions non logiques. Autrement dit, les hommes 
sont mus par leurs passions plus que par leurs intérêts et il est dou-
teux qu’ils en calculent correctement les tenants et les aboutissants. 
(Caillé 2009, 30)

À la vue de ces éléments, j’aimerais poser l’hypothèse que les émotions qui ani-
ment le socle de cette relation empathique pourraient être synthétisées par une 
passion générique : l’amour. L’utopiste Charles Fourier conceptualisa au XIXe 
siècle l’idée selon laquelle l’amour est non seulement la passion la plus puissante, 
mais aussi celle qui dessine les bases politiques d’un État social. Ce n’est pas un 
hasard si Robert Filliou s’est inspiré de Fourier pour concevoir l’économie poé-
tique de la création permanente.

L’homo diligens, archétype du visiteur de Poïpoïdrome et d’un être empathique



Céline Domengie

190

Filliou, Fourier et Saint Augustin : l’amour en commun vers la figure 
d’un homo diligens

Dans le poème La Fête est permanente, où l’existence est faite à la fois d’affections 
positives et négatives, de passions bonnes et mauvaises, Robert Filliou synthétise 

«  le principe de non-comparaison  » qu’il explicite dans une autre œuvre inti-
tulée La Cinquième pomme. C’est une référence directe à Charles Fourier, dont 
Filliou connaissait très bien la pensée et dont il fait mention à de nombreuses 
reprises dans ses écrits. Alors que les quatre premières pommes sont celles d’Ève, 
de Pâris, de Newton et de Fourier, la cinquième est ajoutée par Filliou. Il en ra-
conte l’histoire :

Pour la première fois j’ai fait une bande vidéo en français, à Vehi-
cule,7 à Montréal, que j’ai appelée « Grâce à Fourier », le Charles 
Fourier que j’aime beaucoup, des Phalanstères. C’est une perfor-
mance où nous jouons avec des pommes. Marianne, Marceline, des 
artistes canadiens que j’aime beaucoup comme Richard Martel, 
Monty Cantsin. […] c’est ce que j’appelle les «  principes d’éco-
nomie poétique  » […]. Selon Fourier, il y a quatre pommes qui 
sont importantes dans l’histoire de l’humanité, deux qui ont eu 
des résultats désastreux, et deux qui ont eu des résultats très béné-
fiques. Les deux qui ont eu des résultats désastreux sont la pomme 
qu’Ève a donnée à Adam, et celle du jugement de Pâris. Alors 
nous jouons […]. Richard Martel est en Newton, il est juste assis 
comme ça, on lui jette une pomme sur la tête. C’est la troisième 
pomme. Et la quatrième pomme qui est bénéfique, c’est celle qui 
appartient à Fourier lui-même. Il était dans un restaurant à Paris 
avec un ami. Au moment du dessert, on lui a dit qu’une pomme 
coûtait 13 sous. Alors, il a dit qu’avec 13 sous, là d’où il venait en 
province, il en achetait cent. Et ça lui a fait se rendre compte que 
quelque chose n’allait pas dans le système économique, et c’est sur 
cette base que lui, autodidacte, s’est mis à gamberger et à écrire ses 
livres fantastiques. Donc, ce sont les quatre pommes […] et ensuite, 

7   Filliou fait ici référence à Véhicule Art, une galerie d’art basée à Montréal, active entre 1972 et 
1980.



191

moi je propose la cinquième pomme. C’est basé sur cette histoire 
que tu connais, où tu as une pomme coupée en deux, mais deux 
parties inégales devant deux personnes comme nous. Celui qui 
se sert le premier prend la plus grosse, alors l’autre râle. Il lui dit : 

« pourquoi tu es triste, pourquoi râler ? » « Mais parce que tu as 
pris le gros morceau.  » «  Mais qu’est-ce que tu aurais fait si tu 
t’étais servi le premier ? » « J’aurais pris le petit. » « Tu aurais 
pris le petit, mais tu l’as le petit, alors tu devrais être heureux. » Et 
je maintiens que si on arrive à résoudre ce paradoxe, on arriverait à 
comprendre les principes d’économie poétique. Ce que je propose 
là c’est le principe de non-comparaison. (Filliou 1991, 121-122)

Selon Charles Fourier, dans Le Nouveau monde amoureux, l’amour est la passion 
la plus propre à former des liens entre tous les êtres humains, quels que soient leur 
âge et leurs conditions. Il considère que c’est là la base d’une politique sociale et 
reconnaît que :

le sujet paraît frivole à ces civilisés qui relèguent l’amour au rang 
des inutilités et en font, sur l’autorité de Diogène, l’occupation 
des paresseux. Aussi ne l’admettent-ils qu’à titre de plaisir consti-
tutionnel sanctionné par le mariage  ; il n’en est pas de même en 
harmonie où les plaisirs devenant affaire d’état et but spécial de 
politique sociale, on doit nécessairement donner une haute impor-
tance à l’amour. (Fourier 1998, 29)

Il conçoit un système dénommé « l’Harmonie » qui redéfinit le politique par 
les passions – et celle de l’amour en particulier – afin de reposer la question de la 
condition humaine et des conditions de possibilité du bonheur. Dans ce système, 
l’amour n’est pas seulement une « passion qui conserve sa noblesse primitive et 
qui entretient chez les mortels le feu sacré, les caractères de la divinité » (1998, 
4), mais il est aussi «  l’agent le plus puissant des rapprochements passionnels, 
même entre caractères antipathiques. C’est par lui que l’orgueilleuse Diane s’hu-
manise avec le berger Endymion ; les autres passions n’ont presque rien de cette 
influence dévolue à l’amour pour le rapprochement des conditions » (1998, 4).

Si l’empathie a pour socle le pathos, alors la passion amoureuse, reine dans 
le système politique de Fourier, pourrait être considérée comme le fondement 

L’homo diligens, archétype du visiteur de Poïpoïdrome et d’un être empathique



Céline Domengie

192

de l’empathie. Nous pouvons prolonger cette hypothèse en associant la pensée 
de Fourier à celle de saint Augustin. On hérite de ce philosophe et théologien 
le célèbre aphorisme Dilige, et quod vis fac qui signifie  : « Aime et fais ce que 
tu veux ». Il nous rappelle que si l’amour est à la racine des actes, ceux-ci seront 
nécessairement les meilleurs possibles. Le verbe diligere désigne le fait d’aimer, 
d’éprouver de l’affection, mais d’une affection fondée sur le choix et la réflexion. 
Cette posture de l’esprit rappelle la relation fonctionnelle entre la communica-
tion, l’action et la réflexion engagées par le Poïpoïdrome. On pourrait donc en-
visager cette œuvre comme un dispositif qui fait le pont entre deux pôles, celui 
de l’amour-raison de saint Augustin et celui de l’amour-passion de Charles Fou-
rier  ; ceci dans la perspective de Robert Filliou, sans jamais mettre les deux en 
compétition, ni en comparaison, puisque dans ce centre d’inutilité publique, on 
n’opère pas de choix forcément rationnels. La figure conceptuelle du visiteur du 
Poïpoïdrome serait-elle guidée par l’amour tel qu’on pourrait le définir à partir du 
verbe latin diligere et l’imaginer en homo diligens, figure du visiteur amoureux ?

Dans Éloge de l’amour, Alain Badiou souligne que «  la conviction est au-
jourd’hui largement répandue que chacun ne suit que son intérêt » (il fait ici 
clairement référence à l’homo œconomicus) et il poursuit  : « Alors l’amour est 
une contre-épreuve. L’amour est cette confiance faite au hasard » (2009, 26) ; et 
plus loin « la pensée n’est jamais séparable des violentes péripéties de l’amour », 

« en réalité, il y a bien une puissance universelle de l’amour, mais qui est tout 
simplement la possibilité pour nous de faire une expérience positive, affirmative 
et créatrice de la différence » (2009, 71).

Avec l’amour comme condition politique chez Charles Fourier, éthique et 
spirituelle chez saint Augustin, puis philosophique, dans sa quête de vérité chez 
Alain Badiou, nous pourrions imaginer cette figure théorique de l’homo diligens, 
l’homme amoureux, comme alternative critique à celle de l’égoïste homo œcono-
micus. Imaginons un être humain guidé par l’amour, dont le comportement ar-
ticulerait émotion et réflexion, rapprochement et expérience de la différence, et 

«  non-comparaison  » pour reprendre l’économie poétique de Robert Filliou  : 
il dessinerait l’archétype du participant au Poïpoïdrome et de l’être empathique, 
comme chemin de connaissance par la relation à l’autre. On reboucle ainsi avec la 
critique de la raison utilitaire énoncée par Alain Caillé et le paradigme du don hé-
rité des travaux de Marcel Mauss (2012), une figure anthropologique de l’homme 
guidée par des principes de générosité, par la nécessité de pratiques, de gestes, de 
comportements qui, pour faire société, relèvent d’un principe de reconnaissance 



193

de l’autre, d’alliances épistémologique, esthétique et politique, et pour lesquelles 
l’amour dessine un fondement. Ici se positionnent les termes pour poursuivre 
cette recherche, avec Robert Filliou, et à qui reviennent les derniers mots :

EN QUELLE SAISON LA SAGESSE HURLE-T-ELLE DANS 
LES RUES ?
VOUS PLAISANTEZ ! ?
PENSEZ-VOUS SOUVENT CE QUE VOUS DITES ?
TOI ? (Filliou 1977)

Bibliographie

Artpool Művészetkutató Központ (2025)  : https://www.artpool.hu/Fluxus /
Filliou/Poipoi4f.html [12/10/24].

Badiou Alain (2009) : Éloge de l’amour, Paris : Flammarion.
Caillé Alain (2009) : Critique de la raison utilitaire, Paris : La Découverte.
Filliou Robert (1972)  : Enseigner et apprendre, arts vivants, Paris Bruxelles  : 

Archives Lebeer Hossmann.
Filliou Robert (1977) : Idiot-ci, Idiot-là, Liège : AA Éditions / Yellow Now.
Filliou Robert (1991) : Robert Filliou : Centre Georges Pompidou, Musée national 

d’art moderne, Galeries contemporaines, 10 juillet-15 septembre 1991, 
Paris : Éditions du Centre Pompidou.

Filliou Robert et Joachim Pfeufer (1975)  : 1/2  +  1/2  = filliou/pfeufer. Le (ou 
la) Poïpoïdrome à espace-temps réel, prototype 00. Het (of de) Poïpoïdrome 
met reele ruimte-tijd, prototype 00. Co-architectes / Co-architekten : Robert 
Filliou, Joachim Pfeufer, Bruxelles : Europalia.

Fourier Charles (1998) : Le Nouveau monde amoureux, Dijon : Les presses du 
réel.

Jorland Gérard et Bérangère Thirioux (2008)  : «  Note sur l’origine de l’em
pathie », Revue de métaphysique et de morale 2/58, 269-280.

Mauss Marcel ([1924] 2012) : Essai sur le don, Paris : Presses Universitaires de 
France.

Savang Jean-François (2016)  : «  Le Poïpoïdrome (Robert Filliou  / Joachim 
Pfeufer) Situation critique d’un processus de création continue », journées 

L’homo diligens, archétype du visiteur de Poïpoïdrome et d’un être empathique

https://www.artpool.hu/
https://www.artpool.hu/Fluxus%20/Filliou/Poipoi4f.html
https://www.artpool.hu/Fluxus%20/Filliou/Poipoi4f.html


Céline Domengie

194

d’étude Œuvre, exposition et récit en art contemporain, LESA, Faculté des 
Arts, Lettres et Sciences Humaines, Aix Marseille Université.

Vischer Robert (1873) : Über das optische Formgefühl. Ein Beitrag zur Ästhetik, 
Leipzig : Hermann Credner.


