
347

Marina Ortrud M. Hertrampf
Université de Passau

Empathie narrative et les oubliés de la société : 
Illégitimes (2021) de Nesrine Slaoui, Ajar-Paris (2022)  

de Fanta Dramé et Streulicht (2020) de Deniz Ohde

Résumé

Le chapitre analyse trois romans récents de jeunes autrices postmigrantes – Illégi-
times de Nesrine Slaoui, Ajar-Paris de Fanta Dramé et Streulicht [Lumière diffusée] 
de Deniz Ohde – qui illustrent comment la transmission d’un faible capital éco-
nomique, social et culturel fait des enfants des parents issus de l’immigration des 
victimes préprogrammées du désavantage social. Leur altérité sociale et ethnique 
remplit les narratrices-protagonistes d’une certaine honte. À la différence d’Er-
naux ou de Louis, cela ne se traduit pourtant pas par une apathie fondamentale à 
l’égard de leurs propres origines. Au contraire, les relations aussi tendues qu’ambi-
guës, mais généralement problématiques, que les adolescentes entretiennent avec 
leurs parents révèlent une profonde empathie qui est articulée par différentes stra-
tégies narratives qui permettent la prise en compte de la perspective et influencent 
ainsi le jugement des lecteurs et lectrices de telle sorte que les représentant.e.s des 
couches sociales défavorisées bénéficient d’une compréhension plutôt empathique.

Mots-clés  : Nesrine Slaoui, Fanta Dramé, Deniz Ohde, autosociobiographie, 
empathie, focalisation interne, honte, postmigration

Abstract

The contribution analyzes three recent novels by young postmigrant women au-
thors – Illégitimes by Nesrine Slaoui, Ajar–Paris by Fanta Dramé and Streulicht 
[Diffused Light] by Deniz Ohde – which illustrate how the transmission of low 
economic, social and cultural capital makes the children of parents with a migrant 

https://doi.org/10�14232/lh.2025�1.25

https://doi.org/10.14232/lh.2025.1.25


Marina Ortrud M. Hertrampf

348

background pre-programmed victims of social disadvantage. Their social and 
ethnic otherness fills the narrator-protagonists with a certain shame. But unlike 
Ernaux or Louis, this does not lead to a fundamental apathy towards their own 
origins. On the contrary, the tense and ambiguous, but generally problematic, 
relations between the teenage girls and their parents reveal a deep empathy that 
is articulated by various narrative strategies that allow a certain understanding 
and thus influence the reader’s judgment in such a way that the representatives 
of disadvantaged social classes benefit from a rather empathetic understanding.

Keywords: Nesrine Slaoui, Fanta Dramé, Deniz Ohde, autosociobiography, em-
pathy, internal focalization, shame, postmigration

Remarques préliminaires

Avec la mondialisation croissante, on parle de plus en plus, en Allemagne comme 
en France, de l’ère postnationale des sociétés postmigrantes (Habermas 2000  ; 
Yildiz et Hill 2014  ; Foroutan 2019). Une société postnationale et postmigra-
toire serait une société qui reconnaîtrait la migration comme partie intégrante 
de sa propre nation décloisonnée et qui comprendrait les processus de dynami-
sation transculturels comme créateurs d’identité. Parallèlement, les tendances 
critiques à l’égard de la migration se renforcent et les enfants de migrants nés en 
France ou en Allemagne subissent également de nombreuses formes d’exclusion 
et de discrimination. Les réalités de vie des personnes issues de l’immigration ont 
trop souvent peu en commun avec les discours officiels sur l’égalité des chances 
et l’égalité de traitement socio-ethnique. Les jeunes auteur.e.s postmigrant.e.s, 
sûr.e.s d’eux / elles, critiquent de plus en plus cet écart.

Dans la suite, nous nous concentrerons sur trois romans récents, qui se situent 
entre récit autofictionnel, récit de formation, récit de filiation et roman social, 
et illustrent comment la distance socio-spatiale par rapport au centre se reflète 
dans la distance sociale, concrètement dans le manque de participation sociale 
des enfants d’ouvriers migrants. Ces trois romans, qui adoptent le point de vue 
de jeunes femmes de la postmigration, sont également à classer dans le genre de 
l’autosociobiographie comme nous le développerons plus loin.

Nesrine Slaoui est née au Maroc en 1994 sous son vrai nom Nissrine Essal-
louai. Elle a migré en France avec ses parents alors qu’elle était encore enfant. Elle 



Empathie narrative et les oubliés de la société

349

vient d’une famille ouvrière et parvient à s’élever socialement grâce à ses succès 
éducatifs : elle réussit à obtenir son master de journalisme à Sciences Po Paris et 
travaille comme journaliste française reconnue. Dans Illégitimes, paru en 2021, 
elle raconte son propre parcours de transfuge social.

Fanta Dramé est née à Paris en 1987 d’un père mauritanien et d’une mère sé-
négalaise. Elle a grandi avec ses frères et sœurs dans des conditions très modestes. 
Alors que ses parents immigrés ont au moins réussi à se construire une existence 
humble, leur fille est la première de la famille à réussir à faire des études : après 
un master de lettres modernes, Fanta Dramé obtient le CAPES et enseigne dé-
sormais en Seine-Saint-Denis. Dans son premier livre, Ajar-Paris, paru en 2022, 
Fanta Dramé décrit l’histoire de la migration de son père et, en même temps, son 
histoire d’enfant de migrants africains.

Deniz Ohde est née en 1988 à Francfort-sur-le-Main, d’une mère turque et 
d’un père ouvrier allemand. Après une scolarité difficile, elle a finalement étudié 
la germanistique à Leipzig, où elle vit actuellement. Elle a percé en tant qu’écri-
vaine avec son premier roman Streulicht («  Lumière diffusée  »), paru à l’été 
2020 et récompensé par de nombreux prix.

De l’autosociobiographie des personnes non issues  
de l’immigration vers l’autosociobiographie de la postmigration, ou 

de la honte vers l’empathie

Depuis quelques années, le genre de l’autosociobiographie connaît un grand 
succès en France comme en Allemagne (cf. Blome, Lammers et Seidel 2022 ; 
Bundschuh van Duikeren, Jacquier  et Löffelbein Peter 2025). Au centre des textes 
autosociobiographiques se trouvent, comme chez Annie Ernaux, Didier Eribon 
ou Edouard Louis, des personnes issues des classes sociales inférieures et de la 
province, qui racontent en tant que « transclasses » ( Jaquet 2014) leurs origines 
et leur parcours en tant que transfuge social. Ce faisant, ils associent le récit auto-
biographique et autofictionnel à des analyses sociologiques des rapports sociaux 
existants. Ainsi, les textes autosociobiographiques cherchent toujours à être plus 
que de simples mémoires individuelles. En partant de leur propre biographie, les 
auteurs et autrices dépeignent à la fois une migration interne de la province vers 
la ville et une transfuge sociale, décrivant ainsi pars pro toto l’histoire de vie d’une 
partie de toute une génération de personnes de la postmigration. En tant que 



Marina Ortrud M. Hertrampf

350

type de texte hybride entre littérature et sociologie, l’autosociobiographie veut 
représenter la réalité sociale et critiquer les rapports de pouvoir – dans la socié-
té comme dans la littérature. C’est pourquoi l’autosociobiographie, en tant que 

« littérature de confrontation » (Broutin 2018), comme le dit Édouard Louis, 
est toujours empreinte d’un élan engagé : ses auteurs veulent, comme l’explique 
Annie Ernaux, « venger leur race » (Leménager 2011) et éblouir la bourgeoisie.

Il est remarquable qu’actuellement, de plus en plus d’auteurs de la postmigra-
tion s’inscrivent dans le courant de l’autosociobiographie – comme c’est le cas 
de nos autrices. Ici aussi, les autrices décrivent leur ascension sociale. Celle-ci se 
fait toutefois en dépit de deux facteurs : non seulement elles sont issues de classes 
sociales inférieures, mais en tant qu’enfants de parents immigrés, elles sont égale-
ment désavantagées du point de vue de leur origine ethnique.

Deux différences essentielles avec l’autosociobiographie des personnes non 
issues de l’immigration c’est-à-dire non issues de l’immigration apparaissent tou-
tefois : premièrement, pendant que la honte de l’origine caractérise de manière 
centrale les textes autosociobiographiques, que ce soit ceux d’Ernaux ou de Louis 

– il en va autrement de l’autosociobiographie de la postmigration. Ainsi, Slaoui 
(2021, 83) refuse catégoriquement d’avoir honte de ses origines doublement stig-
matisantes : « Car cette honte, c’était exactement ce que la bourgeoisie voulait 
que je ressente. Elle voulait que je dénigre les miens et leur mode de vie ». Elle 
n’a aucune honte sociale de sa famille, elle a plutôt honte d’une société qui exclut, 
qui est raciste et qui a du mal à accepter les identités transculturelles : « Je suis à 
la fois arabe et énarque. Je n’ai honte ni de l’un ni de l’autre » (160).

Dramé n’a pas honte non plus  : ni de ses origines, ni des déficits présumés 
de ses parents. Bien au contraire, concernant son père, elle écrit : « J’étais admi-
rative de ses efforts pour respecter les règles strictes de la langue française, alors 
que moi, armée d’un master et d’un CAPES de lettres, j’évacuais souvent de mes 
phrases les “ne” de la négation et contractais le prénom personnel dès que je le 
pouvais, mes “j’veux pas, j’peux pas” s’opposant à ses “je ne veux pas, je ne veux 
pas” » (Dramé 2022, 104). En plus, la narratrice s’est rendu compte que le capital 
culturel existe aussi en dehors des standards européens et elle se montre particu-
lièrement empathique envers d’autres formes décentralisées de capital culturel :

[…] quand je cessai de le [père  ; MOH] voir à travers le prisme 
de l’instruction française, je m’aperçus qu’en réalité mon père 
était un homme instruit, qui avait fait de brillantes études dans 



Empathie narrative et les oubliés de la société

351

son domaine. […] Il était aussi incapable de définir l’anaphore ou 
l’oxymore, et ne savait rien de Victor Hugo ou d’Émile Zola, mais 
l’instruction ne se résumait pas uniquement à cela. Il n’y avait pas 
qu’en français qu’on pouvait être lettré. Lui était un érudit de l’Is-
lam, érudition qu’il n’avait jamais cessé de cultiver avec le temps. 
(Dramé 2022, 182)

Au lieu d’avoir honte de la biographie de son père, la narratrice, bien ancrée dans 
le système éducatif français, lui rend un hommage empathique en rattachant son 
histoire migratoire au grand récit national du parvenu français. Elle dépasse ainsi 
la différenciation entre le transfuge social français et étranger  : « Tel un Rasti-
gnac du XXe siècle, il avait quitté son foyer pour tenter de réussir ailleurs. Un 
Rastignac premium, même, parce que lui n’avait pas seulement quitté la province 
pour Paris. Il avait quitté un village, un pays, un continent, une vie pour un hypo-
thétique avenir prétendument meilleur en France » (Dramé 2022, 60).

Slaoui et Dramé sont donc plutôt fières de leurs parents qui ont réussi à s’en 
sortir avec tant de persévérance à l’étranger, malgré tous les revers. Les narratrices 
n’embellissent rien, tout n’était pas beau, bon et parfait dans leur enfance, mais 
elles sont capables de se mettre dans la situation difficile du déracinement et du 
désavantage structurel de leurs parents et de les comprendre, de sorte que leurs 
récits témoignent d’une compréhension et d’une acceptation exceptionnelles à 
l’égard des parents.

Une deuxième différence importante par rapport à l’autosociobiographie des 
personnes non issues de l’immigration peut être identifiée dans la représentation 
valorisante des figures maternelles. En particulier chez Ernaux, on trouve un net 
rejet, voire, avec certaines restrictions, un mépris des parents sans formation issus 
de milieux sociaux simples. Chez Ohde, par exemple, nous trouvons, au contraire, 
une description de la mère incomparablement plus empathique – et cela, bien 
que la mère de la protagoniste, une jeune femme mariée à un simple ouvrier alle-
mand, pas très heureuse et qui travaille comme femme de ménage, soit loin d’être 
empathique avec sa fille unique. En effet, la vie familiale n’est pas très chaleureuse, 
le père commence à boire et devient violent – mais il épargne sa fille et sa femme 
de toute violence physique. Au lieu de soutenir sa fille en pleine puberté dans son 
processus d’identité, il renforce plutôt son sentiment d’altérité, qui naît de son 
apparence phénotypiquement légèrement différente en l’envoyant à des cours de 
turc, où elle est pourtant aussi « l’autre » parce qu’elle ne connaît pas le turc :



Marina Ortrud M. Hertrampf

352

Ich konnte die Sprache meiner Mutter nicht sprechen, aber das 
galt nicht. Jeden Mittwochnachmittag schickte sie mich zum 
Schreibunterricht. Er fand im Keller der Schule statt für ein paar 
ausgewählte Kinder, die alle über die Scherze des Lehrers lachten, 
ich verstand sie nicht, aber ich lachte mit, aus Verlegenheit. Ich war 
die Einzige, die ratlos Kringel auf das linierte Papier zeichnete, als 
wären die Buchstaben Hieroglyphen. Wenn ich meinen Namen 
sagte, berichtigte der Lehrer meine Aussprache.1 (Ohde 2020, 42)

Lorsqu’un jour la protagoniste est traitée de « Kanake »2 et battue dans la cour 
de l’école, la réaction de la mère à propos de cet incident est révélatrice, car elle, 
qui ne veut pas que la réalité lui enlève son illusion d’une Allemagne idéale, ferme 
les yeux sur le racisme structurel évident, nie que sa fille ait pu se faire insulter et 
dit : « Aber du kannst nicht gemeint sein. Du bist Deutsch »3 (Ohde 2020, 49).

Il est frappant de constater que la narratrice n’utilise pas un ton accusateur, 
mais décrit plutôt les humiliations vécues et le manque d’affection sur un ton 
énumératif et neutre d’acceptation. Cette attitude se nourrit de sa capacité à se 
mettre à la place de sa mère : le comportement de cette dernière s’explique par sa 
déception face à un mariage peu réjouissant et à l’absence de succès économique, 
ainsi que par l’expérience douloureuse de la discrimination raciale. Même le fait 
que la mère déracinée force l’enfant à suivre des cours de turc peut finalement 
être reconnu par la narratrice comme un acte empathique de la mère, dans la 
mesure où elle essaie ainsi de faire comprendre à sa fille une partie de leur identité 
commune. Bien que les trois protagonistes réussissent leur ascension sociale, elles 
restent très proches de leur famille et des lieux de leur enfance. En effet, la visite 
des parents peut être considérée comme un signe de la grande empathie des filles 
envers leurs origines.

1   « Je ne pouvais pas parler la langue de ma mère, mais cela ne comptait pas. Tous les mercredis 
après-midi, elle m’envoyait au cours d’écriture. Il avait lieu dans la cave de l’école pour quelques 
enfants sélectionnés, qui riaient tous aux blagues du professeur, je ne les comprenais pas, mais je 
riais avec eux, par gêne. J’étais la seule à dessiner des ronds sur le papier ligné, désemparée, comme 
si les lettres étaient des hiéroglyphes. Quand je disais mon nom, le professeur corrigeait ma 
prononciation », notre traduction.
2   C’est un terme péjoratif du langage vulgaire allemand pour décrire les personnes originaires 
du sud-est de l’Europe, du Proche et du Moyen-Orient et d’Afrique du Nord. À l’origine le terme 
désignant les autochtones polynésiens d’Hawaï.
3   « Mais tu ne peux pas être visée. Tu es Allemande. »



Empathie narrative et les oubliés de la société

353

Le retour, preuve d’empathie

Que ce soit dans un quartier ouvrier d’Apt dans le sud de la France (comme chez 
Slaoui), dans la banlieue parisienne (comme chez Dramé) ou dans la petite ban-
lieue industrielle près de Francfort-sur-le-Main en Allemagne (chez Ohde), il 
s’agit de non-lieux, d’endroits laids et précaires. Les protagonistes restent pour-
tant liées émotionnellement à leur petite patrie à elles. En effet, Slaoui retourne 
chez ses parents à chaque fois qu’elle est confrontée à des décisions importantes 
ou lorsque la France est mise en quarantaine à cause du coronavirus :

Ma mère s’organise chaque fois qu’elle apprend mon retour, elle 
aime retrouver son éternelle petite fille, devenue parisienne, et la 
ramener dans sa vraie maison. Je ne suis jamais vraiment partie. J’ai 
seulement espacé les retrouvailles. Quand je dois prendre des déci-
sions importantes, comme un déménagement ou un changement 
de travail, je viens me réfugier ici. (Slaoui 2021, 13-14)

Tout est différent pour la protagoniste d’Ohde. Lorsqu’elle retourne chez son 
père, veuf depuis quelque temps – en fait uniquement motivée par le mariage de 
ses amis d’enfance –, elle éprouve des sentiments très ambivalents à l’égard de la 
maison quittée et de son père, avec lequel elle a toujours entretenu une relation 
ambiguë : d’une part, elle voit à quel point le quartier est délabré et l’appartement 
négligé, d’autre part, les descriptions parfois tendres témoignent d’une grande 
sensibilité émotionnelle, par exemple lorsqu’elle évoque «  l’impuissance  » 
(Ohde 2020, 11) de son père ou la façon dont il a acheté des fraises spécialement 
pour elle. Mais c’est surtout dans la dernière phrase du roman, dans laquelle le 
père lui assure qu’elle peut revenir à la maison à tout moment (Ohde 2020, 285), 
que s’exprime clairement une « empathie paradoxale », à savoir une empathie et 
une compréhension fondamentales pour le père, qui ne peut pas montrer ses sen-
timents ; en même temps la narratrice montre le fort besoin de quitter ce monde. 
L’intention narrative consiste donc en fin de compte à sensibiliser des parties de 
la société non issues de l’immigration aux préoccupations d’une grande partie de 
la société française et allemande par le biais de l’empathie narrative. La littérature 
permet ainsi de combler des vides qui continuent d’exister dans le discours public 
et politique qui ignore encore trop souvent des personnes de la postmigration.



Marina Ortrud M. Hertrampf

354

Agiter la société par l’empathie

Si Alexandre Gefen, dans Réparer le monde (2017), reconnaît à la littérature 
contemporaine la tendance à vouloir agir en quelque sorte comme une thérapie, 
à partir d’une préoccupation tout à fait éthique, en traitant par la littérature les 
dysfonctionnements et les déficits de la société ainsi que les traumatismes indivi-
duels et collectifs, cela vaut aussi, dans une mesure particulière, pour l’autosocio-
biographie de la postmigration. Le fait que les autosociobiographies étudiées ici 
soient tout à fait en mesure de gagner la sympathie – et idéalement aussi l’empa-
thie – des lecteurs et lectrices est dû en grande partie à la focalisation interne des 
narratrices autodiégétiques, qui deviennent ainsi des personnes d’identification. 
Avec elles, les lecteurs et lectrices découvrent des univers et des sentiments qui 
leur étaient le plus le plus souvent cachés. La grande conscience de l’empathie 
des narratrices envers leur famille et le milieu social et ethnique dont elles sont 
issues peut contribuer à ce que les lecteurs et lectrices puissent eux /elles, à leur 
tour, aussi se mettre à la place des enfants et de leurs parents et les comprendre. 
L’évocation de la sympathie permet ainsi de générer davantage d’empathie. L’em-
pathie narrative devient ainsi un procédé subtil de littérature engagée, loin de 
toute littérature d’agit-prop.

Conclusion

Les trois romans du corpus illustrent comment la transmission d’un faible capital 
économique, social et culturel, au sens de Pierre Bourdieu, fait des enfants des pa-
rents issus de l’immigration des victimes préprogrammées du désavantage social. 
Leur origine sociale, leur habitus « transmis » ainsi que leur apparence racisée 
remplissent les narratrices d’une certaine honte. Mais contrairement à Annie Er-
naux ou Édouard Louis, cela ne conduit pas à une apathie fondamentale vis-à-vis 
de leurs propres origines. Au contraire, les relations aussi tendues qu’ambiguës que 
les enfants et les adolescents entretiennent avec leurs parents révèlent – souvent de 
manière indirecte – une profonde empathie. La honte évoquée de l’extérieur se 
transforme plutôt en une colère (silencieuse) contre un système social hiérarchisé 
qui, en fin de compte, se fonde uniquement sur le capital culturel parental.

Les structures empathiques au niveau de l’histoire et du discours servent 
une «  empathisation stratégique  » («  strategic empathy  », Keen 2007, 142). 



Empathie narrative et les oubliés de la société

355

Au niveau de l’intrigue, ce sont en particulier des rapports émotionnels des 
protagonistes avec leurs pères et mères respectifs, ce qui montre qu’il s’agit de 
formes d’« empathie paradoxale ». Les analyses de texte ont en outre mis en 
évidence la manière dont Slaoui, Dramé et Ohde parviennent à ce que les lec-
teurs et lectrices adoptent la perspective des protagonistes et que celles-ci de-
viennent ainsi des « caisses de résonance de l’expérience » (Breithaupt 2009, 
171) ; nous avons également démontré dans quelle mesure les structures narra-
tives implicites du texte, telles que les focalisations internes, permettent la prise 
en compte de la vue interne des protagonistes et influencent ainsi le jugement 
du lecteur et de la lectrice de telle sorte que les représentant.e.s des couches so-
ciales généralement défavorisées bénéficient d’une compréhension empathique 
et que les dysfonctionnements sociaux virulents tels que la reproduction sociale 
et le racisme structurel puissent être perçus de manière critique. On peut donc 
attribuer à l’empathie narrative une valeur éthique indirecte dans la mesure où, 
en adoptant une attitude empathique et descriptive à l’égard d’autrui, nous élar-
gissons également nos propres attitudes grâce au changement de perspective qui 
y est lié. Cette mise en relief des rapports sociaux provoquée par l’« empathie 
stratégique diffusée » (Keen 2007, 142) peut conduire à une meilleure compré-
hension des points de vue étrangers et encourager un comportement antiraciste 
et prosocial.

Bibliographie

Blome Eva, Philipp Lammers et Sarah Seidel (dir.) (2022) : Autosoziobiographie. 
Poetik und Politik, Stuttgart : Metzler.

Breithaupt Fritz (2009) : Kulturen der Empathie, Francfort-sur-le-Main : Suhrkamp.
Broutin Pascal (2018) : « Édouard Louis une littérature de confrontation », in 

Bienvenue sur le blog du CDI de l’ESAAT !, 18 mai 2018, http://cdi.esaat.
free.fr/?p=2985 [25/04/2024].

Bundschuh van Duikeren Johanna, Jacquier Marie et Löffelbein Peter (dir.) 
(2025)   : Autosociobiography. A Literary Phenomenon and its Global En
tanglements, Bielefeld : transcript.

Dramé Fanta (2022) : Ajar-Paris, Paris : Plon.
Foroutan Naika (2019)  : Die postmigrantische Gesellschaft. Ein Versprechen der 

pluralen Demokratie, Bielefeld : [transcript].

http://cdi.esaat.free.fr/?p=2985
http://cdi.esaat.free.fr/?p=2985


Marina Ortrud M. Hertrampf

356

Gefen Alexandre (2017) : Réparer le monde. La littérature française face au XXIe 
siècle, Paris : José Corti.

Habermas Jürgen (2000) : Après l’État-nation : une nouvelle constellation politique, 
trad. par Rainer Rochlitz, Paris : Fayard.

Jaquet Chantal (2014)  : Les Transclasses ou la non-reproduction, Paris  : Presses 
Universitaires de France.

Keen Suzanne (2007) : Empathy and the Novel, Oxford : Oxford University Press.
Leménager Grégoire (2011) : « Annie Ernaux : “Je voulais venger ma race” », in
	 L’OBS, 9 décembre 2011, https://bibliobs.nouvelobs.com/romans/20111
	 209.OBS6413/annie-ernaux-je-voula is-veng er-ma-race .html 

[25/04/2024].
Ohde Deniz (2020) : Streulicht, Berlin : Suhrkamp.
Slaoui Nesrine (2021) : Illégitimes, Paris : Fayard.
Yildiz Erol et Marc Hill (2014)  : Nach der Migration  : Postmigrantische 

Perspektiven jenseits der Parallelgesellschaft, Bielefeld : [transcript].

https://bibliobs.nouvelobs.com/romans/20111209.OBS6413/annie-ernaux-je-voulais-venger-ma-race.html
https://bibliobs.nouvelobs.com/romans/20111209.OBS6413/annie-ernaux-je-voulais-venger-ma-race.html

