
 
 

LÁBJEGYZETEK PLATÓNHOZ 20. 
 

A FELELŐSSÉG 
 
 

 



 
 
 
 
 



 
 
 
 
 
 
 
 
 

LÁBJEGYZETEK PLATÓNHOZ 20. 
 

A FELELŐSSÉG 
 

 
 
 
 
 

Szerkesztette: 
Daróczi Enikő 
Laczkó Sándor 

 
 
 

 
 
 

Szeged 
Pro Philosophia Szegediensi Alapítvány 

 Magyar Filozófiai Társaság  
Státus Kiadó 

2023 



 
Sorozatszerkesztő: Laczkó Sándor és Dékány András 

 
 
 
 

A kötet támogatói: 

Magyar Filozófiai Társaság 

Pro Philosophia Szegediensi Alapítvány 

Magyar Tudományos Akadémia 

SZTE BTK Filozófia Tanszék 

Szegedért Alapítvány 

 

 
 

© Laczkó Sándor 

©A kötet szerzői 

 

 
 

 

Kiadja a Pro Philosophia Szegediensi Alapítvány (Szeged)  

Magyar Filozófiai Társaság (Budapest – Szeged) 

Státus Kiadó (Csíkszereda) 

Felelős kiadó: Laczkó Sándor 

Sorozatterv: Bíró Zoltán 

Műszaki szerkesztő: Birtók József 

Nyomdai kivitelezés: Státus Kiadó és Nyomda 

ISBN 978-615-5727-07-8 

ISSN 1785-7082 



 

 

5

 

A SZÁMONKÉRHETŐSÉGRŐL – ELŐSZÓ 

LACZKÓ SÁNDOR  

 felelősség mint az emberi létmód és viszonyrendszer fontos megnyil-
vánulása, változatos formákban mutatja meg önmagát. Morális 
diskurzusaink egyek legalapvetőbb fogalmával van dolgunk, hiszen 

nélküle modern erkölcs- és jogfelfogásunk nehezen volna érthető. A felelősség 
elsősorban mint erkölcsi szolidaritás, lelkiismereti aktus, vagy jogi kötelezett-
ség értendő, amely során számot kell adnunk cselekedeteinkről, kötelezettsé-
get kell vállalnunk közösségeinkért, illetve szembe kell néznünk tetteink 
következményeivel. A felelősség meghatározó jelentőséggel bír társadalmi 
szerepünk, valamint önmagunkhoz és a másik emberhez fűződő viszonyunk 
tekintetében. Vélhetően az önmagunk és közösségeink iránti felelősség válla-
lása teszi lehetővé, hogy erkölcsi döntéseket hozzunk, hogy tudatosan formál-
juk életünket, hogy megtaláljuk és kialakítsuk helyünket a társadalomban, s 
hogy reflektált módon viszonyuljunk önmagunkhoz és másokhoz. Ám a dolog 
mégsem ennyire egyszerű, hiszen nem egyértelmű, hogy létezik-e egyáltalán 
morális felelősség, és ha igen, annak mik a feltételei és vannak-e vele kapcso-
latos kötelességeink? 
     Ugyanakkor a felelősség arra is figyelmeztet bennünket, hogy bár az ember 
ki- és elkerülheti a számonkérés aktusát, szembemehet a közakarattal, a szak-
rális, morális és jogi konvenciókkal és törvényekkel, viszont akkor vállalnia 
kell ’határátlépése’ következményeit. Amit tesz az ember, ahogyan célkitűzései 
megvalósítása érdekében vagy a feléje irányuló elvárás okán cselekszik, azt 
számonkérheti, s számon is kéri rajta közössége, vagy épp lelkiismeretének 
mardosása figyelmezteti elszámoltathatóságára. Ám felelősséggel, ha úgy tet-
szik számonkérhetőséggel cselekedeteiért csak akkor tartozik az ember, ha 
szabad akarattal rendelkezik, ha döntései és tettei valamilyen formában és 
bizonyos mértékig rajta múlnak és nem eleve determináltak vagy puszta kény-
szer által befolyásoltak. Ennyiben tehát a szabadság felelősség is egyben. Mint 
ahogyan a lelkiismeretként megszólaló kellemetlen belső hang szintén felelős-
ségünkre figyelmeztet, hiszen ebben az esetben önmagunkkal van elszámolni-
valónk. A felelősség fogalma tehát rokon- és társfogalmak világába vezet el 
bennünket. Egyebek mellett a felelősség, a bizalom, az igazságosság, a szabad-
ság, a lelkiismeret, a bűn, a hazugság erkölcsi világunk össszetartozó, egymás-
hoz viszonyuló fogalmi hálóját képezik. A felelősség ugyanakkor társadalmi és 
egyéni drámák és konfliktusok hátterében is ott áll, hangsúlyos jelenléte 

A 



 

 

6 

mégsem könnyíti meg számunkra egyértelmű definiálhatóságát, hisz határai 
és következményei sokszor elmosódnak, mibenléte pedig nehezen meghatá-
rozható és olykor alig  konkretizálható.  
     Amikor a felelősség problémáját firtatjuk, végső soron azt a kérdést is 
feltesszük, hogy milyen felelősséggel tartozik a modern ember azért a világért, 
amelyet leigáz és kizsigerel, s amelyet feláldoz látszólagos jólétéért? Vagy ha 
megállapítható a felelőssége, mit tehet annak érdekében, ha egyeltalán tehet 
bármit, hogy természeti környezete ne megállíthatatlanul száguldjon valami-
féle katasztrófa felé?  
     Kötetünkben a felelősség problémájának a legkülönbözőbb nézőpontú 
vizsgálata és értelmezése történik, lévén maga a probléma korunk gondolkodó 
embere számára megkerülhetetlen, működőképes társadalmaink és természe-
ti környezetünk szempontjából pedig kiiktathatatlan. Végső soron vizsgálódá-
saink arra irányulnak, hogy kiderülhessen: az ember valóban felelősséggel 
tartozik-e világáért, környezetéért, a természetért és közös-ségeiért, s ha igen, 
akkor ez a felelősség mit kíván meg tőle, cselekedeteit és kötelességeit mennyi-
ben és hogyan befolyásolja? Mert a világ, amelyet az ember otthonossá kíván 
tenni a maga számára, amelyet az emberi gondolkodás és képzelőerő hív 
életre, s amelyet az emberi cselekedetek formálnak, tartanak fenn és tesznek 
élhetővé, vagy éppen rombolnak le – mintha egyúttal a felelősség vállalását is 
elvárná az embertől. Vajon elképzelhetjük-e az embert ebben a szemünk 
láttára változó világban anélkül, hogy felelősséggel ruházzuk fel?  
 

* * * 

A Lábjegyzetek Platónhoz című konferencia- és könyvsorozat elindítását a 
fogalmak és problémák tisztázásának az igénye vezérelte. Olyan fogalmakat és 
problémákat igyekeztünk és igyekszünk megvizsgálni és ’lábjegyzetelni’, 
amelyek első, mondhatni: klasszikus megfogalmazásai az antikvitásban és/vagy 
egyenesen Platónnál gyökereznek, de amely fogalmak és problémák ma is 
jelen vannak életünkben és gondolkodásunkban. Így a róluk szóló diskurzusok 
nem értek, nem is érhettek véget, sőt egyenesen kívánatosak és szükségesek. 
A Lábjegyzetek Platónhoz című konferencia- és könyvsorozat Whiteheadtől 
kölcsönzött címe ugyan Platónra utal, de egyúttal arra ösztönöz bennünket, 
hogy a kutatásokat minden korszakra és a filozófiával rokon tudásterületekre 
is kiterjesszük.  
     Tanulmánykötetünkben ’a felelősség’ problémavilága képezi reflexióink 
tárgyát. Mint ahogyan a Lábjegyzetek Platónhoz című könyvsorozat eddigi 
kötetei esetében is tettük, mindössze ’lábjegyzeteket’ kívántunk fűzni a meg-
lehetősen régi keltezésű ’jelenség(ek)hez’ és problémákhoz. Vizsgálódásaink 
során annak igyekeztünk nyomába eredni, hogy milyen módon lehetséges 



 

 

7

beszélnünk egyéni és kollektív felelősségről? Mi a szerepe és jelentősége 
életünkben a felelősségnek, s mi módon lehet és kell felelősen élni, gondol-
kodni és cselekedni? Mennyiben tartozik össze a szabadság és a felelősség, s 
hogyan viszonyul egymáshoz a felelősségvállalás morálja és az önzés kultú-
rája? 

Könyvünk ugyanakkor jóval több, mint a múlt év május 12-13-án Szegeden 
lezajlott, A felelősség című konferencia előadásainak betűhív közlése. Részben 
azért, mert az ott elhangzott előadások jobbára vázlatos szövegei bővített terje-
delemben és részletesebben kidolgozott formában látnak most napvilágot. 
Részben pedig azért, mert kötetünk olyan tanulmányokat is tartalmaz, 
amelyek felkérésünkre utólag születtek és előadás formájában nem hangoztak 
el a konferencián. Sőt előfordul az is, hogy néhány, a konferencián elhangott 
előadás írott változata különböző okokból nem kerül most közlésre. A felelős-
ség című konferencia így inkább csak előzménye és apropója volt a témáról 
zajló közös gondolkodásnak, amelynek a végeredménye a 33 tanulmányt tar-
talmazó kiadványunk. Mindezek figyelembevételével kötetünket a felelősség 
problémájára koncentráló és reflektáló, azt több nézőpontból megvizsgáló és 
értelmező önálló tanulmánykötetnek, s nem pedig konferenciakiadványnak 
tekintjük.  

Lábjegyzetek Platónhoz sorozatcímen 2022-ben immáron huszadik alka-
lommal került sor tematikus konferenciára Szegeden. A konferenciasorozat a 
Magyar Filozófiai Társaság évenként megrendezésre kerülő nagyrendezvé-
nye, amelyen hazai és határokon túli előadók, akadémikusok és doktorandu-
szok, vagy épp tudományos titulussal nem rendelkezők egyaránt részt vesz-
nek, s amely rendezvény egyben a hazai filozófus-szakma évenkénti találkozá-
sának, ’összetartásának’ a fóruma is. A sorban az első – a 2002-ben tartott –, 
A szeretet című konferencia előadásai nem jelentek meg nyomtatásban, míg 
Az erény (2003) című rendezvény kibővített, szerkesztett és gondozott anyaga 
képezte a Magyar Filozófiai Társaság és a Pro Philosophia Szegediensi 
Alapítvány által közösen jegyzett, Lábjegyzetek Platónhoz című könyvsorozat 
1. kötetét. Bár A bűn című (2004) rendezvény volt a konferenciasorozat har-
madik állomása, az ott elhangzott előadások bővített és gondozott szövegei a 
könyvsorozat 2-3. köteteként jelent meg, s ezzel szinkronba került a konferen-
cia- és könyvsorozat sorszámozása. 

Azóta további 16 kötet látott napvilágot a sorozat égisze alatt, így A barát-
ság, A lelkiismeret, A gyűlölet, Az igazságosság, A szabadság, Az akarat, Az 
ész, A szerelem, A hazugság, A bizalom, Az agresszió, Az emlékezet, Az 
idegen, A polisz, Az identitás és A vita címen jelentek meg tanulmánykötetek. 
Jelen kötetünk pedig a 2022 májusában tartott A felelősség című konferencia 



 

 

8 

apropóján született és a sorozat 20. darabjaként a téma részletesen kidolgozott 
tanulmányait tartalmazza.  

Kötetünk szerkesztése során az előzőekben már megszokott tematikus és 
időrendi, illetve problémacentrikus elrendezési módot alkalmaztuk. A szö-
vegek jegyzetanyagát egységesítve, lábjegyzetként helyeztük el, s csak néhány 
esetben tettünk kivételt. Az idegen szavakat, illetve a mű- és folyóiratcímeket 
kurziváltuk. A rövidebb idézeteket a szövegtestben, hosszabbakat pedig a 
szövegtestből kiemelve jelenítettük meg. A közölt szakirodalmi listák és uta-
lások szintén egységes bibliográfiai leírás szerint kerülnek közlésre. 

Megköszönve az említett konferencia előadóinak és jelen kötet szerzőinek 
a munkáját, abban a reményben tesszük közzé A felelősség című tanulmány-
kötetünket, hogy ’lábjegyzeteink’ számot tarthatnak az olvasók érdeklődésére. 

 

 

 

 



 

 

 

„Ti, Lucifer herceg filozófusai és jogászai, vállaljatok 

végre felelősséget a Luciferben lévő keserves 

szellemért, mondjátok meg, hogy helyesen 

cselekedett-e vagy sem, és ezt bizonyítsátok is be…” 



 

 

10

 

 



 

 

 

11

   

  „AZ EGÉSZ FÖLD BÍRÁJA NE ÍTÉLNE 
IGAZSÁGOSAN?” (GENEZIS 18:25) – 

A KOLLEKTÍV FELELŐSSÉG ÉS A KOLLEKTÍV 
BÜNTETÉS MEGÍTÉLÉSE EGYES BIBLIAI ÉS 

RABBINIKUS FORRÁSOKBAN 

BALÁZS GÁBOR 

 
zámos bölcsészet- és társadalomtudományi területen szinte közhellyé 
vált az a tézis, hogy a nyugati társadalom a modern kor hajnalán elért 
meglepő sikerének egyik fontos összetevője volt, hogy az ember indi-

vidualizálódott.  
Aron Gurevics ezt így fogalmazta meg: „a társadalmi viszonyok újjáalakult 

rendszere, az egyedülálló etikai, vallási modellek létrejötte, és az anyagi civi-
lizáció terén elért sikerek nem jelentenek mást, mint az emberi személyiség 
azon sajátos típusának változatos megjelenési formáját, amely leküzdötte 
magában a ’törzsi nemzetségi lényt’, és amely felszabadult a rendi korlátok 
alól, vagyis individualizálódott.”1 Az individuum a középkorban című köny-
vének első fejezetében ismerteti azt a vitát, amely a 20. század hetvenes-nyolc-
vanas éveiben arról a kérdésről folyt, hogy a nyugati kultúrában mikor alakult 
ki az egyéniség és a személyiség fogalma.2  Ő maga megkérdőjelezte, hogy 
megállapítható-e egyáltalán, mikor „született meg” az individuum, és jogos-
nak tartja a kérdést, hogy „vajon nem volt-e korporatív és tipizáló klasszikus 
középkor előzménye egy olyan korszak, amelyet egy másfajta, korlátlanabb, 
önkifejezésre képes személyiség öntudata jellemzett? Helyes-e egy olyan 
egyenes vonalú fejlődés képét felvázolni, mintha az újkor felé közeledve szá-
zadról századra egyre erősödött volna az individualizmus?”3 

Az individualista és kollektivista gondolkodás egyik tipikus különbségének 
tekinthetjük az egyéni és a kollektív felelősség kérdéséhez való viszonyt. Széles 

 
1 Aron Gurevics: Az individuum a középkorban. Budapest, Atlantisz, 2003. 11. 
2 A vita kezdete valószínűleg Colin Morris: Discovery of the Individual. 1050-1200. 

London, SPCK, 1972. című műve, a polémia egy jelentős fejezete pedig Walker 
Bynum erre adott éles kritikája volt (Caroline Walker Bynum: „Did the Twelfth 
Century Discover the Individual?” The Journal of Ecclesiastical History 31. 1980. 
1-17. A vitáról lásd Gurevics összefoglalóját, i.m. 11-28.  

3 Gurevics, i.m. 27. 

S



 

 

 

12

körben elterjedt nézet, miszerint az individualista nyugati társadalmakban a 
kollektív felelősség gondolata általános elutasításba ütközik. Irwin Lipnowski 
a kollektív felelősség fogalmának részleges rehabilitációjáról szóló tanulmá-
nyában például így fogalmaz: „Nem lenne túlzás azt állítani, hogy a kollektív 
büntetés elve minden liberális-demokratikus államban egyetemes elutasítás-
sal és elítéléssel találkozik”.4 Állítása alátámasztásául a nácik által alkalmazott 
kollektív büntetést hozta fel példának. Ez a nézet azonban könnyen cáfolható-
nak tűnik. Lipnowski – ahogy erre egyik kritikusa, Jean-Paul Brodeur felhívta 
a figyelmet – csak egy szélsőséges, de ugyanakkor ritka példával támasztotta 
alá megállapítását. A nácikra jellemző módon alkalmazott kollektív büntetés 
elutasítása valóban széles körben elfogadott, de ugyanakkor a kollektív bünte-
tés más, sokkal gyakoribb és sokkal kevésbé szélsőséges formái szerves részét 
képezik a modern nyugati társadalmak életének és kultúrájának. Brodeur 
több, szinte banálisan mindennapi, és épp ezért meggyőző példával támasztja 
alá ezt az állítását. A nyugati kultúra szerves részét képezi például a csapat-
sportok iránti rajongás. E sportok remekül példázzák azt, hogy egyetlen játé-
kos által elkövetett vétségért az egész csapat (sőt, ha nemzeti válogatottról van 
szó, akkor legalábbis jelképesen egy egész nemzet) bűnhődik, és ezt senki nem 
érzi igazságtalannak. 

Brodeur másik nehezen vitatható példája a liberális demokráciák jogrendsze-
rében is elfogadott kollektív büntetésre az, hogy amikor egy családfenntartó szülőt 
börtönbüntetésre ítélnek, a gyerekek is keservesen bűnhődnek a szülő vétkeiért, 
pedig fel sem vethető a gyermekek felelőssége.5 Brodeur példáit könnyű továb-
bi kortárs jelenségekkel kiegészíteni: kifejezetten a liberális, demokratikus, 
társadalmakra, és azonbelül is a sokszor egyetemi értelmiségre jellemző, hogy 
egyes kiszemelt országok egyetemeit, tudományos intézményeit, vagy/és azok 
oktatóit és kutatóit bojkottal és szankciókkal sújtja, holott az érintettek több-
nyire teljesen ártatlanok kormányuk vélt vagy valós bűneiben, sőt sokszor nyíltan 
ellenzik a kifogásolt kormánypolitikát. Továbbá e példák közé sorolható az igaz-
ságos háború is, hiszen számos erkölcsileg igazoltnak tekintett, honvédő hábo-
rú esetén is gyakran előfordult, hogy a védekező fél kénytelen megtenni olyan 
katonai lépést, amelyek ártatlan egyének szenvedését vagy halálát okozta, pusz-
tán azért, mert valamilyen szempontból a támadók csoportjához tartoznak.  

 
4 Irwin Lipnowsky: A Partial Rehabilitation of the Principle of Collective Punishment. 

Canadian Journal of Law and Society 8. 1. 121-125. doi: 10.1017/ 
s0829320100002805. 

5 Jean-Paul Brodeur: Collective Punishment: Criminological Assessment: A Reply to 
Lipnowski’s ’A Partial Rehabilitation of the Principle of Collective Punishment’. 
Canadian Journal of Law and Society 8. 1, 1993. 127-128. doi: 10.1017/ 
s0829320100002817. 



 

 

 

13

A Lipnowski és Brodeur vitája óta eltelt több évtizedben a kollektív fele-
lősség kérdése még hangsúlyosabbá vált. A politikai közbeszédben nemcsak a 
szélsőjobboldal hivatkozik rendszeresen különböző csoportok kollektív fele-
lősségére és a kollektív büntetés szükségességére, hanem a magukat prog-
resszívnek, baloldalinak tartó csoportok érvelésének is állandó eleme a kollek-
tív felelősség magától értetődőségének feltételezése. A legvilágosabb példája 
ennek az úgynevezett „woke mozgalom”, amely egyes csoportokat (jellemzően 
fehér, középosztálybeli férfiakat) felelősnek tart elődeik vélt vagy valós bűnei-
ért, illetve a csoportjukhoz tartozó, de tőlük teljesen függetlenül cselekvő sze-
mélyek vétkeiért. 

A kollektív felelősség kérdését súlyos intellektuális hiba leegyszerűsíteni; a 
probléma összetettségét remekül szemlélteti, hogy 2020-ben a Routledge kia-
dó egy majdnem 600 oldalas szakkönyvben tárgyalta ennek különböző aspek-
tusait.6 Az igazi kérdés tehát nem az, hogy létezik-e és igazolható-e egyáltalán 
erkölcsi szempontból a kollektív felelősség és a kollektív büntetés, hanem az, 
hogy mely esetekben igazolható.  

A Héber Biblia bizonyos történeteiből és törvényeiből határozottan úgy 
tűnik, hogy Isten időnként kollektív büntetést alkalmaz. Épp ezért különösen 
érdekes kérdés, hogy vajon magától értetődő-e a vizsgált (a vallási hagyomány 
részét képező) zsidó források számára, hogy a mondott esetekben a kollektív 
büntetés erkölcsi szempontból igazolható. A kollektív felelősség és büntetés 
igazolhatóságáról folytatott esettanulmány szükségessé teszi egy általánosabb 
kérdés érintését is: A vizsgált források alapján milyen következtetést lehet 
levonni Isten tettei és parancsolatai, illetve az erkölcsi értékek között? Ez a 
kérdés a következő formában is feltehető: A zsidó hagyomány milyen álláspon-
tot képvisel az úgynevezett Euthüphron dilemmával kapcsolatban? 

Szókratész Platón egy korai dialógusában feltett kérdése a következő-
képpen parafrazálható: „Vajon az istenek azért szeretik az erkölcsi szempont-
ból jó dolgokat, mert azok erkölcsi szempontból jók, vagy e dolgok attól lesz-
nek erkölcsi szempontból jók, mert az istenek szeretik őket?”.7 Az Euthüphrón 
dilemmát képező első lehetőség a következő: az erkölcsi imperatívuszok és 
tilalmak attól függetlenül is hatályosak, hogy Isten elrendelte-e azokat, hiszen 
az erkölcsi szempontból releváns cselekedetek morális értéke önálló és függet-
len az isteni parancstól. Az emberi cselekedetek önálló erkölcsi értékéből 

 
6  Saba Bazargan-Forward et al. (Szerk): The Routledge Handbook of Collective 

Responsibility. New York, London, Routledge, 2020. 
7 Lásd: Platón: Euthüphrón9e-10a. Magyarul: Platón: Euthüphrón, Szókratész védő-

beszéde, Kritón, Budapest, Atlantisz, 2005. 33. Mogyoródi Emese fordításában az 
„istenes” szó szerepel, és lásd hozzá a kommentárt, uo. Kerényi Grácia korábbi 
magyar fordítása a „jámbor” szót használta (Platón: Összes művei, Budapest, 
Európa, 1984. I. kötet, 118.)  



 

 

 

14 

következően még Isten sem változtathat egy önmagában igazságtalan csele-
kedetet igazságossá. (Ennek az álláspontnak a hívei többnyire úgy vélik, hogy 
ez nem korlátozza Isten mindenhatóságát és abszolút szabadságát, mert Isten 
lényegéből fakadóan nem is akarhatna ilyet tenni, hiszen ő maga az erkölcsi 
tökéletesség, és logikailag önellentmondás lenne, ha Isten erkölcstelenséget 
tenne vagy parancsolna.) 

A dilemma második lehetősége szerint csak az isteni parancs tehet erköl-
csössé egy cselekedetet, mivel az emberi cselekedetek önmagukban etikai szem-
pontból semlegesek. Egy cselekedet kizárólag az isteni parancs következtében 
kap erkölcsi értéket, tehát bármi, amit Isten megparancsol, azonnal és további 
igazolás szükségessége nélkül erkölcsössé válik. Ezt az álláspontot gyakran 
erkölcsi voluntarizmusnak nevezik. (Ennek az álláspontnak a hívei Isten ab-
szolút szabadságát megőrizendő arra kényszerülnek, hogy a hagyományos „jó” 
és „rossz” fogalmakat relativizálják, hiszen álláspontjukból az következik, hogy 
egy ártatlan ember életének megmentése, vagy ugyanannak az embernek a 
megkínzása és megölése, önmagában semleges cselekedet, és csak az dönti el, 
hogy melyik az erkölcsileg jó tett a két lehetőség közül, hogy mit parancsol 
Isten)8. Mivel máshol már érveltem amellett, hogy a zsidó hagyomány forrá-
sainak jelentős többsége az erkölcsi racionalizmust tarja a vonzóbb álláspont-
nak,9 itt nem ezt az általánosságban megfogalmazott tézist fogom védeni, ha-
nem csak arra kérdésre keresek választ, hogy a Szodoma és Gomora elpusztí-
tását leíró tórai szöveg, illetve az ezt a bibliai részt elemző egyes rabbinikus 
források a kollektív büntetés igazolhatósága vagy igazolhatatlansága kapcsán 
az erkölcsi racionalizmust vagy a voluntarizmust tűnnek-e támogatni.  

Szodoma és Gomora pusztulásának története régóta foglalkoztatja mind a 
vallásos kiindulópontból közelítő klasszikus kommentátorokat, mind a 
szöveget tudományos szempontból vizsgáló kutatókat.10 

 
8 A vallás és erkölcs kérdését az Euthüprón dilemma szempontjából vizsgálja például: 

Avi Sagi és Daniel Statman: Religion and Morality, Amsterdam: Rodopi. 1995. A 
zsidó hagyománnyal kapcsolatos álláspontjukat az alábbi tanulmányban foglalták 
össze: Avi Sagi és Daniel Statman: Divine Command, Morality and Jewish 
Tradition. Journal of Religious Ethics 23. 1, 1995. 39-67. 

9 Balázs Gábor: The Possibility of Universal Morality in Jewish Tradition. In. Hörcher 
Ferenc et al. (Szerk.): Is a Universal Morality Possible? Budapest, L’Harmattan, 
2015. 21-31. Az sem vitatható persze, hogy vannak a zsidó hagyományban az 
ellenkezőképpen értelmezhető források is, ezek bemutatásához lásd például: 
Michael J. Harris: Divine Command Ethics: Jewish and Christian Perspectives. 
London, Routledge Curzon, 2003. 

10 A hatalmas irodalomból kiragadva néhány, a szűkebb téma szempontjából releváns 
mű: Edward Noort és Eibert J. C. Tigchelaar: Sodom’s Sin: Genesis 18-19 and its 
Interpretation. Leiden, Brill, 2004.; David M. Howard: Sodom and Gomorrah 
Revisited. Journal of the Evangelical Theological Society 27. 4, 1984. 385-400.; 



 

 

 

15

A KOLLEKTÍV FELELŐSSÉG KÉRDÉSE A HÉBER BIBLIÁBAN11  

A már említett modern kori intuitív etikai kiindulópont szerint erkölcsi és 
jogi felelősség elsősorban egyéneket és nem közösségeket terhelhet, és ezért 
ebből következően prima facie a kollektív büntetés erkölcsi szempontból 
rossz,12 hiszen „az emberektől olyan cselekedeteket kérünk számon, amelyeket 
nem követtek el, és nem volt rá befolyásuk.”13 

A Héber Biblia világának jelentős részében a helyzet épp fordított, és ma-
gától értetődőnek tűnik, hogy az egyéneken számon lehet kérni olyan cseleke-
deteket, amelyeket a velük azonos csoporthoz tartozó, de tőlük különböző 
személyek követtek el. A kollektív büntetés legnyilvánvaló bibliai esetei közé 
tartozik az egész világ (beleértve a gyerekeket és az állatokat) elpusztítása Noé 
napjaiban (Genezis 6-8), az összes egyiptomi elsőszülött megölése (Exodus 
12:29-30), Izrael egész népének megbüntetése a kémek vétkéért (Numeri 
14:35), a bálványimádást választó bibliai izraeli városok minden lakójának 
megölésére vonatkozó előírás (Deutoronómium 13:16), valamint Ámálék 
(Deutoronómium 25:19) népének és a hét kánaánita népnek (Deutoronómium 
20:16) a totális megsemmisítésére vonatkozó parancsok (és még hosszan 
lehetne sorolni a hasonló morális kiindulópontot mutató példákat).14 

 
Diana Lipton (Szerk.): Universalism and Particularism at Sodom and Gomorrah; 
Essays in Memory of Ron Pirson. Atlanta, Society of Biblical Literature, 2012.; 
Timothy D. Lytton: ’Shall not the Judge of the Earth Deal Justly?’ Accountability, 
Compassion, and Judicial Authority in the Biblical Story of Sodom and Gomorrah. 
Journal of Law and Religion 18. 1, 2003. 31-55. 

11 A kérdés tárgyalásához lásd pl.: Joshua Berman: Collective Responsibility and the Sin 
of Achan” In. Michael J. Harris et al. (Szerk): Radical Responsibilty; Celebrating 
the Thought of Chief Rabbi Lord Jonathan Sacks. London, London School of Jewish 
Studies, 2012. 39-56; Benjamin Lau: Responsibility: Communal and Individual. In. 
Michael J. Harris et al. (Szerk), i.m. 57-75.; Dale Patrick: The Rhetoric of Collective 
Responsibility in Deuteronomic Law. In. David P. Wright et al. (Szerk): 
Pomegranates and Golden Bells; Studies in Biblical, Jewish, and Near Eastern 
Ritual, Law, and Literature in Honor of Jacob Milgrom. Winona Lake, In. 
Eisenbrauns, 1995. 421-436. Gottlieb, Daniel: Collective Responsibility. Tradition; a 
Journal of Orthodox Jewish Thought 14. 3, 1974. 48-65. Richard A. Freund: 
Individual vs. Collective Responsibility From the Ancient Near East and the Bible 
to the Greco-Roman World. Scandinavian Journal of the Old Testament 11. 2, 
1997. 279-304. 

12  A kérdés mérsékelt hangvételű és realista tárgyalásához lásd: George P. Fletcher: 
Collective Guilt and Collective Punishment. Theoretical Inquiries in Law 5, 2004. 
163-178. 

13 John Kekes: A liberalizmus ellen. Ford. Balázs Zoltán. Budapest, Európa, 1999. 139. 
14  A kollektív büntetés bibliai státuszához lásd például: Joze Krašovec: Is there a 

Doctrine of "Collective Retribution" in the Hebrew Bible? Hebrew Union College 



 

 

 

16 

A Genezis 18. fejezetének második részét elemezve meg lehet kísérelni 
annak megállapítását, hogy e szöveg alapján milyen álláspont valószínűsíthető 
a kollektív felelősség/büntetés kérdésében. A 18. fejezet első részében három 
isteni küldött látogatja meg Ábrahámot, és ők hírül adják neki, hogy egy év 
múlva felesége, Sára gyermeket szül neki; ezután a küldöttek Szodoma városa 
felé folytatják az útjukat. Az elbeszélés így folytatódik:  

17. Az Örökkévaló így szólt: „Elrejtsem-e Ábrahám elől, amit tenni 
készülök? 18. Ábrahám biztosan nagy és hatalmas néppé lesz, és 
rajta keresztül nyer majd áldást a föld minden népe, 19. hiszen őt 
választottam ki, hogy elrendelje az őt követő gyermekei és háza 
népe számára, hogy megőrizzék az Örökkévaló útját, az igazságos-
ságnak és törvényességnek megfelelően cselekedjenek, annak 
érdekében, hogy az Örökkévaló beteljesítse mindazt, amit Ábra-
hámnak ígért.15 

Szodoma története irodalmi szempontból számos párhuzamot mutat az 
özönvíz bibliai leírásával. A bibliai szöveg Ádámtól Noéig tíz nemzedéket sorol 
fel, majd látván az akkor élő emberek gonoszságát, Isten úgy dönt, hogy 
mindenkit elpusztít. Tervét közli Noéval, aki az égi utasítást követve megmenti 
a túlélésre kijelölteket. Újabb tíz nemzedékkel később, Ábrahám napjaiban 
Isten Szodoma és Gomora bűneit látva a városok elpusztítása mellett dönt. 
Isten – hasonlóan az özönvíz történet bevezetéséhez (vö. Genezis 6:1-7) – 
önmagával tanácskozik (18:17-19), majd figyelmezteti a hőst (aki ezúttal 
Ábrahám) a közelgő csapásra (vö. 7:1-4). 

20. Ekkor az Örökkévaló azt mondta: „Szodoma és Gomora bűne 
égbekiáltó, vétkük nagyon súlyos. 21. Alászállok, hogy megnézzem, 
és ha valóban elkövetik a hozzám eljutott égbekiáltó bűnöket – 
végük!16 Ha pedig nem, akkor hadd tudjam meg azt.”  

 
Annual 65, 1994. 35-89, továbbá: Meir Batiste: Collective Punishment. Crossroads; 
Halacha and the Modern World 5, 1999. 233-250. A témakörben külön alcsoport 
a transzgenerációs büntetéssel foglalkozó források elemzése, ehhez lásd például: 
Michael A. Fishbane: Biblical Interpretation in Ancient Israel. Oxford, Clarendon 
Press, 1985. 333–345. 

15 A tórai szövegeket az OR-ZSE és a Mazsihisz együttműködésében készülő új, még 
kiadás előtt álló Tóra-fordítás és kommentár alapján idézem. A szöveg elemzéséhez 
felhasználtam a fordításhoz készített kommentárom egy részét is. 

16  A mondat értelmezése és ennek következtében fordítása a benne szereplő több 
jelentésű kálá héber szó magyarázatától függ. A mondatnak számos különböző 
fordítása egyformám indokolható a héber eredeti alapján. Az „isteni alászállás” 
eleme is párhuzamot mutat az özönvíz történettel (és bizonyos fokig a Bábel tornya 



 

 

 

17

Bár a tórai szövegből nem derül ki egyértelműen, hogy pontosan mik vol-
tak ezek az „égbekiáltó bűnök”, de a folytatásból úgy tűnik, hogy nem rituális, 
„vallási” területhez kapcsolódtak, hanem Szodoma lakói kimondottan az er-
kölcsi, emberi szférában viselkedtek elfogadhatatlanul: nemcsak, hogy nem 
fogadták be a vendégként, emberi alakban érkező isteni küldötteket, hanem 
csoportos megerőszakolásukat tervezték. A prófétai irodalomban Jirmejáhu/ 
Jeremiás (23:14) házasságtörést, állandó hazudozást, a gonosztettek társa-
dalmi normává emelését és a bűnbánat teljes hiányát, Jehezkiél/Ezékiel pedig 
a nincstelenek megsegítésének hiányát és a gőgöt rótta fel nekik (16:49-50).  

A rabbinikus magyarázatok két fő bűntípust tulajdonítottak Szodoma és 
Gomora lakóinak: 1. a gazdasági igazságtalanságokat, különösképpen idege-
nek kirablását és a leginkább anyagi támaszra szoruló szegények teljes ki-
semmizését, ami azért volt „égbekiáltó”, mert a terület rendkívül gazdag volt. 
2. Korrupt igazságszolgáltatási rendszert hoztak létre, a bíróik voltak a legfőbb 
hazugok, és minden köztörvényes bűnt (csalást, rablást, gyilkosságot) jogi 
ügyeskedéssel igazoltak a még nagyobb anyagi haszon kedvéért.17  

A tórai történet az isteni közlést követően Ábrahám reakciójával folyta-
tódik. 

22. A férfiak Szodoma felé vették az irányt, és elindultak, Ábrahám 
pedig még az Örökkévaló előtt állt. 23. Ábrahám közelebb lépett 
hozzá, és azt mondta: „Vajon az igazakat is elpusztítod a gono-
szokkal? 24. Talán akad ötven igaz ember a városban; vajon akkor 
is elpusztítod? Nem bocsátasz meg a helynek az ötven benne lakó 
igaz ember kedvéért? 25. Távol álljon tőled, hogy ilyet cselekedj, 

 
történettel is), ahol Isten szintén megbizonyosodik a világ valós helyzetéről, mielőtt 
kiszabná az ítéletet (vö. Genezis 6:5-7, 11:5). 

17 A rabbinikus források rövid összefoglalóját lásd: Louis Ginzberg: The Legends of the 
Jews. Baltimore, Johns Hopkins University Press, 1998. I. 208-210. Noha a 
szodómia fogalma a keresztény egyházi latin peccatum Sodomiticum kifejezésből 
eredendően valóban szexuális konnotációt hordoz, a klasszikus zsidó forrásokban 
elvétve találunk csak olyat, aki Szodoma bűnét ne a társadalmi igazságtalanságban 
látta volna. Erről lásd pl. James Alfred Loader: The Sin of Sodom in the Talmud 
and Midrash. Old Testament Essays 3. 3, 1990. 231-24. Illetve a zsidó és a korai 
keresztény értelmezések összehasonlításáról lásd: uő.: Tale of Two Cities: Sodom 
and Gomorah in the Old Testament, Early Jewish and Early Christian Traditions, 
Kampen, J. H. Kok, 1990. A kortárs bibliakutatók közül többen is amellett érvelnek, 
hogy a homoszexualitás és Szodoma összekapcsolása nem következik a tórai 
szövegből: Robert L. Brawley: Biblical Ethics and Homosexuality: Listening to 
Scripture. Louisville: Westminster John Knox Press, 1996., Robert Kuloba 
Wabyanga: The Destruction of Sodom and Gomorrah Revisited: Military and 
Political reflections, Old Testament Essays (New Series) 28. 3, 2015. 847-873. DOI: 
http://dx.doi.org/10.17159/2312-3621/2015/v28n3a16. 



 

 

 

18 

és megöld az igazat is a gonosszal együtt, mintha az igaz is olyan 
lenne, mint a gonosz! Távol álljon tőled! Az egész föld bírája ne 
ítélne igazságosan?” 

Az özönvíz történetével való összehasonlításakor a két hős reakciójában 
találjuk a lényegi különbséget: Ábrahám, akit semmilyen veszély nem fenye-
getett, azonnal közbenjár a szodomaiak érdekében, míg Noé, aki maga is 
veszélyben volt, semmit nem próbált tenni kortársaiért. Noé reakciója a szót-
lan engedelmesség, míg Ábrahámé a tiltakozás az isteni szándék ellen.18 Erős 
vallási intuíció súgja azt, hogy Noé csendes engedelmessége lesz a vallásosság 
ideáltípusa, de a zsidó értelmezői hagyomány másik utat választott.19 Ábra-
hám nemcsak vitába száll Istennel, hanem első megszólalásakor meglehetősen 
nyersen fogalmaz (és stílusa csak később válik alázatossá és könyörgővé). 
Ezzel együtt, erkölcsi álláspontja a kollektív felelősséggel és büntetéssel kap-
csolatban nem egyértelmű. A 23. és a 25. vers amellett érvel, hogy igazságtalan 
a gonoszok és a bűnösök egyforma kezelése, és Istennek csak a bűnösöket 
„szabad” elpusztítania, ha nem akar igazságtalanul cselekedni. A 24. vers, 
hasonlóan a folyatáshoz (18:28-32), nem az egyéni felelősség mellett, illetve a 
kollektív ítélethozatal ellen érvel, hanem a kollektív könyörületért esedezik: ha 
Szodoma közösségében van bizonyos számú igaz ember, akkor Isten részesítse 
kegyelemben az egész várost. 

26. Az Örökkévaló azt felelte: „Ha találok Szodoma városában 
ötven igaz embert, megbocsátok miattuk az egész városnak.” 27. 
Ábrahám válaszolt, és azt mondta: „Alázatosan merek csak szólni 
az én Uramhoz, hiszen csak por és hamu vagyok. 28. Lehet, hogy 
öten hiányozni fognak abból az ötven igaz emberből… Vajon el-
pusztítod az egész várost az öt [hiánya] miatt?” Azt felelte: „Nem 
pusztítom el, ha találok negyvenötöt.” 29. Tovább beszélt hozzá, 
és azt mondta: „Talán csak negyvenet lehet ott találni…” Azt felelte: 
„A negyven miatt sem teszem meg.” 30. Azt mondta: „Ne lobban-
jon haragra az én Uram, hogy szólni merek, de talán csak harmin-
cat lehet ott találni.” Azt felelte: „Nem teszem meg, ha találok 

 
18 Az Istennel való vita egyáltalán nem idegen a Héber Biblia világától, lásd erről például 

az alábbi tanulmánykötetet: Tod Linafelt és Timothy K. Beal (Szerk.): God in the 
Fray: A Tribute to Walter Brueggemann. Minneapolis, Fortress, 1998. 

19 Arról szinte nincs is vita a rabbinikus hagyományban, hogy Ábrahám vallási értéke 
nagyobb Noéénál, de olyan forrás is van, amely kifejezetten vétekként rója fel 
Noénak, hogy nem imádkozott (értsd: szótlanul elfogadta az isteni döntést és nem 
szállt vele vitába) a kortársaiért (lásd: Zohár 3:14a). 



 

 

 

19

harmincat.” 31. Azt mondta: „Alázattal szólok az én Uramhoz: 
talán csak húszat lehet ott találni.” Azt felelte: „A húszért sem 
pusztítom el.” 32. Azt mondta: „Ne lobbanjon haragra az én Uram, 
hogy még ez egyszer szólni merek, de talán csak tízet lehet ott 
találni.” Azt felelte: „Nem pusztítom el a tíz miatt.” 

A magát jószándékúnak tartó olvasó talán megkönnyebbüléssel olvassa, 
hogy az Örökkévaló eleget tenne Ábrahám kérésének, valójában azonban 
erkölcsi szempontból legalábbis kérdéses, hogy pozitív értékű lenne-e ez a 
döntés, hiszen ez azt jelentené, hogy a gonosz többség folytathatja „égbekiáltó 
bűnei” elkövetését, és azok, akik eddig szenvednek gonosztetteiktől, továbbra 
is szenvedni fognak. Vajon milyen szempontból igazságos megkímélni a go-
noszokat, ha megmenekülésük után minden bizonnyal folytatni fogják további 
ártatlanok bántalmazását? Másfelől, nem világos Ábrahám miért hagyja abba 
az alkudozást tíz embernél: azt gondolja, hogy az „egész föld bírája” kilenc 
ártatlant már elpusztíthat a gonoszok megbüntetése érdekében?20 

Talán annak is jelentősége van, hogy a Szodoma megmeneküléséért kö-
nyörgő versekben (18:24, 27-32) Ábrahám már rendkívüli alázatosan beszél, 
nem úgy, mint a 25. versben, ahol szinte számonkérő volt a hangneme. A 
stílusbéli különbséget az magyarázhatja, hogy úgy gondolta, magától értetődő 
kötelessége a vélt igazságtalanság ellen szót emelni (és Isten is ezt várja tőle; 
annak megítélése azonban, hogy hány igaz ember léte igazolhatja a gonoszok 
megkímélését, már nem az ember hatásköre.  

Saját korunkból is ismert jelenség, hogy időnként az elméleti és a gya-
korlati erkölcsi igazságok között feloldhatatlannak tűnő ellentmondás van. Az 
etikai bevezető kurzusok egyik gyakori témája az ún. villamos-dilemma, azaz 
az a kérdés, hogy lehet-e erkölcsileg kívánatos cselekedet kevesebb ártatlan 
ember életének feláldozása, ha ezen keresztül több ártatlan élet menthető 
meg. Noha elméletben sokan úgy vélik, hogy az emberéletek (vagy legalábbis 
az ártatlan emberek élete) között nem lehet mennyiségi különbséget tenni, a 

 
20 Nem derül ki a tórai szövegből, hogy miért éppen a tíz az utolsó szám, amellyel az 

alkuban megpróbálkozott Ábrahám. Nahun Sarna szerint ez a szám a teljességet és 
a közösség funkcionálásához szükséges minimális számot jelképezi (lásd Rut 4:2), 
lásd: Nahum Sarna: Genesis – The JPS Torah Commentary. Philadelphia: JPS, 
1989. 134. Említésre érdemes, hogy Ábrahám könyörgésében nem említi Lótot. A 
bibliakritika hívei körében népszerű dokumentum hipotézis szerint az ún. J 
dokumentumban Ábrahám története teljesen kollektivista szemléletet mutat, de a 
későbbi ún. P dokumentumban megjelenik az individualista szemlélet, és ezek 
szerint azok a versek, amelyek az igazak elpusztítása ellen tiltakoznak egy másik 
forrásból származnak. A dokumentum hipotézis feltevése ebben a kérdésben 
nagyon nehezen alátámaszthatónak tűnik. 



 

 

 

20

gyakorlatban valószínűleg a legtöbben mégis azt a döntést hoznák, amely 
biztosítja a több élet megóvását a kevesebb feláldozása árán, de a pontos 
számarányokat nem tudnák meghatározni.21  

Talán Ábrahám is hasonló erkölcsi intuícióra támaszkodott, és azt gondol-
ta, hogy bizonyos számú ártatlan feláldozását már nem indokolhatja a gono-
szok igazságos megbüntetése, ám ugyanakkor azt is érezte, hogy bizonyos 
mennyiségű ártatlan feláldozása megengedhető a vészhelyzetben, noha a pon-
tos mennyiségek meghatározásával kapcsolatban teljesen bizonytalan volt. 

A tórai szöveg Isten álláspontjával kapcsolatban legalább annyi kérdést vet 
fel, mint Ábraháméval. Úgy tűnik, mintha a könyörgés hatására Isten elmélet-
ben megkegyelmezne a gonoszoknak, de ez valószínűleg csak a látszat, hiszen 
– legalábbis a későbbi korok zsidó teológiai nézetei szerint – feltételezhető, 
hogy Isten mindenttudó, a jövőt is ismeri, és épp azért tisztában van vele, hogy 
Szodomában nincs elegendő igaz ember.  

A 19. fejezetben Isten látszólag elutasítja a kollektív felelősség gondolatát, 
és épp azt teszi, amit Ábrahám a 23. és a 28. versben követelt: megmenti Lótót, 
az egyetlen ártatlan embert Szodomában.22 Azonban nem teljesen egyértelmű, 
hogy Isten – jelentős anakronizmussal élve – a teljes „erkölcsi individualiz-
mus” mellett kötelezné el magát, hiszen Lóttal együtt közvetlen családtagjait 
is megmenti, akiknek az erkölcsi státuszáról keveset tudunk meg. Nem világos 
Isten eredeti terve sem: vajon az ártatlanok elpusztítását tervezte, és csak 
Ábrahám közbenjárása hatására változtatta meg az álláspontját? Vagy az ártat-
lanok elpusztítását sose tervezte, és csak próbára akarta tenni Ábrahámot? 

Szodoma és Gomora elpusztításának története mindenesetre első olvasás-
ra azt sugallja, hogy igazság tétetett, és csak a gonoszok sorsa lett a pusztulás. 
A kortárs értelmezők közül azonban nem mindenki találja ezt a választ elfo-
gadhatónak: H. J. Toensing például amellett érvel, hogy még ha elfogadjuk is, 
hogy a város lakói közül egy bizonyos életkor felett mindenki bűnözött, akkor 

 
21 Ezt a kérdést élezi ki a Morten Tyldum rendezte Imitation Game c. film egyik jelenete, 

amikor a 2. világháború során a brit tudósok Alan Turing vezetésével megfejtik az 
Enigma-kódot, és azzal a dilemmával szembesülnek, hogy ha közbeavatkoznak, és 
megmentik a tervezett támadások áldozatait, akkor a németek rájönnek, hogy 
feltörték a kódot, és újat fognak kitalálni. Legalábbis a film szerint innentől kezdve 
részletes statisztikai számítások alapján döntötték el az angolok, hogy melyik 
támadásnál avatkozzanak be, és melyiknél fogadják el a „járulékos vesztességként” 
az ártatlan áldozatok halálát. 

22 Annak tárgyalásától most eltekintek, hogy az olvasó mennyire tudja pozitív hősnek 
látni Lótot, aki két lányát ajánlja fel csoportos nemi erőszak áldozataként annak 
érdekében, hogy megmentse vendégeit (Genezis 19:7-8). Nemcsak a kortárs 
olvasónak okoz nehézséget Lót pozitív értékelése, hanem már a 9. században 
szerkesztett Midrás Tánhuma (Vájérá 12) című rabbinikus magyarázatgyűjtemény 
is elítéli Lótot e tettéért. 



 

 

 

21

is válasz nélkül marad a kérdés, hogy milyen bűnt követhettek el a kisgyer-
mekek és a nők, akikről nehéz elképzelni, hogy miként vehettek volna részt 
például Lót vendégeinek a kollektív megerőszakolására tett kísérletben. Épp 
ezért az ő halálukat mindenképpen – erkölcsi szempontból nehezen védhető – 
„járulékos vesztességnek” kell tekinteni.23  

Szodoma és Gomora elpusztításának tórai története alapján lehetetlennek 
tűnik annak egyértelmű megállapítása, hogy milyen erkölcsi nézeteket vall a 
két főszereplő (azaz Isten és Ábrahám) a kollektív felelősséggel kapcsolatban. 
Mindkét főszereplő legalább két-két különböző álláspontot tűnik képviselni, 
mivel részben elutasítják, részben viszont elfogadják a kollektív büntetés erköl-
csi megengedhetőségét. Ábrahám egyszer azt kéri, hogy Isten ne pusztítsa el az 
igaz embereket a gonoszokkal együtt, másfelől viszont elfogadja, hogy bizo-
nyos számú ártatlan elpusztítása igazolt lehet a gonoszok jogos megbüntetése 
érdekében. Az isteni álláspont nem kerül explicit módon megfogalmazásra, de 
a történet menetéből úgy tűnik, hogy Isten egyfelől megmenti Lótot és család-
ját, feltehetően Lót érdemeinek köszönhetően, és megkegyelmezne Szodomá-
nak, ha ott lenne tíz igaz ember, ami a korlátozott kollektív felelősség elfogadá-
sának tűnik. Másfelől, ha abból indulunk ki, hogy Lót családját valószínűleg a 
szöveg nem tekinti tőle különböző személynek, akkor Isten az egyéni felelősség 
elvárásainak megfelelően az igazakat megmenti, és a gonoszokat elpusztítja. 
Ezek szerint Isten és Ábrahám bár egyetértenek a kollektív felelősség kérdésé-
ben, mindketten két különböző álláspontot is vallanak egyidejűleg.  

Természetesen rendkívül megnehezíti egy pontos etikai elmélet rekonst-
ruálását az, hogy a Tóra, illetve a Héber Biblia nem filozófiai szövegek (és még 
kevésbé kívánnak megfelelni az analitikus filozófia elvárásainak). A zsidó 
bibliai hagyomány történeteken, és nem filozófiai levezetéseken keresztül kí-
vánja közvetíteni az üzenetét. Könnyen lehet, hogy a szöveg önellentmondásos 
konklúziója a kollektív büntetés helyességével kapcsolatban elsősorban arra a 
nem éppen szívderítő tanulságra akarja rávezetni az olvasót, hogy vannak fel-
oldhatatlan erkölcsi dilemmák, amelyek esetében csak a rossz és a még 
rosszabb opció között lehet választani. 

Legalább egy dolog azonban egyértelműnek tűnik a tórai történetből: ami-
kor Ábrahám úgy érezte, hogy Isten vét a magától értetődő erkölcsi normák 
ellen, akkor tiltakozni kezdett, és ezt az Örökkévaló nem vette tőle rossz néven. 
Sőt, ha figyelmesen újraolvassuk az idézett tórai szöveg első részét, akkor talán 
magyarázatot is találunk arra, hogy Isten miért fogadta el Ábrahám lázadását:  

 
23 Holly Joan Toensing: Women of Sodom and Gomorrah: Collateral Damage in the War 

against Homosexuality? Journal of Feminist Studies in Religion, Vol. 21. 2 (2005), 
61-74. 



 

 

 

22

18. Ábrahám biztosan nagy és hatalmas néppé lesz, és rajta ke-
resztül nyer majd áldást a föld minden népe, 19. hiszen őt válasz-
tottam ki, hogy elrendelje az őt követő gyermekei és háza népe 
számára, hogy megőrizzék az Örökkévaló útját, az igazságosság-
nak és törvényességnek megfelelően cselekedjenek. 

E szövegrészlet alapján úgy tűnik, a Héber Bibliában az isteni akarat és 
(legalábbis a korabeli) erkölcs között harmónia van. Ábrahámmal Isten azért 
kötött szövetséget, azért ő válik áldássá a „föld minden népe” közül, mert utó-
dai számára is elrendelte, hogy „megőrizzék az Örökkévaló útját, az igazságos-
ságnak és törvényességnek megfelelően cselekedjenek”. A 18-19. versben az 
Örökkévaló útjai, az igazságosság és a törvényesség egymás szinonimáinak 
tűnnek. Ábrahám viselkedése, azaz tiltakozása az esetleges isteni igazságtalan-
ság ellen, mintegy illusztrációként szolgál ehhez: Ábrahám, akár Istennel is 
szembe mer szállni az igazságosság és a törvényesség védelmében. Ez az állás-
pont határozottan az erkölcsi racionalizmus helyeségét tűnik támogatni.  

A klasszikus és a modern kommentátorok is érzékelték a szövegből levon-
ható radikális konklúziókat, és ki-ki vérmérséklete, teológiai és/vagy tudomá-
nyos meggyőződése szerint próbálta azt elhelyezni a bibliai teológia rendsze-
rében. Az utóbbi évtizedben a kortárs zsidó filozófiában erősödni tűnik az a 
tendencia, amely az Isten elleni tiltakozásban a zsidó vallás egyik meghatározó 
paradigmáját látják. Menachem Fisch,24  Avi és Nir Sagi,25  továbbá David 
Weiss26 egyaránt ennek a magatartásnak a vallási értékét hangsúlyozzák, szem-
ben azzal a sokak által vallott nézettel, hogy az isteni parancsnak történő kriti-
kátlan engedelmesség, illetve szükség esetén az önfeladás, és akár minden 
emberi értékről való lemondás a vallásosság eszményi formája. A „tiltakozás 
tézisnek” fontos eleme, hogy az említett szerzők szerint nem a modern kor újí-
tása, hogy a zsidó vallásosság egyik ideálisnak tartott attitűdje állandó jelleggel 
kritikát gyakorol, és a racionalitás szempontjából vizsgálja mind a hagyomány 
korábbi forrásait, mind pedig magát Istent.  

 
24 Menachem Fisch: Brit imut – kávim lefulmusz hámehujávut hádátit beszifrut házál 

[A konfliktus szövetsége – főbb vonalak a talmudi bölcsek vitáiban a vallási elköte-
lezettségről – héber], Ramat Gan, Bar Ilan University-Hartman Institute, 2019. Az 
itt tárgyalt tórai szöveg elemzéséhez különösen relevánsak az alábbi oldalak: 68-76. 

25 Avi Sagi és Nir Sagi: Hámáháá neged háél ktofáá dátit. [A Istennel szembeni tiltakozás 
mint vallási jelenség - héber] In. Dov Schwartz és Yishai Rosen-Tzvi (Szerk.): 
Báármoná sel torá – széfer juvel lihvod prof. Tamar Ross in higiáh ligvurot [A 
Tóra palotájában – emlékkötet prof. Tamar Ross 70. születésnapjára - héber]. 
Ramat Gan, Bar Ilan University, 2017. 

26  David Weiss: Pious Irreverence: Confronting God in Rabbinic Judaism. 
Philadelphia, 2017., uő.: Divine Concessions in the Tanhuma Midrashim, Harvard 
Theological Review 108. 1, 2015. 70-97. 



 

 

 

23

Az isteni viselkedést kritizáló klasszikus rabbinikus források közül pusztán 
illusztrációként bemutatok kettőt, amelyek akkor is elítélik a kollektív fele-
lősségre alapozott büntetés legalábbis bizonyos eseteit, ha azt Isten szabta ki. 

A rabbinikus magyarázatok egyik jellegzetes műfaja a midrás, amely álta-
lában a bibliai narratívából hiányzó, vagy a benne szereplő, de feleslegesnek, 
vagy ellenmondónak tűnő részleteket magyarázza, gyakran a szöveg kézen-
fekvő olvasatától merészen eltávolodva. A Genezis 18:25 („Távol álljon tőled, 
hogy ilyet cselekedj, és megöld az igazat is a gonosszal együtt, mintha az igaz 
is olyan lenne, mint a gonosz! Távol álljon tőled! Az egész föld bírája ne ítélne 
igazságosan?”) egyik magyarázata a következő: 

Rabbi Júda, rabbi Simon fia mondta: Ábrahám azt mondta Isten-
nek: Egy hús-vér király jogrendjében fellebbezni lehet a helyi ura-
ság ítélete ellen a térség kormányzójához, az ő ítélete ellen pedig 
a katonai vezetőhöz lehet fellebbezni. A Te ítéleteddel szemben vi-
szont nincs kihez fellebbezni – így ne hozz ítéletet!27 Rabbi Júda, 
rabbi Simon fia azt is mondta: Amikor ítéletet hoztál a világod felett, 
két ember, Romulusz és Rémusz, kezébe adtad a hatalmat azért, 
hogyha az egyik tenne valamit, akkor a másik meg tudja akadá-
lyozni. A Te esetedben viszont nincs olyan, aki megakadályoz-
hatna – így ne hozz ítéletet!28  

Rabbi Júda értelmezése nemhogy nem finomít Ábrahám tiltakozásán, hanem 
még élesebbé teszi a Tórában megfogalmazott kritikát. Rabbi Júda – Ábrahám 
szájába adott szavaival – a következő állítást fogalmazza meg: még a tökéletlen 
emberi jogrend (ahol adott a fellebbezés lehetősége) is igazságosabb Isten 
Szodomával kapcsolatos tervénél. Mivel Isten ítélete ellen nincs kihez felleb-
bezni, így jobban teszi, ha tartózkodik az ítélethozataltól, nehogy igazság-
talanságot kövessen el. Paradox módon épp azáltal, hogy Isten a világ egyetlen 
teljhatalmú ura, elveszti az ítélkezéshez való jogát, hiszen neki is tartania kell 
magát az igazságosság szabályaihoz. Ez utóbbi állítást alátámasztandó hozza 
rabbi Júda Romulusz és Rémusz példáját: Isten maga állította fel azt a rendet, 

 
27 A héber szövegben nincsenek írásjelek, és ezért a szövegrészlet több értelmezése is 

lehetséges. A midrásban itt szereplő szavak [לא יעשה משפט] megegyeznek a Genezis 
18:25-ben szereplő szavakkal, de míg ott inkább költői kérdésnek tűnnek („ne ítélne 
igazságosan?”), itt könnyen értelmezhetőek felszólításként is. Fordításomban, 
Komoróczy Szonja Ráhel tanácsát követve, ezt az értelmezést választottam.  

28 Berésit rábá 49:9. A könnyebb érthetőség kedvéért a szöveget némiképpen értelmezve 
fordítottam, és mivel elemzésem vallásbölcseleti és nem a filológiai célokat szolgál, 
ezért eltekintek egy-két textuális nehézség részletezésétől. A szövegrészlet elem-
zésében kisebb eltérésekkel Fisch értelmezését követem, lásd: Fisch, i.m. 71-72. 



 

 

 

24

amelyben két urat rendelt a világ felé, ezért „be kell látnia”, hogy saját magára 
is alkalmaznia kell a világra érvényes kritériumokat. Ha az Eutüphron-dilem-
ma szempontjából elemezzük rabbi Júda szavait, akkor minden okunk meg 
van rá, hogy azt gondoljuk: egyértelműen az erkölcsi racionalizmust prefe-
rálja. Isten nem önkényesen határozza meg az igazságosság elveit (hiszen 
akkor megváltoztathatná azokat akár minden egyes döntési szituációban), 
hanem követi az állandó és megváltoztathatatlan erkölcsi alaptörvényeket; 
ezek tehát Istent is „kötelezik”. Ábrahám és rabbi Júda így nem kevesebbet 
állítanak, mint hogy Isten igazságtalanul járt el, amikor a kollektív büntetés 
elvét alkalmazni akarta Szodoma és Gomora ártatlan lakosaira. 

Egy másik rabbinikus magyarázat, ha lehet még merészebb, és Istent 
egyszerűen kegyetlennek nevezi:  

Mielőtt Ábrahám ősatya a világra jött, Isten a világ minden 
teremtményével kegyetlenül viselkedett: az özönvíz nemzedékét 
elárasztotta vízzel, a Bábel tornyát építő nemzedéket szétszórta a 
világ minden tája felé, Szodoma lakóit pedig tűzzel és kénkővel 
pusztította el. Amikor azonban Ábrahám megszületett, a szenve-
dések érdemmé váltak […]: a szenvedések Izrael javát szolgálják.29 

Ez a midrás nem kevesebbet állít, mint hogy Isten csak Ábrahám kiválasz-
tása után „vált” – a rabbinikus vallási szemléletnek megfelelő – megbocsájtó, 
könyörületes és kegyet gyakorló Istenné. Azóta a szenvedések értelmet kaptak, 
mert érdemeket szereznek azok számára, akik elviselik őket. Az Ábrahámot 
megelőző nemzedékkel, köztük Szodoma és Gomora lakóival Isten kíméletle-
nül járt el. A midrás névtelen szerzője meg se próbálja a más magyarázatokban 
elfogadott módon az elpusztított nemzedékek bűneinek részletezésével és 
felnagyításával igazolni Isten cselekedeteit. E midrás bár valószínűleg nem 
vitatná, hogy a kollektív felelősség bizonyos esetekben létezik, de azt sugallja, 
hogy Ábrahám „szelídítette meg” Istent, Isten ugyanis Ábrahám napjait meg-
előzően kegyetlen kollektív büntetéseket szabott ki, amelyek túl sok „járulékos 
áldozattal” jártak. Külön érdekessége a midrásnak, hogy szerzője az egész vilá-
got elpusztító özönvízhez és az emberiség megosztottságát eredményező bá-
beli zűrzavar előidézéséhez hasonlította Szodoma elpusztítását, noha ez utób-
bi már Ábrahám napjaiban történt. Talán ugyanaz járt a midrás szerzőjének 
fejében, ami felett a modern feminista értelmező, Toensing sem tudott 
napirendre térni30: a Szodomát és Gomorát sújtó csapásban (csakúgy, mint a 
másik két idézett bibliai történetben) legalábbis a nőket és a gyerekeket sújtó 

 
29 Midrás tánáim a Deuterónium 32:8-hoz. 
30 Lásd a 23. jegyzetben. 



 

 

 

25

kollektív büntetés igazolhatatlannak tűnik, hiszen semmilyen értelemben nem 
terhelte őket kollektív felelősség.31 

Első olvasásra azt gondolhatnánk, hogy ezek a rabbinikus magyarázatok 
messzire távolodnak el a bibliai szöveg kézenfekvő jelentésétől, de ahogy erre 
Sagi és Fisch is felhívják a figyelmet, valójában mindkét idézett midrás alátá-
masztható a tórai szöveg szoros olvasata alapján. Egyrészt a tórai szöveg be-
vezető sora („Elrejtsem-e Ábrahám elől, amit tenni készülök?”) is azt sugallja, 
hogy Isten helyesnek tartja, hogy kikérje Ábrahám véleményét a Szodomára 
vonatkozó terveivel kapcsolatban. Ha ez így van, akkor Isten eleve „számított” 
a lehetőségre, hogy Ábrahám tiltakozni fog, és Ábrahám éppen az isteni szán-
dékkal való szembefordulásával valósította meg a vallásosság ideális típusát.32  

Másrészt a történet folytatásában az szerepel, hogy „Miközben Isten el-
pusztította a síkság városait, Isten megemlékezett Ábrahámról, és kimenekí-
tette Lótot a földindulásból, amikor felforgatta azokat a városokat, ahol Lót 
letelepedett.” (Genezis 19:29). Ebből a szövegrészletből úgy tűnik, hogy Isten 
azért menti meg Lótot, mert emlékszik Ábrahám „tanítására”: „Távol álljon 
tőled, hogy ilyet cselekedj, és megöld az igazat is a gonosszal együtt” (Genezis 
18:25). A bibliai szöveg kézenfekvő olvasata szerint is elképzelhető, hogy Isten 
csak azért könyörül meg az ártatlan Lóton, mert Ábrahám kritikáját követően 
belátta: a korábbi korszakokban alkalmazott kollektív büntetés helytelen volt, 
és a teljesen ártatlanok nem viselhetnek kollektív felelősséget mások bűneiért. 

A korábban feltett kérdéseimre úgy tűnik, hogy a következő válaszok adha-
tóak: a bibliai szöveg feltételezése szerint létezik kollektív felelősség, sőt, 
bizonyos esetekben jogosan szabható ki kollektív büntetés is. Abban viszont 
nem sok segítséget nyújt a Biblia, hogy meg tudjuk állapítani, hol húzódik a 
határ a jogos és a jogtalan kollektív büntetés között. Talán az a következtetés 
is levonható a bibliai történetből, hogy bár az ideális megoldás etikai szem-
pontból az lenne, hogy mindig az egyéni érdemeknek megfelelően hozzunk 
erkölcsi ítéleteket, ám bizonyos választási helyzetekben egyszerűen nem lehet 
erkölcsi szempontból jó megoldást találni. A legjobb, amit ilyenkor tehetünk, 

 
31 A nők és a gyerekek elpusztítása számos más bibliai történet értelmezésében is komoly 

problémát jelentett mind a klasszikus, mind a modern értelmezők számára. Lásd 
például az ún. „eretnek városra” vonatkozó előírások (Deuteronómium 13:16-17) 
értelmezését: Mose Halbertal: Máhápáhot pársániot behithávután – áráhim 
kesikulim pársániim bámidrásé háláhá, Jeruzsálem, Magnes, 1999. 122-144. 
Továbbá: David Henske: Táf sel ir hánidáhát – mikrá, midrás Rámbám [Az eretnek 
városban élő gyermekek – Biblia, midrás és Maimonidész - héber] In. Avigdor 
Senan és Israel Y. Yuval (Szerk.): Divré háhámim vehidotám [A bölcsek szavai és 
kérdései - héber], Jeruzsálem, Carmel, 2019. 135-170. 

32 Sagi és Sagi i.m. 193. 



 

 

 

26 

a kisebb rossz választása. Annak megállapításában azonban, hogy mi a kisebb 
rossz, könnyen tévedhetünk. 

Ezt a nem kimondottan szívderítő képre némiképpen pozitív fényt vetnek 
az elemzett tórai és rabbinikus források: nemcsak eldönthetetlen erkölcsi 
dilemmák vannak, hanem olyan helyzetek is, amelyekben egyértelmű, hogy mi 
az erkölcsi szempontból helyes cselekedet. Az olyan esetekben pedig, amikor 
az ember biztosra veheti, hogy alapvető erkölcsi értékek sérülnek (pl. túl sok 
ártatlan életet követel egy egyébként jogos büntetés végrehajtása), ezeknek az 
értékeknek a védelmében akár a legfőbb erkölcsi autoritásnak tartott Istennel 
szemben is az ember morális és vallási kötelessége, hogy tiltakozzon (a tévedés 
lehetősége azonban persze itt is fennáll). Mindezzel nem azt akarom állítani, 
hogy a zsidó vallásbölcseleti hagyomány egésze az Euthüphrón-dilemma 
racionalista ágának választását sugallja, és hogy mindenki szerint érték, ha a 
vallásos ember autonóm erkölcsi értékek alapján akár az ezekkel szembenálló 
isteni parancsok ellen is tiltakozik. Az azonban megállapíthatónak tűnik, hogy 
fontos és a vallási hagyomány szempontjából nagy becsben tartott forrásokra 
támaszkodhat az, aki még Istennel is vitába mer szállni az erkölcsi jó 
érdekében. 

 



 

 

 

27

 

„A VILÁG LEGREPUBLIKÁNUSABB KÖNYVE”1 
A HÉBER BIBLIA MINT POLITIKAFILOZÓFIAI FORRÁS  

GÁBOR GYÖRGY – FRÖLICH RÓBERT 

 

I. 

 politikafilozófiai gondolkodás történetében komoly nézetkülönbségek 
adódtak afelől, hogy filozófiai értelemben és politikai jelentésében 
célravezető-e a metaforák használata. Arisztotelész óta köztudott és 

elfogadott, hogy „a metafora a szó más jelentésre való áttétele”2, vagyis egy-
fajta jelentéskölcsönzés, amiért Hobbes számára a metaforák, „az értelmetlen 
és kétértelmű szavak (senslesse and ambiguous words) olyanok, mint az ignis 
fatui (lidércfény), s aki ezeknek alapján elmélkedik, képtelenségek útvesztőjé-
ben bolyong, aminek viszály és lázadás vagy engedetlenség a vége.”3 Ám nem 
mindenki osztotta az angol filozófus már-már apokaliptikusnak mondható 
félelmét. Machiavelli például egyenest a képzőművészhez hasonlítja a fejedel-
met, aki „miképp azok, akik a vidék képét megrajzolják, síkságra ereszkedvén 
szemlélik a hegyeket és magaslatokat, a völgyeket pedig a hegy tetejéről: 
hasonlóképp (similmente) a népek természetét csak a fejedelem ismeri (ahhoz 
hercegnek kell lenni – bisogna essere principe), és a fejedelem dolgait csak 
olyasvalaki, aki a népből való (bisogna essere populare).”4 De Rousseau is 
magától értetődő módon élve a metafora kínálta lehetőséggel, kimondottan 
elriasztó hasonlatban beszél a színészről, aki – még belegondolni is elborzasz-
tó – milyen rettentő példázattal szolgálna akár a politikus, akár az egyszerű 

 
1 John Adams to Benjamin Rush, February 2, 1807. In. The Spur of Fame. Dialogues of 

John Adams and Benjamin Rush, 1805-1813. (ed. John A. Schutz and Douglass 
Adair), San Marino, CA, Huntington Library, 1966. 75-76.  

2 Arisztotelész: Poétika, 1457 b, Magyar Helikon, Budapest, 1963. 55. Ford. Sarkady 
János. Az epifora jelentése: rátevés, odahordás, esetünkben (más jelentésre 
történő) „ráalkalmazás”. Görögül: Aristotelis opera omnia, graece et latine, I. 
Parisiis, Editore Ambrosio Firmin-Didot, 1878. 473. A metaforához lásd Paul 
Ricoeur: Az élő metafora, Osiris, Budapest, 2006. Ford. Földes Györgyi.    

3  Thomas Hobbes: Leviatán, Magyar Helikon, Budapest, 1970. Ford. Vámosi Pál. 42. 
Angolul: Thomas Hobbes: Leviathan, J. M. Dent & Sons LTD, London, 1914. 22.  

4 Niccolò Machiavelli: A fejedelem. In. Niccolò Machiavelli művei, I., Európa, Budapest, 
1978. 7. Ford. Lutter Éva. Olaszul: Niccolò Machiavelli: Il principe, Crescere 
Edizioni, 2012. 5-6.   

A



 

 

 

28 

(genfi) polgár számára, midőn „álcázza magát (se contrefaire – kiadja magát 
valakinek), hogy idegen jellemet öltsön, hogy másnak mutatkozzék, mint ami, 
hogy hidegvérrel lobbanjon lángra, hogy mást mondjon, mint amit gondol, de 
oly természetesen mondja, mintha csakugyan gondolná, s végezetül megfeled-
kezzék arról, ki ő, s egészen belehelyezkedjék valaki másnak az alakjába.”5 

A hétköznapi beszédet és szókészletet olyan konnotációk terhelik, amelyek 
racionális felismerések helyett emocionális következtetésekhez vezethetnek, 
ezzel részben ellehetetlenítve a politikai gondolkodásban nélkülözhetetlen 
minden további diskurzust, részben pedig olyan jelentést és értelmet adva a 
megnevezni szándékozottnak, amely „eleve elrendelté”, s ezzel feloldhatatlan-
ná tesz minden más meghatározási szándékot. Malinowski a nyelv atavisztikus 
rétegződéséről helyesen írja, hogy „egy nyelv a kultúra különböző szakaszain, 
a vadság természeti állapotától (savage) a barbáron (barbarous) át a fél-civili-
záltig (semi-civilized) és a civilizáltig (civilized) sok szerkezeti réteget tartal-
maz. A különféle használati típusok, a pragmatikus, az elbeszélő, a rituális, a 
skolasztikus, a teológiai mind nyomot hagy maga után. És még a végső, erő-
teljes, ámde korántsem mindenható tudományos használat révén bekövetkező 
megtisztulás sem képes eltörölni a korábbi nyomokat. A modern civilizált 
nyelv… az archaikus használat (archaic use), a mágikus babona (magical 
superstition) és a misztikus homály (mystical vagueness) irdatlan tömegének 
terhét hordozza.”6 A politikai nyelvezetben mindez akkor válhat veszélyessé 
vagy végzetessé, amikor a nyelv már nem megnevezni vagy leírni szándékozik, 
hanem megbélyegezni, s a hatalom kizárólagos nézőpontjából mint egyetlen 
lehetséges aspektusból a hasonlított és a hasonló metaforikus-képi esetleges-
ségét mozdíthatatlan és intemporális objektivitássá szándékozik szilárdítani.    
A keresztény politikai teológia két évezredes, szűnni nem akaró metaforája a 
zsidóság, amely a test és lélek politikai konnotációjának már az antikvitásban 
meglévő, s Platón és Arisztotelész által egyaránt alkalmazott megkülönböz-
tetését követően7 a transzcendenssel szembeni szekularizált politika hordozó-
jává, kifejezőjévé és megtestesítőjévé vált.  

 
5  Jean-Jacques Rousseau: Levél d’Alembert-nek, In. Jean-Jacques Rousseau: 

Értekezések és filozófiai levelek, Magyar Helikon, Budapest, 1978. 400. Ford. Kis 
János. Franciául: Jean-Jacques Rousseau, citoyen de Genève, à M. d’Alembert”, In. 
Oeuvres complètes de J. J. Rousseau, I. Librairie de L. Hachette, Paris, 1865. 231.  

6 Bronislaw Malinowski: The Problem of Meaning in Primitive Language”, In. C. K. 
Ogden – I. A. Richards: The Meaning of Meaning. A Study of the Influence of 
Language upon Thought and of The Science of Symbolism, London – New York, 
Kegan Paul, Trench, Trubner & Co. LTD – Harcourt, Brace & Company, Inc. 1936. 328.   

7 A politika vonatkozásában a test és lélek analógiával már Platón élt, például az Állam-
ban: „az egyes ember lelkében is ugyanazok a részek vannak meg, mint az állam-
ban… ebből pedig szükségképpen következik, hogy amilyen módon, s ami által volt 
bölcs az állam, ugyanazon a módon és ugyanaz által lesz bölcs az egyes ember is” 



 

 

 

29

A francia egyházi körökben 1225 körül készült, s az uralkodóknak a Biblia 
nyomán erkölcsi és politikai tanulságokkal szolgáló Bible moralisée egyik illuszt-
rációja a legközvetlenebb formában figyelmeztet a politikai judaizmus folyto-
nosan leselkedő, rettentő veszélyére. Az első ábrázoláson az Antikrisztusnak, 
legfőbb uruknak és parancsolójuknak hódoló zsidók láthatók, míg a mellette 
lévő illusztráción már nem zsidó udvaroncok suttognak hízelkedően a király 
fülébe, s adják tanácsaikat az uralkodónak, hogy a földi hatalom tekintetét 
elfordítsák Istentől, s a civitas Dei törvényeit a civitas Diaboli törvényei vált-
sák fel, hanem a keresztény világ elzsidósodott szereplői. Az evilági politikai 
berendezkedés valamennyi működési formájával, a törvényektől a legkülön-
bözőbb hatósági jogkörökig vagy az igazságszolgáltatásig a Sátán fennhatósá-
ga alá tartozik. Vagyis Isten városának transzcendens hatalmi jogkörét, zsidó 
közreműködésre és hatásra, az ördögi szuverén váltja fel, éppen úgy, mint a 
Teofil legendáját feldolgozó történetben,8 ahol az igazságtalanul elszegénye-
dett keresztény Teofil egy zsidó közvetítésével és hivatalos okmányban, vagyis 
szerződésben foglaltak szerint szövetséget köt az Ördöggel.9 A hatalom két 
modellje között kell Teofilnak – és vele az egész keresztény társadalomnak – 
választani: a zsidók közvetítette sátáni-világi, illetve a Szűz Mária közvetítette 
transzcendens-isteni birodalom között. Máskülönben az „eljudaizálódó” 
evilági politikai berendezkedésben a keresztény világ uralkodóira az elkárho-
zás vár, s az, hogy az őket félrevezető zsidókkal együtt kerüljenek a Pokolra. 

A bipolárissá lett keresztény politikai struktúrában – amelynek két pólusa 
Szent Ágostonnak a civitas Dei és a civitas terrena történelemteológiailag 
indokolt dualitására vezethető vissza, következésképpen hit és hitetlenség 
közötti harc folyamatos jelenlétére – szekularitás és szakralitás feszül egymás-
nak: míg az előbbi a test, addig az utóbbi a lélek analógiáját kínálja. E kettős-
ségben a kereszténység a lelki tényező hordozója, annak tudatában, hogy „az 
én országom nem ebből a világból való” (János 18,36), míg a zsidóság a 
szekularizált, vagyis a szakralitástól elszakadt e világi politikai fogalom testi 
hordozójává és metaforájává vált.  

 
(Platón: Állam, 441c, In. Platón összes művei, II. Európa, Budapest, 1984. 286. 
Ford. Szabó Miklós.) Arisztotelész pedig a Politikában mondja az alábbiakat: 
„mivel a lélek úgy uralkodik a testen, mint az úr a szolgán, az ész pedig a kívánsá-
gokon, mint az államférfi vagy király az alattvalókon… hasznára van a testnek a 
lélek kormányzása” (Arisztotelész: Politika, 1254 b, Gondolat, Budapest, 1969. 87. 
Ford. Szabó Miklós.) 

8 Rutebeuf: Teofil csodája, In. Akárki. Misztériumjátékok, mirákulumok, moralitások, 
Európa, Budapest, 1984. 113-140. Ford. Jékely Zoltán.   

9 „De, hogy ez mind meg is legyen, / Az mint illik, mutass nekem / Előbb írást, pecsé-
teset, / Világosat, értelmeset; Mert már több ember becsapott, / Olymód, hogy írást 
nem adott; Ezért kérek világos írást.” U.o. 124.  



 

 

 

30

A lelkivel szembenálló testiség metaforáját az Újszövetség alapozta meg, 
mégpedig a zsidó hagyománynak és örökségnek a leértékelésével, azzal, hogy 
az írott törvényt tipológiai előképnek tekintették csupán, szemben a betel-
jesedést jelentő hittel: „nem a betű, hanem a lélek” szolgái vagyunk, „hiszen a 
betű öl, a lélek pedig éltet” (2Kor 3,6), avagy „az embert nem a törvény szerinti 
tettek teszik igazzá, hanem a Jézus Krisztusba vetett hit” (Gal 2,16), továbbá 
„aki test szerint él, nem nyerheti el Isten tetszését” (Róm 8,6-8).   

Rendkívül szimptomatikus az az újszövetségi exegézis, amely Hágár és 
Sára két gyermekében a két szövetség jelképét láttatta: az egyik asszony, aki 
„szolgaságra született”, „az Arábiában fekvő Sinai-hegyet jelenti, s a mai Jeruzsá-
lemnek felel meg, amely gyermekeivel együtt szolgasorban él. A szabad asszony 
ellenben a magasságbeli Jeruzsálemet jelenti: ez a mi anyánk.” (Gal 4,24-26) 
Vagyis a földi és rabságra ítélt, az evilági törvények rabságát hordozó Jeruzsá-
lem ellentéte a hiten alapuló, szabad és földi törvények igájától független égi 
Jeruzsálem: vagyis míg a zsidóság a testi-érzéki, azaz valóságos, következés-
képp immanens földi törvények és hatalmak uralta Jeruzsálem polgára, addig 
a kereszténység a mennyei-érzékfeletti, isteni hatalom által vezetett Jeruzsálem 
lelki-spirituális lakója. Tertullianus a fentieket majd „Krisztus jele és a Sátán jele, 
a világosság tábora és a sötétség tábora”10 ontológiai ellentétével fogja kifejezni.   

A judaizmus a „szekularizált politikai” fogalmával vált egyenlővé, amire 
részben a transzcendens hatalomtól és Isten királyságától történő elfordulá-
sával szolgált rá, kimondva, hogy „nincs királyunk, csak császárunk” (János 
19,15), majd véglegesen elkötelezve magát a földi hatalmak evilági politikája 
mellett, amikor „beszennyezték magukat az Úr meggyilkolásával”, hangoztat-
va, hogy „nem Ő a mi királyunk, nekünk van másik királyunk: Caesar!”11  

Felettébb tanulságos az a vita, amely 388-ban robbant ki Ambrosius milá-
nói püspök és Theodosius római császár között azt követően, midőn az érvény-
ben lévő törvényeket megsértve a helyi püspök ösztönzésére Callinicumban 
szerzetesek felgyújtották a zsinagógát. A császár a rendeleteket szem előtt 
tartva utasította a szerzeteseket, hogy az elpusztított zsinagógát a saját költ-
ségükön építsék újra, s elrendelte az elkövetők megbüntetését. Ám Ambrosius 
közbelépett, s a császárnak írt levélben vette védelmébe a püspököt és a zsina-
gógát elpusztító szerzeteseket.12 Milánó püspöke felhívta a császár figyelmét, 
hogy „állami ügyekben” joga van kikényszeríteni az engedelmességet, de a 
püspök a királyok királyát képviseli, s belőle „Atyátok lelke” (Máté 10,19-20) 
szól. Ambrosius szerint a zsinagóga „Isten ítéletére gyulladt ki”, a szerzetesek 

 
10  Tertullianus: A bálványimádásról XIX, 2. In. Tertullianus művei, Szent István 

Társulat, Budapest, 1986. 318-319. Ford. Vanyó László.  
11 Pseudo-Cyprian: Adversus Judaeos, 42; 54, Universitätsverlag, Freiburg, 1969. 121. 126.    
12 Ambrosius: Epistola, XL, 1-33, In. Migne Patrologia Latina 16. 1101-1113. 



 

 

 

31

csak eszközei voltak az isteni igazságszolgáltatásnak. Ennélfogva, amennyiben 
a császár megbünteti őket, az isteni törvényt az állami törvénykezés alá ren-
deli, s a zsidók diadalmaskodnak Krisztus népe fölött. Vagyis a szerzetesek egy 
magasabb rendű törvénynek engedelmeskedtek, ám az, aki a földi törvények-
hez ragaszkodik, a földi politikát judaizálja. Ambrosius Maximus példáját 
hozza fel, aki értesülvén egy római zsinagóga felgyújtásáról, ediktumot küldött 
Rómába a közrend fenntartása érdekében, amiért azt mondták: „semmi jó 
nem vár a császárra, a császár zsidóvá lett”. Aki a földi törvényeket az isteni 
törvények fölé rendeli, vagyis nem érvényesíti a mennyei határozatok felsőbb-
rendűségét a földivel szemben, az Istennel fordul szembe.     

A testiség metaforájával azonosított, s a földi világgal és annak berendez-
kedésével eggyé váló és azt reprezentáló zsidóság13 lemondott Isten királysá-
gáról, s azzal szemben a földi királyság intézményét részesítette előnyben, nem 
értve meg, hogy Jézus Krisztus „a rosszból, amiben éltünk, kimentett bennünket, 
a fejedelmeket és a hatalmasságokat végérvényesen bilincsbe verte”.14 A testiség 
írott törvényeihez ragaszkodó régi szövetség népe képtelenné vált az e világi poli-
tika lényegtelenségének, esetlegességének, efemer jellegének és – végső soron – 
a legfőbb rossztól eredő genezisének felismerésére – Carl Schmitt félreérthetet-
len célzatossággal ebben látja „az Isten és az Ördög manicheus ellenségességé-
nek” veszélyét15 –, vagyis annak tudatosítására, hogy a testi rabsággal szem-
ben az e világi politikán túli vagy az azt meghaladó lelki szabadság felszabadító 
ereje képes egyedül megmenteni a kárhozattól, s elvezetni az üdvözüléshez. 

Isten tehát a valóságos (a legvalóságosabb) szuverén, nem a földi uralkodó, 
s az a király, aki a civitas terrena törvényei és politikai berendezkedése révén 
kívánja vezetni országát, valójában judaizálódott, azaz zsidóvá lett. A politikai 
cselekvés alapja a transzcendensnek való megfelelés, engedelmesség Isten 
szuverén tekintélyének. Carl Schmitt itt talál rá az „eljudaizálódott” világ min-
den veszélyére, hiszen, mint írja, „a történelem minden új korszaka a zsidók 
általános viselkedésének változásával, valamint a démonian rejtélyes maszkok 
módosulásával jár.”16 Ám a Sátán e világi fejedelmeihez hűséges zsidók szem-

 
13  Lásd ehhez: David Nirenberg: Aesthetic Theology and Its Enemies. Judaism in 

Christian Painting, Poetry and Politics, Brandeis University Press, Waltham, 
Massachusetts, 2015.  

14 Jusztinosz: Párbeszéd a zsidó Trifónnal XLI. 1. In. A II. századi görög apologéták, 
Szent István Társulat, Budapest, 1984. 183. Ford. Ladocsi Gáspár. 

15 Carl Schmitt: Politikai teológia II. Legenda minden politikai teológia elintézéséről, 
Attraktor, Máriabesnyő – Gödöllő, 2006. 95. Ford. Szikszai Balázs.  

16 Carl Schmitt: Die deutsche Rechtswissenschaft im Kamp gegen den jüdischen Geist, 
In. Das Judentum in der Rechtswissenschaft, Ansprachen, Vorträge und 



 

 

 

32

befordulása az isteni szuverenitással és az azzal szembeni gyilkos ellenséges-
kedésük, valamint a világ alávetése a profán törvényes rendnek, végezetül a cso-
da száműzése a zsidó szellem örök és meghatározó attribútumai maradnak.17  

Mindenesetre – úgy tűnik – az örök zsidó szellem pontos tükörképével 
szolgál Shakespeare A velencei kalmárban, ahol a szerződés, a megállapodás, 
a hitel, a pénzkölcsönzés, a nyereség, a megtakarítás, a jog, a kereskedelem, a 
tulajdon, a törvény vagy a politika, mind mint a világ judaizálódásának 
jellegzetes alakzatai az „elzsidósodott” világ visszfényét, egyúttal a keresztény 
világ inverzét nyújtja, hiszen a keresztény világ – s nem is kell ehhez már zsidó 
– valójában a törvény, a szerződés, a megállapodás és a hitel politikumában és 
„judaizmusában” éli mindennapi életét.18 „Minden szereplő – a drámaírót és 
a nézőt is közéjük értve – mint az iránytű hegye Észak és Dél között, állandóan 
rezegve mozog judaizmus és kereszténység két pólusa között.” Ez a konfúzió 
alkotja Shakespeare drámájának legfőbb kérdését, azt, „hogy miként tekint-
heti kereszténynek magát az a társadalom, amely olyan »zsidó« alapokra épül, 
mint a kereskedelem, a szerződés, a tulajdon és a törvény?”19 – teszi fel a 
kérdést Nirenberg, mintegy utalva az antiszemitizmus egyik legfőbb okára, 
amelyre Adorno és Horkheimer pontosan mutatott rá, egyfelől jelezve, hogy 
„a zsidónak az a képe, melyet a völkisch hívek tárnak a világ elé, saját lénye-
güket fejezi ki”, másfelől jelezve, hogy „az antiszemitizmusban nem a projektív 
magatartás mint olyan beteges, hanem a reflexió hiánya.”20  

„Ki itt a kalmár és ki a zsidó?”21 

 
Ergebnisse der Tagung der Reichsgruppe Hochschullehrer des NSRB am 3. und 
4. Oktobere 1936, Berlin, Deutscher Rechts-Verlag, 1936. 33. Lásd ehhez Heinrich 
Meier: The Lesson of Carl Schmitt, Four Chapters on the Distinction between 
Political Theology and Political Philosophy, The University of Chicago Press, 
Chicago, 2011. 152.  

17  Lásd Carl Schmitt: Der Nomos der Erde im Völkerrecht des Jus Publicum 
Europaeum, Köln, Greven, 1950. 33.  

18  Ezt a szempontot vezeti végig A velencei kalmárról szóló kiváló elemzésében 
Nirenberg. Lásd David Nirenberg: Antijudaizmus. A nyugati hagyomány, 
Kalligram, Budapest, 2016. 268-296. Ford. Felcsuti Péter.  

19 David Nirenberg: Antijudaizmus. A nyugati hagyomány, i.m. 272. 
20 Max Horkheimer – Theodor W. Adorno: A felvilágosodás dialektikája. Filozófiai tö-

redék, Atlantisz, Budapest, 2020. 209; 232. Ford. Bayer József, Geréby György, 
Glavina Zsuzsa, Vörös T. Károly korábbi fordításai alapján Mesterházi Miklós.  

21 Shakespeare: A velencei kalmár, IV. felv. I. szín, In. Shakespeare összes művei, VI. 
Európa, Budapest, 1961. 77. Ford. Vas István.  



 

 

 

33

II. 

A fentiekben a zsidóság és a biblikus hagyomány interpretációjának meta-
forikus és tipológikus példázata annak dokumentálására is szolgálhat, ahogy a 
kinyilatkoztatás foglalata az értelmező maga szabta teológiai keretei, kultikus 
(vagy dogmatikai) feltételei és üdvtörténeti szempontjai mentén „beteljese-
dettnek” láttatott teleologikus jövőkép felől kapja meg értelmét és jelentését. 
A jövő előképévé szimplifikált előbbi a célirányosan interpretált későbbi értel-
mének eredetévé vált, vagyis a múlt tudatos értelmezésének módját és formá-
ját a konstruált jelen szabja meg. Egyszerre és egymással keveredve van itt 
jelen jövendölés és beteljesülés, még akkor is, ha Bultmann – egyébként teljes 
joggal – a kettő közötti különbségre hívja fel a figyelmet: „A tipológia az ismét-
lődés, a jövendölést bizonyító módszer pedig a beteljesülés gondolatát fejezi 
ki. A két módszernek két különböző időfelfogás felel meg: a jövendölést bizo-
nyító eljárás az időt lineárisnak, a tipologia pedig ciklikusnak tekinti.”22   

Az imént említett értelmezési eljárással ellentétes az a hermeneutikai hagyo-
mány, amely nem a konstruált linearitáson nyugvó jövőképet tekinti kiinduló-
pontnak, s nem is tartja szem előtt a múlt meghatározott és értelemmel telített 
„Heilsgeschichte”-kiteljesedését, mint valamiféle transzcendens sillabuszt, 
hanem a jelenből fókuszálva a szövegre, azaz az itt és most született kérdések-
ből kiindulva, s a legkorszerűbb tudományos feltárás által gondozott és ismertté 
tett textusra visszatekintve, vagyis a midrás elvével tökéletesen megegyezve, a 
szöveget a mindenkori jelenben adott ember problémáival, kérdéseivel és irá-
nyultságával megközelítve kísérli meg vallatóra fogni. A midrás, amely exege-
tikus belépés a szövegkorpuszba, nem lezárni kívánja az interpretációs kontro-
verziákat, hanem generálni szándékozik azokat, mintegy jelezvén és bizonyít-
ván a szöveg gazdagságát, erejét és mindenkori olvasatának – még ha olykor 
feloldhatatlannak látszó vitákhoz is elvezető – legitimitását. Gadamer jól látja, 
hogy „a Biblia is kétségkívül az egyház állandóan olvasott szent könyve volt, de 
értelmezését az egyház dogmatikai hagyománya határozta meg, és – a reformá-
torok meggyőződése szerint – meg is akadályozta.”23 Vagyis az efféle interpre-
táció – ismét Gadamerre utalva – „értelem-adás és nem értelem-találás” –, a 
megértés révén a jelenből kiindult „eredeti produkció reprodukciója”,24 ahol a 

 
22 Rudolf Bultmann: A tipológia mint hermeneutikai módszer eredete és értelme, In. 

Tipológia és apokaliptika (Szerk. Fabiny Tibor), Hermeneutikai Kutatóközpont, 
Budapest, 1996. 15. Ford. Bernáth Gyöngyvér. 

23  Hans-Georg Gadamer: Igazság és módszer. Egy filozófiai hermeneutika vázlata, 
Gondolat, Budapest, 1984. 135. Ford. Bonyhai Gábor.  

24 Hans-Georg Gadamer: Szöveg és interpretáció, In. Szöveg és interpretáció (Szerk. 
Bacsó Béla), Cserépfalvi, 1991. 24. Ford. Hévizi Ottó.   



 

 

 

34

szöveg a szerző világából – bárki is legyen a Biblia esetében a szerző – képes 
kilépni, attól önállósodni, s „a szöveg autonómiája az olvasót is elmozdítja az 
eredeti hallgatóság véges horizontjáról.”25  A szöveg az írás „filozófiájának” 
értelmében leíródott, vagyis írott hagyománnyá vált, az írás eredendő szándé-
kának és hallatlan érdemének megfelelően mintegy megállítva az időt, s időn 
túlivá, intemporálissá, „örökké” téve a textust, ám a mindenkorivá tett szöve-
get egyúttal felkínálva valamennyi elkövetkező kor értelmezésének és szűnni 
nem akaró újraértelmezésének.    

Ez a hermeneutikai megközelítés a szöveget nem muzeális fosszíliának, 
hatástörténetileg a mindenkor adott tértől és időtől függetlenített, kiállítási 
vitrinekbe bezárandó korpusznak tekinti, hanem a maga termékeny valóságá-
ban élő textusnak, amely a liberális szöveghagyományozásnak megfelelően a 
mindenkori értelmezés, az ismétlődő, újra és újra szükségessé váló interpre-
táció nyomán válik kimeríthetetlen és mindig megújulni képes forrássá. Ez a 
szövegértelmező, a szöveget folyamatosan kommentárokkal ellátó magatartás 
teljes mértékben harmonizál a zsidó hagyomány megőrzésére és továbbörökí-
tésére vonatkozó, legfőképp biblikus eredetű kritériumokkal. Hiszen az a tény, 
hogy – egyfelől – az Írott Tan (Tórá söbichtáv, תורה שבכתב), amelyhez – mint 
írva van – „ne tegyetek hozzá, de ne is vegyetek el belőle semmit” (5Mózes 13,1), 
továbbá annak világossá tétele, hogy a törvények „nem az égben vannak, hogy 
azt kellene mondanod: Ki hatol fel értük az égbe, ki hozza le és hirdeti őket, 
hogy hozzájuk szabhassuk tetteinket” (5Mózes 30,12), ugyanis minden valaha 
élt, s egykor majd megszülető ember, a mindenkori Izráel népének tagjaként 
kollektíven és közvetlenül kapta meg a törvényt, amint azt Jehuda Halévi is 
leszögezte a Kuzáriban: „A nép a tízparancsolatot nem egyes személyek hagyo-
mányozásából, s nem is a próféta közvetítéséből, hanem egyenesen Istentől 
kapta meg”,26 annak egyértelmű jelzése, hogy – a későbbi protestáns szellemi-
ség teljes egyetértésével – a befogadással járó minden munkát, az olvasástól 
az értelmezésen át egészen az értelmezett szövegből következő cselekedetekig, 
mindent az embernek magának kell elvégeznie, mindenféle közvetítők nélkül. 
Másfelől a Szóbeli Tan (Tórá söbáál pe, תורה שבעל פה) az írásban rögzített tex-
tus elevenné tételének nélkülözhetetlen és az írott hagyományhoz hasonlóan 
transzcendens eszköze, amely eligazít „az igazságszolgáltatás túlságosan ne-
héz” (5Mózes 17,8) eseteiben, hiszen az összes lehetséges precedens írásba 
foglalása nem feltételezhető, másfelől, minthogy Isten kinyilatkoztatott szava 

 
25 Paul Ricoeur: A kinyilatkoztatás eszméjének hermeneutikai megalapozása. Bibliai 

hermeneutika, Hermeneutikai Kutatóközpont, Budapest, 1995. 35. Ford. Bogárdi 
Szabó István.   

26  Judah Hallevi: Kitab al Khazari, I, 87. 1905. Ford. Hartwig Hirschfeld. 
https://archive.org/details/KitabAlKhazari/mode/2up 



 

 

 

35 

– a hagyományos felfogás szerint – időhöz nem köthető, „időn túli”, vagyis 
minden pillanathoz köthető világot fenntartó szó, az értelmezés megköveteli a 
kommentárok sosem szűnő láncolatát és hagyományát.  

Scholem ezért mondja, hogy „változnak a történelmi körülmények, és 
emiatt az autoritativnak elismert közléseket szüntelenül változó viszonyokra 
kell alkalmazni”, s minthogy „az Írás tartománya bővül… új írásbeli közle-
mények lépnek a régiek mellé.”27 Az írás az idő szakadatlanságának vet véget, 
s állítja meg vagy rögzíti azt, de „az eleven elhangzó szónak… ott kell lennie 
kísérő és tolmács gyanánt az írott szó mellett, hisz máskülönben az írott szó 
csupán halott, absztrakt fogalom marad, amelyből hiányzik minden elevenség 
és konkrét tartalom.”28 A jelentést kutató ember tehát nem kigondol valamit a 
semmiből, nem kiötöl valami teljesen újat, hanem a hagyomány láncolatához 
kapcsolódva rátalál a szövegben benne lévő, s eddig még nem feltárt értelem-
re: „bekapcsolódik az isteni szó hagyományának folytonosságába, és mindazt, 
amit onnan fogad, saját korára vonatkoztatva értelmezi.”29  

A „saját kor” értelmezése nem tesz hozzá semmi újat, valamiféle „szövegen 
kívülit” a textushoz, épp ellenkezőleg: a szöveg rétegzett, rejtőzködő és az értő 
szem számára megmutatkozó olvasattal hozzájárul a teljességében sosem 
feltárulkozó, időtlen potenciális gazdagsággal rendelkező szöveghez.  

III. 

Egy kongregacionalista lelkész, bizonyos Ezra Stiles, a héber, az arámi és 
az arab nyelv professzora, a Héber Biblia fordítója, a Yale elnöke, az Amerikai 
Filozófiai Társaság, valamint az Amerikai Művészeti és Tudományos Akadémia 
tagja, nem mellesleg a rabszolgaság intézményének elutasítója, 1783 májusá-
ban a Connecticuti Közgyűlésen tartott prédikációja nyomán megjelentetett 
könyvében írta le elsőként az elhíresült, s a későbbiek során számtalanszor meg-
ismételt kifejezést: „God’s American Israel”, vagyis „Isten amerikai Izraelje”.30  

Derék lelkészünk, a sémi nyelvek professzora az elsők között ugyan, de egy 
szakadatlanul erősödő, mind szélesebb körben terjedő és konszenzuális 
politikai állásponttá terebélyesedő nézetet prédikált, s vetett papírra, amely 

 
27  Gershom Scholem: Kinyilatkoztatás és hagyomány mint vallási kategóriák a 

zsidóságban, In. U.ö.: A kabbala helye az európai szellemtörténetben, I. Atlantisz, 
Budapest, 1995. 25-26. Ford. Bendl Júlia.  

28 I.m. 27. 
29 I.m. 34.  
30 Ezra Stiles: The United States elevated to Glory and Honor, Thomas & Samuel Green, 

New-Haven, 1783. 7; 36.  



 

 

 

36

meggyőződéssel vallotta, hogy Amerika az ősi Izraellel állítható párhuzamba, 
eme állítás kétségbevonhatatlan és egyértelmű forrásaként magát a kinyilat-
koztatott isteni szót, azaz a Bibliát nevezve meg. Rendkívül árulkodó, hogy az 
észak-amerikai többségükben puritán telepesek Angliát a vallási és politikai 
elnyomással, s az Exodusból ismert Egyiptommal, a Stuart-uralkodókat, majd 
később, a forradalmi időszakban III. Györgyöt az Exodus fáraójával, az Angliát 
elhagyó, s Amerikában a tejjel-mézzel folyó Kánaánra rátaláló telepeseket az 
egyiptomi szolgaság házából kivonuló, a törvényadás és az ígéret földjére 
rátaláló zsidókkal azonosították, miként a Sás-tengeren való csodás átkelés is 
előképe lesz annak, ahogy a szolgaságból a szabadságba elinduló nép átkel az 
Atlanti-óceán rettentő veszedelmekkel fenyegető vizén.31  

A tipologikus megközelítéseknek és biblikus metaforáknak se szeri, se 
száma: Washingtont egyenesen Mózesként kezdik el tisztelni, aki kivezette 
népét a szolgaságból,32 a betelepülőkkel szemben ellenséges őslakosokban a 
moábitákat és a filiszteusokat ismerik fel,33 az Ígéret Földjét Sámuel második 
könyvében olvasottaknak megfelelően – „Meghatározok népemnek, Izraelnek 
egy helyet, és oda telepítem. Ezen a helyen fog majd lakni, és nem hányódik 
többé ide-oda. A gonoszok nem szorongatják, mint eddig… házad és királysá-
god örökre fennmarad színem előtt” (2Sámuel 7,10-16) –, s a Máté evangéliu-
mában felbukkanó eszményi „hegyen épült város” (Máté 5,14) ideájához 
hasonlóan épül majd fel „Isten amerikai Izraelje”, földrajzi elnevezéseiben is 
hűségesen követve a bibliai geográfiát és lokációt: így lesz aztán Bétel, Gósen, 
Kánaán, Hebrón vagy Sálem és így tovább.34  

Ez a biblikus összehasonlító kedv megfelel a reformáció magyar gyakorla-
tának, ahol ugyancsak vissza-visszatérő módon lehet olvasni a biblikus zsidó 
nép és a magyarság sorsazonosságáról: Farkas András 1538-ban megjelent 
munkájának címe mindössze azt a részletében elhanyagolható különbséget 
hordozza, amelyből világosan kitűnik az egyetlen eltérés: hogy tudniillik a 
zsidókat Egyiptomból, a magyarokat Szkithiából vezette ki az Úr.35  

 
31 Lásd ehhez: Joseph Gaer and Ben Siegel: The Puritan Heritage: America’s Roots in 

the Bible, New American Library, New York, 1964. 26; Daniel L. Dreisbach: 
Reading the Bible with the Founding Fathers, Oxford University Press, Oxford, 
2017. 88-91.  

32 V.ö. Robert P. Hay: George Washington: American Moses, In. American Quarterly 21. 
No. 4, 1969. 780-791; Richard V. Pierard and Robert D. Linder: Civil Religion and 
the Presidency, Grand Rapids, Mi., Academic Books, Zondervan Publishing House, 
1988. 81-85.   

33 Daniel L. Dreisbach: Reading the Bible with the Founding Fathers, i.m. 88.   
34 I.m. 89.  
35 Farkas András: Miképpen az Úristen Izraelnek népé Egyiptomból és hasonlóképpen 

a magyarokat Szkithiából kihozta. Lásd hasonlóképpen: Batizi András: Meglett és 



 

 

 

37

     A református történelemszemlélet az analógián, a világtörténelem paradig-
matikus ismétlődésének gondolatán alapul, amely az isteni gondviselés és a 
transzcendens felügyelet alatt álló történelem e világin túli rendeltetésének 
legfőbb bizonyítékát a theologémák ismétlődésében látta, így például a flagel-
lum Dei analógiájában: ahogy a rómaiakat eszközként felhasználva büntette 
Isten a bűnös zsidó népet, hasonlóképpen váltak a törökök a „romlásnak in-
dult” és „rút sybarita váz”-zá lett magyarságot sújtó isteni büntetés és világ-
kormányzói, gubernátori pedagógia eszközeivé. Mindenesetre ez a kizárólago-
san teológiai megfontolásokon nyugvó történelemszemlélet, amely a magyar 
eszmetörténetben a romantika idején, de a későbbiekben is, így Ady költésze-
tében jelen volt, minden történeti, politikai, törvényalkotói vagy hatalmi szem-
pontot, társadalmi feszültségeket és konfliktusokat, e világi és transzcendens 
célokat és azok összefüggéseit nélkülözve leginkább a bűn, a büntetés és a bűn-
hődés lelkiségében és a nép erkölcsi újjászületésének reményében ragadható 
meg. Abban a szemléletben, amely a történelem térben és időben egymással 
semmilyen összefüggésben nem álló népeit, eseményeit, történeteit, népek fel-
emelkedéseit és bukásait kizárólag morális-etikai összefüggésben láttatta, 
vagyis az eleve elrendelés tanát mintegy a historikum menetére leképezve, a 
bekövetkezett eseményeket az isteni üdvrend exemplumaiként értelmezve, s 
az isteni rendeletekkel telített e világi történelmet úgy érzékelve, mint ahol 
minden „logikus” rendben, az üdvtörténet magasabb eszmeiségének szellemi-
ségében történik.  

Csakhogy épp ezen a ponton érhető leginkább tetten a lényegi különbség a 
Biblia és a bibliai zsidóság puszta analógiás, tipologikus vagy metaforikus 
megközelítése és a Biblia és a bibliai zsidó nép hermeneutikai igényű meg-
ragadása között. A politikai rendszert létrehozó és felépítő amerikai protestáns 
hagyomány számára a legfőbb kérdés mind a függetlenségi háború katonailag 
és stratégiailag, mind az unió berendezkedését és jogrendjének legfőbb for-
rását politikailag és bölcseletileg kialakító jelenében, részben a tág horizontú 
történelmi múlt híján, részben az előtte álló gyakorlati feladatok okán már nem 
a régi dicsőségéből, s a „méltó régi nagy híréből”, vagyis a múltjának érték-
rendjéből isteni közbeavatkozás révén vesztett állapot transzcendens erkölcsi 

 
megleendő dolgoknak teremtéstül fogva mind az ítéletig való históriája (1544), 
In. Régi magyarországi nyomtatványok, 1473-1600 (Borsa Gedeon et all. Szerk.), 
Akadémiai, Budapest, 1971. 160. Továbbá: Dézsi András: Világ kezdetitül lött 
dolgokról (1548); Szkhárosi Horváth András: Az átokról (Mózes átkozódása, a 
zsidó nép sorsa a magyarságra alkalmazva (?); Tinódi Sebestyén: Az szalkai 
mezőn való viadaláról (1544); Károlyi Gáspár: Két könyv. Minden országoknak és 
királyoknak jó és gonosz szerencséjeknek okairól (1563) és így tovább. E műfajban 
külön kategóriát képeznek a zsoltárexegézisek, lásd például Batizi András 44. 
zsoltár parafrázisa stb.  



 

 

 

38

tanulságaként konstituálódik meg. Mindezzel ellentétben a „két birodalom” 
tanának gyakorlati megvalósítása a lehető legkonkrétabb praktikus politikai 
feladatként vált az alapító atyák számára nyilvánvalóvá: ha az emberi termé-
szet olyannyira megromlott, hogy világi kényszerítő erő nélkül nem képes 
tartózkodni a rossz és bűnös cselekedetektől, az Istentől eredő transzcendens 
hatalom mellett szükség van a világi hatalom kényszerítő erejére, minthogy „a 
világi jog és hatalom Isten akaratából és rendeléséből van a világon”,36 ám e 
világi hatalomnak olyannak kell lennie, amely magában hordozza és folyama-
tosan érzékelhetővé teszi a földi szuverenitás transzcendens eredetét. 

Vagyis a cél nem lehet más, kizárólag egy olyan hatalmi-politikai-törvény-
hozói berendezkedés megalkotása, amely leginkább megfelel az isteni elképze-
léseknek, s amely a legteljesebb mértékben hordozza és tükrözi a transzcen-
dens elvárásokat. Ez a feladat képezi leginkább az alapító atyák duális felelős-
ségét: egyfelől Istennek mint Deus absconditusnak a Biblia kinyilatkoztatott 
szavában felismerhető, következésképp a bibliai textust felelősen olvasó és értel-
mező magatartását, másként szólva a hermeneutika kiemelt fontosságának szem 
előtt tartását, másfelől az isteni szó előírta és az abból következő e világi beren-
dezkedés megteremtésének roppant felelősségét. Mert egyrészt „nem is annyi-
ra annak a megtudása áll érdekünkben, hogy Isten önmagában véve micsoda, 
hanem az, hogy velünk szemben milyen akar lenni… a hit az irántunk való 
isteni akaratnak ismerete, melyet az ő igéjéből merítünk”,37 másrészt alapvető 
szükségletté válik az isteni előírásoknak megfelelő közösség létrehozása.38  

Ez utóbbi szempontból felettébb sokatmondó egy neves kongregacionalista 
lelkész 1788-as választási prédikációja, ahol már beszédének címében túlemel-
kedve az egyszerű analógián vagy metaforán, a politikai-politikafilozófiai ta-
nulságok és összefüggések felé igyekszik terelni a figyelmet: „The Republic of 
the Israelites an Example to the American States” (Az Izraeliták Köztársasága 
példa az amerikai államok számára).39 Maga a szöveg, hol jelezve a forráshe-
lyet, hol jelzés nélkül, többször hivatkozik a Héber Bibliára, leszögezve, hogy 

 
36 Luther Márton: A világi felsőségről, In. D. Luther Márton egyházszervezői iratai, III, 

Wigand F. K. Könyvnyomdája, Pozsony, 1906. 366. 
37 Kálvin János: A keresztyén vallás rendszere, III, 2, 6. Ref. Főiskolai Könyvnyomda, 

Pápa, 1909. I. 524.    
38 Lásd i.m. III, 11, 10. II. Ref. Főiskolai Könyvnyomda, Pápa, 1910. 14-15. Lásd ehhez: 

Max Weber: A protestáns etika és a kapitalizmus szelleme, Gondolat, Budapest, 
1982. 129; 139. Ford. Gelléri András, Józsa Péter, Somlai Péter, Tatár György.  

39 Samuel Langdon: The Republic of the Israelites an Example to the American States. 
A Sermon, Preached at Concord, in the State of New-Hampshire; Before the 
Honorable General Court at the Annual Election.  June 5, 1788. In. 
https://www.consource.org/document/the-republic-of-the-israelites-an-
example-to-the-american-states-by-samuel-langdon-1788-6-5/ 



 

 

 

39

a törvényeket Isten Mózesen keresztül juttatta el Izrael népének, s az izraeli-
tákban minden kor a világ modelljét láthatja. Az Istentől, azaz a Mindenható 
Királyok Királyától kapott törvények tették az Egyiptomot elhagyó sokaságot 
sikeres és szabad néppé, miként a mennyei szabadság chartája hozta létre az 
Egyesült Államokat is. 

Természetesen szó sincs valamiféle theokratikus indíttatásról, mintha csak 
a Biblia transzcendens rendjét kívánnák a társadalom egészére ráerőltetni, de 
nem is kell a racionális gondolkodás feladásának tényét rögzíteni a fentiekben. 
Noha tény, hogy az 1760-1805 közötti időszak amerikai politikai irodalmának 
leggyakrabban idézett műve a Biblia,40 a hivatkozott források mintegy egyhar-
madát képezve, ezen belül is Montesquieu A törvények szelleméről című munká-
ját megelőzve, az első helyen a Deuteronomium volt a legtöbbször hivatkozott 
könyv.41 A Bibliára hivatkozó szerzők között ott vannak azok is, mint Thomas 
Jefferson, Benjamin Franklin vagy Thomas Paine, akik a Biblia isteni eredetét 
kétségbe vonták ugyan, de a szöveget alkalmasnak találták arra, hogy gondo-
lataik és érveik tárházát erre alapozzák. A Biblia a legismertebb, legelterjed-
tebb és legközérthetőbb könyv volt, a kulturális szókincs egyetlen közös iro-
dalmi forrása, s a King James Bible mint hivatalos változat (Authorized Version) 
az amerikai (és a teljes angolszász világ) „lingua francája”. Miközben Washington 
rendre bibliai történetekre és szövegekre hivatkozik, egyértelműen leszögezi, 
hogy az amerikaiak „birodalmuk alapjait nem a tudatlanság és a babona ho-
mályos korszakában rakták le, hanem abban az időben… amikor a Kinyilat-
koztatás tiszta és jóindulatú fénye javító hatást gyakorolt az emberiségre és 
gyarapította a társadalom áldásait.”42  

Vagy talán a legjobb példa valamennyiük közül Thomas Paine, a köztársa-
ság eszményének és intézményeinek egyik leglelkesebb és legradikálisabb híve, 
aki egyfelől a leghatározottabban szögezte le, hogy „a Biblia nem Isten szava, 
ez egy hazugság”,43 minthogy a Biblia „istenkáromlással, hazugsággal, gonosz-
sággal van teli”, mert „nincs is annál nagyobb blaszfémia, mint az emberi 

 
40  Donald S. Lutz: The Origins of American Constitutionalism, Louisiana State 

University Press, Baton Rouge & London, 1988. 140. 
41 Donald S. Lutz: A Preface to American Political Theory, University Press of Kansas, 

Lawrence, 1992. 136.  
42  From George Washington to The States, 8 June 1783. In. 

https://founders.archives.gov/documents/Washington/99-01-02-11404 
43 Thomas Paine: Letters Concerning »The Age of Reason«. I. An Answer to a Friend, 

Paris, May12, 1797, In. The Writings of Thomas Paine, IV. G. P. Putnam’s Sons, 
New York – London, 1908. 199. 



 

 

 

40 

gonoszságot a Mindenhatónak tulajdonítani.”44 Másfelől azonban Paine folya-
matosan hivatkozik a Bibliára: így például csodálja annak erkölcsi rendjét, s a 
haszonelvűség alapján utal a társadalom életében betöltött szerepére;45  az 
emberi nem egységét és egyenlőségét a bibliai teremtéstörténetből vezeti le, 
utalva Mózes első könyvére, ahol az Isten saját képmására alkotta meg az 
embert, „férfinak és nőnek (1Mózes 26,27), következésképp „a nemek közötti 
különbséget aláhúzza, de más különbségre még csak nem is utal. Ha ez nem 
isteni parancs lenne, akkor legalábbis történelmi parancs, és azt mutatja, hogy 
az ember egyenlősége távolról sem modern tan, hanem a legrégebbi, amit 
feljegyeztek”;46 vagy ugyancsak a Biblia alapján mondja ki, hogy a monarchia 
elfogadhatatlan intézmény, „először a pogányok vezették be, amit nem lehet a 
Szentírás tekintélyével védeni, mert a Mindenható akarata, amint azt Gedeon 
is (Bírák 8,22-23) és a próféta is (1Sámuel 8) félreérthetetlenül helytelenítette, 
mivel a zsidók is „azt megelőzően egyfajta köztársaságot alkottak, melyet egy 
bíró és a törzsek vénei irányítottak. Nem voltak királyok, és bűnnek tartottak 
bárkit is királynak elismerni, kivéve az Urat.”47   

A Héber Biblia mindenesetre kiemelkedő helyre került az államalapítás 
diskurzusában, s az alapító atyákra és a korszak meghatározó gondolkodóira tett 
hatása túlbecsülhetetlen. Míg persze a nagyközönség számára ez volt az egyet-
len közös irodalmi forrás,48 következésképp a propagandisztikus szemponto-
kat is biblikus példákkal igyekeztek alátámasztani, így például a Nagy-Britan-
niával történő szakítást, a háború folytatását, addig a teoretikus, politika- vagy 
jogfilozófiai igényű érvelés, például az amerikai Alkotmány alapelveinek kidol-
gozása sem nélkülözte a biblikus argumentumokat.49 Érdemes felidézni John 

 
44 Thomas Paine: The Age of Reason, II, 1, In. The Complete Writings of Thomas Paine, 

The Citadel Press, New York, 1945. 529.  
45 Thomas Paine: The Age of Reason, I. i.m. 467.   
46 Thomas Paine: Az ember jogai, Osiris – Readers International, Budapest, 1995. 40. 

Ford. Pap Mária. 
47 Thomas Paine: Common Sense, In. The Complete Writings of Thomas Paine, i.m. 10-

12. Hasonlóképpen Paine „nem az eredetileg gyakorolt vallásból”, hanem az állam 
és az egyház összefonódásából, „ebből az öszvér állatból, az állam és az egyház 
frigyének szülöttéből” vezeti le például a spanyolországi inkvizíciót, a vallási alapú 
gyűlölködéseket és a vallástalanságot, minthogy – így Paine – „az üldözés eredeti-
leg egyetlen vallásnak sem jellemzője, de mindig jellemzi a törvényes vagy törvé-
nyesen bevett vallásokat. Szüntessük meg a törvényes bevettséget, és minden vallás 
visszanyeri eredeti, jótékony természetét.” (Thomas Paine: Az ember jogai, i.m. 60-61.) 

48 Lásd Gordon S. Wood: he Democratization of Mind in the American Revolution, In. 
The Moral Foundations of the American Republic (ed. Robert H. Horwitz), 
University Press of Virginia, Charlottesville, 1979. 111.  

49  Donald S. Lutz: The Origins of American Constitutionalism, i.m. 142. Lásd még 
Andrew C. Skinner: The Influence of the Hebrew Bible ont he Founders of the 



 

 

 

41

Quincy Adams sorait, amelyekben a bibliai hermeneutika és kommentár-
műfaj aspektusából tesz rendkívül fontos és komoly elméleti hozadékkal járó 
megállapítást: „A Sinai-hegyi törvény polgári és helyhatósági, valamint erköl-
csi és vallási törvénykönyv volt. Számos olyan törvényt tartalmazott, amely 
csak az akkori időkre és csak annak a nemzetnek a sajátos körülményeihez 
szólt, amelynek adták. De sok más része egyetemes érvényű volt, az emberi 
létezéshez elengedhetetlen törvényei a társadalomnak, amelynek nagy részét 
minden nemzet, amely valaha is élt, s törvénykönyvet alkotott, törvénybe 
iktatta.”50  

Melyek voltak a Héber Biblia azon részei, amelyeket az alapító atyák legin-
kább tekintettek egyetemes érvényűeknek és mint ilyeneket nélkülözhetetlen 
elméleti alapvetésekként használták fel alkotmányozói tevékenységükben? 

A Bibliát kiváltképp tisztelő (sola Scriptura) protestáns hagyományból 
fakadóan az alapító atyák antropológiája a bukott és bűnössé lett emberképre 
alapozva vallotta, hogy az embert az önkényuralom megakadályozása érdeké-
ben nem szabad korlátlan hatalommal felruházni. A rosszra való hajlam, amely 
minden emberben eredendően adott, az alkotmányozót arra készteti, hogy 
létrehozza a hatalmi ágak szétválasztásának (törvényhozó, végrehajtó és bírói 
testület) és a hatalmat korlátozó fékek és ellensúlyok (checks and balances) 
struktúrájának,51 vagyis a kormányzati rendszer ellenőrzésének (és ellenőriz-
hetőségének) alkotmányos mechanizmusát. Montesquieu alapvetése az alkot-
mányozás során meghatározó elvnek számított, de ezt az elvet a biblikus 
hagyományban is felismerni vélték az alapító atyák. „Örök tapasztalat viszont, 
hogy minden ember, akinek hatalma van, hajlik arra, hogy azzal visszaéljen; 
ezt addig teszi, amíg korlátokba nem ütközik. Ki merné mondani, hogy még az 
erénynek is szüksége van korlátokra. Hogy a hatalommal ne lehessen vissza-
élni, ahhoz az kell, hogy a dolgok helyes elrendezése folytán a hatalom szabjon 
határt a hatalomnak.”52  

 
American Republic, In. Sacred Text, Secular Times. The Hebrew Bible in the 
Modern World (ed. Leonard Jay Greenspoon & Bryan F. LeBeau), Creighton 
University Press, Omaha, NE, 2000. 13-14.  

50 John Quincy Adams: Letters of John Quincy Adams, To His Son, on The Bible and Its 
Teachings, James M. Alden, Auburn, 1850. 61; 70.  

51 James Madison Federalist Papers No. 51 (1788) esszéjének címe: The Structure of the 
Government Must Furnish the Proper Checks and Balances Between the Different 
Departments (A kormányzati szerkezetnek a (hatalmi) ágazatok közötti megfelelő 
fékeket és egyensúlyokat kell szolgálnia). In. https://avalon.law.yale.edu/18th_ 
century/fed51.asp   A híres elv: „Ambition must be made to counteract ambition.” 

52  Montesquieu: A törvények szelleméről, Osiris – Attraktor, Budapest, 2000. 247. 
Ford. Sebestyén Pál.  



 

 

 

42

A Federalist Papers No. 6-ból megtudjuk, hogy az emberek – egyebek 
mellett – ambiciózusak, bosszúállók és kapzsiak,53 a Federalist Papers No. 10-ből 
pedig, hogy „a pártoskodás az emberi természet velejárója”, amely táptalaja a 
kölcsönös ellenségeskedésnek, forrása egymás sanyargatásának és elnyomá-
sának, a legvadabb konfliktusok gerjesztésének.54 És persze szó van a hatalom 
szeretetéről, az önzésről és a közjó iránti érdektelenségről, amelyeknek mind 
gátat kell szabni, leginkább épp a közjó érdekében.  

Az alapító atyák a hatalommegosztás elvének archetípusaként idézik Mózes 
második könyvének azt a helyét, amikor Jetró tanácsára Mózes önmaga helyett 
kijelöl a népből „derék, istenfélő és megbízható férfiakat, akik nem haszonle-
sők”, hogy „ők ítélkezzenek állandóan a nép fölött.” (2Mózes 18,13-17). Ugyan-
csak a hatalommegosztásra kínálkozik példának, amikor Mózes „bölcs, okos 
és tapasztalt” embereket jelöl ki, „hogy tisztségeket töltsenek be a törzsekben” 
(1Mózes 1,9-18), hasonlóképpen ahhoz, amikor minden törzsnek „bírákat és elöl-
járókat” jelölnek ki, „hogy igazságos ítéletet hozzanak”, a jogot nem szabad csűrni-
csavarni, „nem szabad sem a személyre tekintettel lenned, sem vesztegetésül 
ajándékot elfogadnod… egyes-egyedül az igazságra törekedj” (5Mózes 16,18-20).   

Benjamin Franklin az egyiptomi fáraót idézi, mint a rossz és kapzsi ural-
kodó példáját (1Mózes 47,13-26), felhívva a figyelmet arra, hogy ritka az a 
király, aki, ha megtehetné, ne követné a fáraó bűnös gyakorlatát.55 Éppen ezért 
nem lehet az uralkodók hatalma abszolút, sosem válhat a szuverén státusza 
jogon kívülivé vagy jog felettivé, hanem uralmukat korlátozni szükséges: a 
legfőbb hatalmi „féket” az isteni uralom ellenőrző szerepének való alávetettség 
jelenti: „Közöttetek fogok élni, Istenetek leszek, ti meg népem lesztek” 
(3Mózes 26,12). 

Az „Örökkévalóé a királyság, ő uralkodik a népeken” (Zsoltár 22,29), „hisz 
te igazságosan ítéled meg a földet. Méltányosan ítélkezel a népek fölött, kor-
mányzol minden törzset a földön” (Zsoltár 76,5), vagyis ő az a legfőbb szuve-
rén, akinek törvényei egalitárius módon egyaránt kötelezőek mindenkire, s 
amelyek alól egyetlen földi uralkodó sem vonhatja ki magát. Az Isten az, aki 
előtt leborul „a földnek minden hatalmassága” (Zsoltár 22,30), ő az, aki királyo-
kat emel és mozdít el, „hogyha a királyok övét leoldozza, helyette kötelet csavar 
derekukra” (Jób 12,18), mert ahogy maga mondja: „Általam kormányoznak a 
királyok, és tesznek igazságot a tisztségviselők, általam uralkodnak a fejedel-
mek, és ítélkeznek a főemberek az egész föld fölött” (Példabeszédek 8,15-16).     

 
53 Federalist Papers No. 6, In. https://avalon.law.yale.edu/18th_century/fed06.asp 
54 Federalist Papers No. 10, In. https://avalon.law.yale.edu/18th_century/fed10.asp 
55 Idézi Eric Nelson: The Royalist Revolution. Monarchy and the American Founding, 

Harvard University Press, Cambridge, MA, 2014. 188-189.  



 

 

 

43

Az isteni-transzcendens kontroll legitimálja az ellenállás jogát, s a 
szabadság védelmében teszi lehetővé a zsarnok elleni lázadást: épp azt, ami 
Mózes vezetésével robbant ki, s amely az egyiptomi rabszolgaságból való cso-
dás megszabaduláshoz vezetett, továbbá ahhoz, hogy a szabaddá lett nép 
megkaphassa Istenétől a törvényeit, vallási és társadalmi életének, valamint 
morális értékrendjének parancsolatait és előírásait, fennmaradását biztosító 
hagyományának teljes keretrendszerét.  

A zsarnokság elleni felkelés legitim feltételeit az 1574-ben íródott és 1579-
ben, Stephanus Junius Brutus álnéven közzétett Vindiciae, contra tyrannos… 
című munka állapította meg,56 amelyet John Adams az amerikai alkotmányt 
formáló legbefolyásosabb művek egyikének nevezett, s eme „nemes elméle-
tekből nőttek ki országunk első hajtásai, ezek mozdították elő folyamatos 
növekedését, és alapozták meg mai szabadságjogait.”57  

A Vindiciae ugyancsak a Héber Bibliát tekinti az alkotmányozás és az abból 
fakadó politikai gyakorlat igazodási pontjának, amelyhez a legfontosabb érve-
ket a Királyok második könyvének „kettős szerződéselmélete” szolgáltatta. A 
bibliai szöveg arról számol be, hogy Jehojada megkötötte „a szövetséget az 
Örökkévaló meg a király és a nép között, hogy népévé legyen az Örökkévaló-
nak, valamint a király és a nép között” (1Királyok 11,17).   

Vagyis a törvényes rend két szerződésen alapul. A király szerződésben 
kötelezi magát, hogy a legfőbb uralkodót, Istent és annak törvényeit hűségesen 
szolgálja és engedelmeskedik azoknak, másfelől a néppel kötött szerződésben 
vállalja, hogy a nép jogait tiszteletben tartja, amiért cserében a nép vállalja, 
hogy engedelmeskedik az uralkodónak, mint az Örökkévaló meghatalmazott-
jának. „Mindaddig, amíg megfelelően vezeti a népet, addig engedelmeskednek 
neki.”58 Ám, ha az uralkodó nem teljesíti a szerződésben foglaltakat, a szerző-
dés megszűnik, a nép pedig élhet az ellenállási jogával, s a nép Istennek tett 
ígérete miatt leválthatja a zsarnokot. Kiváltképp figyelemreméltó, hogy míg az 

 
56 A művet az alábbi angol kiadás alapján idézzük: Vindiciae, Contra Tyrannos: or, 

concerning the legitimate power of a prince over the people, and of the people 
over a prince (továbbiakban Vindiciae) (ed. and transl. George Garnett), 
Cambridge University Press, Cambridge, 1994. Az angol szöveg mellett használtuk 
az interneten elérhető latin szöveget is: Stephano Iunio Bruto Celta: Vindiciae, 
Contra Tyrannos: sive, De Principis in Populum, Populique in Principem, legitima 
potestate, Edimburgi, 1579.  
https://archive.org/details/ vindiciaecontrat00lang_1/page/n5/mode/2up  

57 John Adams: Defence of the Constitutions of Government of the United States of 
America, In. The Works of John Adams, VI., Charles C. Little and James Brown, 
Boston, 1851. 3.  

58 Vindiciae, 21.  



 

 

 

44 

uralkodó esküvel vállalt kötelezettsége a nép felé abszolút, addig a népnek az 
uralkodóval szembeni kötelezettsége feltételes.59 

„Isten fenntartja a hatalmát a királyok felett, mondhatni, az Ő szolgái 
felett… A királyok a királyok királyának hűbéresei”, akiket a királyi hatalom 
jelképeként karddal ruháztak fel, hogy az isteni törvényeknek megfelelően 
„megvédjék a jókat és megbüntessék a rosszakat.”60 A „kettős szerződés” tehát 
világosan rögzíti az egyes felek jogait és kötelességeit: ha az uralkodó akár az 
Istennel, akár a néppel kötött szerződését megszegi, a szerződés megszűntnek 
tekintendő, vagyis az ellenállás joga megalapozottá válik. Az az uralkodó, aki 
a szerződést „szemérmetlenül megszegi, zsarnoknak nevezhető, és minden 
nép, amely önszántából megszegi, lázadónak.”61 

A zsarnok szó jelentésének pontos ismerete azért fontos, mert a jogszerű 
ellenálláshoz szükséges megállapítani, hogy az uralkodó valóban zsarnok-e. A 
zsarnok ugyanis lényegében lemondatja magát, megszűnteti saját uralkodói 
státuszát, ezzel pedig elveszíti az alattvalók engedelmességi kötelezettségét. „A 
zsarnokság nem szimpla bűncselekmény, hanem ez a legfőbb és úgymond 
valamennyi bűncselekmény összegzése. A zsarnok felforgatja a közrendet, 
kifosztja a népét, összeesküvést sző a polgárok élete ellen, ígéreteit megszegi, 
szent kötelességeinek és ünnepélyes esküjének nem tesz eleget. Ennélfogva 
sokkal gonoszabb, mint bármely tolvaj, rabló, gyilkos vagy szentséggyalázó: 
annyival gonoszabb, amennyivel sokkal rosszabb egyszerre mindenkinek 
ártani.”62 Nem meglepő, hogy Benjamin Franklin és Thomas Jefferson közö-
sen javasolta az Egyesült Államok nagypecsétjének (Great Seal) feliratául a 
híres protestáns jelszót: „Rebellion to Tyrants is Obedience to God”, vagyis „A 
zsarnokok elleni lázadás engedelmesség Istennek”, s elképzelésük szerint a 
nagypecsétet az egyiptomi szolgaság házát elhagyó, s Isten vezetésével a 
szabadság felé tartó zsidó nép kivonulásának nagy pillanata díszítette volna: 
„Az Örökkévaló nappal felhőoszlopban haladt előttük, hogy mutassa az utat, 
éjjel pedig tűzoszlopban, hogy világítson nekik” (2Mózes 14,21).63 

Az alapító atyák biblikus-antropológiai nézetéből fakadóan a bukott embe-
rek világában, a totális anarchia elkerülése érdekében szükségesek a törvé-
nyek, amelyek isteni eredetüknél fogva jók, s amelyeknek betartása a béke elő-
mozdításához, a biztonsághoz és az általános jóléthez, vagyis a közjó 

 
59  Quentin Skinner: The Foundations of Modern Political Thought, II. Cambridge 

University Press, Cambridge, 1978. 232.  
60 Vindiciae, 20.  
61 I.m. 140.  
62 I.m. 155.  
63 Daniel L. Dreisbach: Reading the Bible with the Founding Fathers, i.m. 106; 133-135.  



 

 

 

45

realizálásához vezetnek el. A polgári elöljáróknak ezen kell munkálkodniuk, az 
uralkodónak pedig minden tekintetben meg kell felelniük az isteni elvárások-
nak és a nép kívánalmainak. John Adams egy 1776-ban kelt levelének mindjárt 
az elején az Egyesült Államok ideális vezetőjét a Héber Bibliából vett példákkal 
írja le: „rendelkezzék Mózes szelídségével, Jób türelmével, Salamon bölcses-
ségével és Dániel bátorságával.”64  

Az alapító atyák – legjobb szándékuk szerint – nem valamiféle utópisztikus 
világról álmodoztak, sokkal inkább arra tettek kísérletet, miként valósítható 
meg „a világ legrepublikánusabb könyve”, azaz a Biblia nyomán a „legrepubli-
kánusabb” államforma, amely az egész világ számára követendő modell, a sza-
badság exempluma. Ezen a helyen a vezetők az igazságosság legfőbb királyá-
nak utánzására törekednek, a földi szuverén Isten e világi megbízottjaként 
tevékenykedik, s Isten a népre ruházta a jogot, hogy maga döntsön arról, ki 
gyakorolhatja a közbizalmon alapuló és kizárólag a közjót szolgáló hatalmat. 

Washington egyik kedvenc és sokat idézett bibliai verse Mikeástól való: 
„Szőlője tövében ül majd mindenki, meg a fügefája alatt, és senki nem zavar 
senkit” (Mikeás 4,4).65 A bibliai kép, kivált Washington értelmezésében sokkal 
több, mint valamiféle bukolikus agráridill: víziója mindannyiunk biztonságá-
nak, elégedettségének, a magántulajdon szentségének, a családi békének, a 
zavartalan önellátásnak és a társadalmi harmónia állapotának.   

Talán ez lehetett a Sámuel második könyvéből (2Sámuel 7,10-16) és a Máté 
evangéliumából kirajzolódó „hegyen épült város” (Máté 5,14), az isteni és a földi 
igazságosság között valahol félúton, minden nép előtt lebegő örök példázata.66 

IV.  

A Héber Biblia a hatalomgyakorlás mikéntjét nem abszolút uralomként 
tárja elénk. A király nem despota, uralma szigorúan a törvény alá rendeltetett. 
A zsidó uralkodó nem egyedülálló, totális uralommal bíró monarcha, s hogy 
ez ne is alakulhasson ki, egyfajta „transzcendens” ellensúlyként társuralkodót 
rendelt mellé Mózes, a theokrácia vallási hatalmát képviselő és azt megjelenítő 

 
64 From John Adams to James Warren, April 22. 1776.  
         In. https://founders.archives.gov/documents/Adams/06-04-02-0052 
65 From George Washington to the Hebrew Congregation in Newport, Rhode Island, 18 

August 1790. In. https://founders.archives.gov/documents/Washington/05-06-
02-0135 

66 A „hegyre emelt város” képe rendre felbukkan az amerikai politika történetében. A 
képet John Adams éppen úgy használta, mint Ronald Reagan, akinek számtalan 
beszédében elhangzott a bibliai kép. V.ö.  Daniel L. Dreisbach: Reading the Bible 
with the Founding Fathers. i.m. 271.   



 

 

 

46 

papságot. Izrael leendő uralkodója nem cselekedhet saját belátása szerint, 
minthogy ő sem áll a törvények fölött. Uralmának legvégső és legteljesebb kont-
rollja maga Isten, akinek törvényeit köteles megtartani és betartatni. Amíg a 
király megtartja a törvényeket, uralma töretlen, az ország békében él, s a gaz-
daság prosperál. Ha azonban a monarcha a hatalmi ellenpólus fölé próbál 
kerekedni, lehet, hogy ideig-óráig sikerrel jár, ám végül minden esetben elbu-
kik. Mózes már a sivatagi vándorlás idején megfogalmazta és írásba fektette 
egy majdani működőképes államszervezet alapjait, igazságszolgáltatással, rend-
fenntartókkal és széleskörű szociális rendelkezésekkel. Miután a textus jóval 
később keletkezhetett, mint Mózes valóságos kora, magától értetődő módon 
bepillantást enged abba az időszakba, amikor Izrael fölött már király gyako-
rolja a hatalmat. A Mózes által felvázolt „leendő” monarchia államformája a 
theokrácia volt,67 amelyben a vallási vezetés képezte a világi vezetés ellenpár-
ját, s a vallási vezetés biztosította, hogy az isteni törvény alól ne függetlenít-
hesse magát még maga a monarcha sem. Mózes így ír a királyról: „Mikor trónra 
lép, készíttessen magának másolatot egy könyvbe erről a törvényről, amelyet 
a Lévi fiai közül való papok fognak őrizni. Legyen mindig kéznél, s egész 
életében olvasgassa, hogy megtanulja félni az Urat, az ő Istenét, s ügyeljen az 
egész törvénynek és minden parancsnak a megtartására” (5Mózes 17,18-19). 
Mózes a kor szellemével meglehetősen ellentétes módon puritán, hatalmában 
önkorlátozott uralkodót vizionál. Az egyiptomi „megtestesült törvényként” fel-
fogott királlyal szemben, aki egy személyben reprezentálja az isteni és a földi 
királyságot, valamint a kozmosz és a birodalom rendjét,68 a mózesi törvény-
kezés olyan királyt szán a zsidó trónra, akinek anyagi vagyona alulmúlja szel-
lemi vagyonát, akinek békeszeretete legyőzi harci kedvét, aki a jövőt építi, s 
nem a múlt árnyaival viaskodik, s aki önmagát a törvény alá rendeli, a törvényt 
– minthogy az Istentől való – érinthetetlennek és örökérvényűnek deklarálva. 

Egyértelmű, hogy a mózesi törvények szerint a király – az ókorban, de az 
alkotmányos monarchiák megjelenéséig a későbbiekben is – egyedülálló 
módon nem forrása, hanem tárgya volt a törvényeknek. A világi uralkodó 
abszolút hatalmát korlátozó mózesi fékek és ellensúlyok, amelyek az isteni 

 
67 Aligha véletlen, hogy a theokrácia kifejezést elsőként Josephus Flavius használta: „A 

mi törvényhozónk… az állam jellegét theokráciának nyilvánította, a vezetést és a 
hatalmat tehát magára Istenre bízta.” (Josephus Flavius: Apión ellen, avagy a 
zsidó nép ősi voltáról, II, 16., Budapest, Helikon, 1984. 72. Ford. Hahn István. 
Görögül lásd: Flavio Giuseppe: Contro Apione, testo greco a fronte, Casa Editrice 
Marietti S.p.A. – Genova-Milano, 2007. 206.  

68 V.ö. Jan Assmann: Uralom és üdvösség. Politikai teológia az ókori Egyiptomban, 
Izraelben és Európában, Budapest, Atlantisz, 2008. 46 skk. Ford. Hidas Zoltán. 



 

 

 

47

eredetű törvényeknek való feltétlen megfelelési kényszerben váltak érzékel-
hetővé és megkerülhetetlenné, a kettős hatalom egymást kiegészítő és egymást 
kontrollálló szerepével megteremtette a hatalmában erős, azaz centrális és 
despotikus állammal szembeni gyenge állam rendszerét – talán Salamon 
nagyhatalmi politikájának rövid időszakától eltekintve –, amely lehetőséget 
biztosított az államellenességnek,69 az uralomellenségnek, a politikai beren-
dezkedés és a politikai gyakorlat napirenden tartott és gyakorolt kritikájának 
és bírálatának. S miután Isten királysága nem vetélytársa a földi királyságnak, 
hanem előfeltétele,70 jó esetben az isteni királyság a földi királyságban válik 
láthatóvá, feltéve, ha a földi szuverén betartja az isteni törvényeket. Mindebből 
világosan következik, hogy a földi hatalom is lehet tehát rossz, vagyis olyan, 
amely eltér a legfőbb Király törvényeitől, s ha ez megtörténik, akkor értelem-
szerűen szükségessé válik annak kíméletlen, nyílt és határozott bírálata.  

Az utolsó bíra (שופט, sofét) és gyakorló próféta (נביא, návi), a bírák korából 
Izraelt a monarchiába átvezető Sámuel a textus tanúsága szerint elszánt ellen-
fele volt a monarchiának, talán azért, mert Isten uralmának (שמים  ,עול מלכות 
Ol málchut sámájim) megkérdőjelezését, sőt, annak negligálását érzékelte a 
világi hatalom primátusában, s tegyük hozzá, nem is alaptalanul. Az uralkodó 
jogainak kiszélesedése Sámuel logikája szerint reverzív jellegű: a jelenlévő és 
az uralmat igénylő nép vállalja a leendő királyság minden előnyét és hátrányát, 
ezáltal mintegy felmenti a koronázó kezet (Sámuel kezét) a kiválasztott 
későbbi tetteinek felelőssége alól. E felelősséget a választók viselik, maga a 
nép, amely a próféta figyelmeztetése ellenére Isten királyságának igája helyett 
a világi királyság jármába hajtja a fejét. Az isteni uralom elvetésének kísérlete 
ugyanakkor magában hordozza a büntetés ígéretét. Már az első zsidó király, 
Saul ki akar szabadulni az isteni királyság visszatartó erejű, féket és ellensúlyt 
képező hatalmából. Sámuel Isten parancsára utasítja ugyanis Sault, hogy 
viseljen hadat Amálékkal, az ősellenséggel, ne ejtsen foglyot, s ne prédáljon 
zsákmányt. Saul azonban, feltehetően politikai megfontolásokból, életben 
hagyta Agágot, az amálékita uralkodót, és engedte a zsákmányszerzést. 
Sámuel erre így reagált: „Vajon éppúgy tetszését leli az Úr az égőáldozatban és 
a véres áldozatban, mint az Úr parancsa iránti engedelmességben? Igen, az 
engedelmesség többet ér, mint az áldozat, a szófogadás értékesebb a kosok 
hájánál. Az engedetlenség olyan, mint a varázslás bűne, a nyakasság annyi, 
mint a terafimmal való visszaélés. Mivel az Úr szavát semmibe vetted, túl 

 
69 Norbert Lohfink: Der Begriff des Gottesreichs vom Alten Testament her gesehen, In. 

Josef Schreiner (Hg.): Unterwegs zur Kirche Alttestamentliche Konzeption, 
Freiburg, Verlag Herder, 1987. 44.   

70  Jan Assmann: Uralom és üdvösség. Politikai teológia az ókori Egyiptomban, 
Izraelben és Európában, i.m. 61. 



 

 

 

48

kicsinek talált arra, hogy továbbra is Izrael királya légy… Az Úr ma elragadta 
tőled Izrael királyságát és másnak adja, aki jobb nálad.” (1Sámuel 15,22; 23; 
28) Sámuel az ellensúlyt képező Isten parancsára hivatkozva egy pillanatig 
sem habozik, azonnal megtorolja a király lázadását, s az isteni legitimációt bíró 
ellenállás jogán detronizálja a zsarnokot. Nem magától cselekszik így, noha 
mint ellensúly, azaz mint a királyt kontrolláló bíra és próféta jogosult lenne 
akár még erre is: Isten utasítja őt, a Királyok Királyának Királya. Egyúttal 
kiköszörüli azt a csorbát, melyet Saul engedetlensége ejtett, s lefejezi Agágot. 

A fékek és ellensúlyok rendszerének felmondására tett kísérlet a Héber 
Biblia textusa szerint súlyos és azonnali következményekkel jár. A konzekven-
cia talán legkomolyabb hozadéka, hogy Saul dinasztikus törekvései kudarcot 
vallottak, és helyébe a múlt és a jövő felkent uralkodóját (משיח, Messiás, szó 
szerint: felkent) adó Dávid-ház lépett. 

Tatár György a Dávid-ház uralmáról a következőket mondja: „A választott 
dinasztiával kötött szövetség átmeneti kísérlet volt Isten »választott államá-
nak« megalkotására, amit aztán a királyság egyszerre eljátszott, és nem játszott 
el. Eljátszotta, mert persze lényege szerint nem lehetett más, mint »királyság, 
akár a többi királyság«. Ám nem játszotta el, mert sohasem vállalkozott a 
lehetséges – és talán kínálkozó – hübriszek legdöntőbbikére: soha kísérletet 
sem tett arra, hogy a kiválasztottságot abban az értelemben tegye magáévá, 
hogy azt elragadja a néptől, s mint annak kizárólagos hordozója lépjen fel.” 71 

A zsidó monarchia aranykora, apa és fia egymást követő uralma Dáviddal, 
a zsoltárköltő királlyal, Jeruzsálem meghódítójával (2Sámuel 5,6-7), s a város 
szakrális központtá tevőjével veszi kezdetét (2Sámuel 6,12). Dávid jóval erő-
sebb világi hatalmat épített ki, mint tette azt elődje. Uralmának legitimitását 
egyfelől a királycsináló Sámuel biztosította, másrészt a győztes hódító harcai, 
amelyeknek a csúcspontját és betetőzését a szent város, Jeruzsálem elfoglalása 
jelentette. Jeruzsálemről már Mózes első könyvében lehet olvasni (1Mózes 
14,18), s a Deuteronomium is több helyen utal rá (5Mózes 12,5; 14,23 skk.), 
ezzel olyan szakralitással ruházva fel a várost, amely magától értetődővé teszi 
annak kultuszcentrummá tételét.  

A 16. századi Moshe Álshich jeles bibliamagyarázó a következőt fűzi exe-
gézisében a 2Sámuel 5,6-hoz: „a vakok és sánták, akiket a szöveg említ, a 
bálványok, amelyeknek van szemük, de nem látnak, s van lábuk, de nem járnak" 
(Zsoltár 115,7).72   S Ábárbánelt idézve hozzáteszi, hogy két bálvány volt, egy 

 
71 Tatár György: Fogság és déjà vu, In. Uő: Pompeji és a Titanic, Atlantisz, Budapest, 

1993. 201-202.  
72 https://www.sefaria.org/Romemot_El_on_Psalms.115.7.1?lang=bi    



 

 

 

49

vak, aki Izsákot jelképezte73 és egy sánta, aki Jákobot,74 s mindkettő szájában 
ott volt az eskü szövege, melyet Ábrahám tett Avimelechnek (1Mózes 21,23).  

A középkori exegézis fontos mozzanatra tér ki, jelesül a történelmi legiti-
mitás alátámasztására. Már nem csupán Mózes homályos utalásai teremtenek 
jogcímet Jeruzsálem birtoklására, hanem a történelem menetében manifesz-
tálódó isteni akarat beteljesülése is ezt támasztja alá. Dávid Jeruzsálem elfog-
lalásával kifejezésre juttatja, hogy az isteni uralmat nem kérdőjelezi meg, épp 
ellenkezőleg: a reá ruházott világi hatalmat Isten dicsőségére kívánja felhasz-
nálni. Jól érzékelhetően egyszerre kíván maradéktalanul Isten emberévé válni, 
s egyszerre próbál Istentől függetlenedni. Istenfélelme korlátozott: felviszi a 
Frigyládát Jeruzsálembe, de lelkifurdalás nélkül szegi meg a „ne gyilkolj”     
 parancsolatát, midőn nem kegyelmez ellenfeleinek (!lo tircách ,לא  תרצח)
(2Mózes 20,13).75 

S valóban: midőn Dávid elcsábít egy férjes asszonyt, Bátsevát, aki aztán 
terhes lesz tőle, hogy elkerüljék a szégyent, megöleti a férjét, a hettita Uriját 
(2Sámuel 11). Dávid cselekedete a leggaládabb bűnre képes monarcha alakját 
idézi meg a Héber Bibliában, aki súlyosan visszaél a rendelkezésére álló köz-
igazgatási és rendfenntartási eszközökkel, valamint az általa uralt erőszakszer-
vezettel, s a visszaéléseit titokban próbálja tartani. A hatalom arroganciája, a 
„megcselekszem, mert megcselekedhetem” ismert attitűdje köszön vissza Dávid 
történetében. A zsarnokság legjellegzetesebb tünetei válnak érzékelhetővé a 
király cselekedeteiben, ám a theokratikus megalapozottságú fékek és ellen-
súlyok rendszerének köszönhetően az Isten küldötte, Nátán által előadott pél-
dázat a próféta Dáviddal szembeni nyílt és keresetlen kritikájaként értelmez-
hető, köszönhetően Mózesnek, aki államszervezői tevékenységének egy adott 
pillanatában már a Szináj pusztaságában elválasztotta egymástól a világi vezé-
ri és a szakrális papi funkciókat. Nátán kíméletet és megalkuvást nem ismerő 

 
73 A második pátriárka, Izsák öregkorára megvakult, lásd 1Mózes 27,1. 
74 A harmadik pátriárka testvérével, Ézsauval való találkozása előtt küzdött egy rejtélyes 

idegennel, s a birkózás következményeként lesántult, lásd 1Mózes 32,26-32. 
75 Konrád György a szépíró érzékenységével ragadja meg ezt a kettősséget a minden 

mitológiai hősön „túli” Dávid valóságos hús-vér emberi alakjában: „Dávid a normá-
lis férfi, akit rendesen meglátogat a kegyelem és a kísértés, ő az igazságos és az isten-
félő, egyszersmind azonban ő a barbár is, akinek nem nagy ügy azt parancsolni: öld 
meg.” Konrád György: Dávid megközelítése, In. Uő: A láthatatlan hang. Zsidó 
tárgyú elmélkedések, Palatinus-Könyvek Kft., Budapest, 1997. 253. Gerhard von 
Rad hasonló következtetésre jut: „A dávidi királyság a történelem tiszta világos-
ságában jött létre; azaz más jellegű, mint a babilóniai királyság, amely »kezdetben, 
az égből szállt alá«. Ekképpen valóban nem sajátja semmiféle mitikus méltóság.” 
Gerhard von Rad: Az Ószövetség teológiája I. Izrael történeti hagyományainak 
teológiája, Osiris, Budapest, 2000, 245. Ford. Görföl Tibor.   



 

 

 

50

éles kritikája így hangzik: „Egy városban élt két ember. Az egyik gazdag volt, a 
másik szegény. A gazdagnak rengeteg juha, kecskéje és barma volt. A szegény-
nek azonban nem volt egyebe, csak egy kis báránya, vette magának. Etette, 
úgyhogy megnőtt, vele magával és gyermekeivel. Evett a kenyeréből és ivott a 
poharából. Az ölében aludt, s olyan volt, mintha a lánya lett volna. Egyszer 
vendég érkezett a gazdag emberhez. De nem tudta rászánni magát, hogy a ju-
hai vagy barmai közül egyet is elvegyen, és a vendégnek, aki érkezett, elké-
szítse. Ezért elvette a szegény ember báránykáját, és azt készítette el vendégé-
nek.” Nem értve meg Dávid a példázat lényegét, a gazdag emberrel szembeni 
haragjának adott hangot, és azt mondta Nátánnak: „Amint igaz, hogy az Úr él: 
az az ember, aki ilyet tesz, az a halál fia. A bárányt négyszeresen vissza kell 
fizetnie, amiért így tett, és nem volt kímélettel.” Amire Nátán ekképp válaszol: 
„Magad vagy ez az ember!” (2Sámuel 12, 1-7).    

Nátán a bibliai próféták archetípusa. Nem csupán közvetíti Isten szavát, de 
élő lelkiismeretként, kritikai fellépésével, s a puszta szó erejével ellensúlyt 
képez a monarchával szemben. Legitimitását Isten adja, ereje a hithez és a hit 
által közvetített törvényekhez történő kérlelhetetlen ragaszkodásában rejlik. 
Mindenesetre a történet hűen tükrözi, hogy Isten kijelölt szóvivőjével, vagyis 
Isten emberével (איש  האלהים, is háelohim) szemben – jóllehet Nátán éles kriti-
kájának semmiféle öncenzúra nem szab határt – még a király sem mer fellépni.   

Korántsem véletlen, hogy Dávid fia, Salamon, aki felépítette ugyan a Szentélyt 
-ám részben modernizációs törekvéseivel párhu ,(Bét HáMikdás – בית המקדש)
zamosan, részben idegen rítusoknak hódolva, saját korlátlan hatalmát erősíten-
dő, igyekezett a papságot háttérbe szorítani. Ennek szimbolikus és manifeszt 
pillanata volt, amikor a Szentély avatáskor az uralkodó „a nép felé fordult, és 
megáldotta Izrael egész közösségét” (1Királyok 8,14), jóllehet Mózes egykoron 
még így rendelkezett: „Mondd meg Áronnak és fiainak: Így áldjátok meg Izrael 
fiait…” (4Mózes 6,22). Vagyis a mózesi rendelkezés értelmében kizárólag a 
kohaniták, tehát a papok privilégiuma volt az Izrael népének nyújtott áldás, 
ám Salamon nem volt kohanita, s még csak nem is származott Lévi törzséből. 
A népet és a papságot azonban elvakíthatta a legfőképpen a keleti despotákra 
oly jellemző magamutogató önünnepeltetés és a Templom grandiózus archi-
tektúrája, így szótlanul nézték végig, amint a király látványosan ignorálja a 
kettős hatalom tradicionális eszményét.   

Rendkívül beszédes, ahogy a rabbinikus exegézis több helyütt is szóba 
hozza, hogy a biblikus szöveg nem idézi a király által elmondott áldást, csupán 
a tényről számol be, s Gersonidész (Rálbág) mintha csak egyenesen erre a kü-
lönös helyzetre utalna, amikor így ír az 1Királyok 8,14-hez írott kommentár-
jában: „Íme, e helyen nem emlékszik a szöveg az áldásra, amellyel megáldotta 



 

 

 

51

őket, de eltakarta az arcát, mert az áldó szembefordul a megáldottakkal, így 
kívánja a lelke, s így olvassuk a papi áldásnál is.”76  

Korántsem zárható ki, hogy a király a Szentély felavatásának eseményén 
túl is magának vindikálta a kohaniták jogait. Minthogy élete alkonyán szívesen 
hódolt idegen, következésképp tiltott kánaánita kultuszoknak, okkal feltéte-
lezhető, hogy a papság kontrollfunkcióját igyekezett távoltartani, s a judaiz-
mus kultuszcentrumának avatásakor a legmagasztosabb feladatot, a főpapi 
funkciót is kizárólagosan önmagának tartotta fenn. A szándék egyértelmű: a 
monarcha látványosan mellőzni kívánta a világi hatalmát transzcendens kere-
tek közé szorító papi rendet. Tette ezt annál is inkább, miután uralma ellent-
mondott szinte mindennek, amit Mózes a király kötelezettségeként fogalma-
zott meg (5Mózes 17, 16-17).  Feltűnő, hogy a közel két és fél ezer évvel ezelőtt 
keletkezett szöveg még Izrael uralkodójának becsét sem abban látja, hogy mi-
lyen anyagi javakkal bír. Kevés ló legyen a tulajdonában, azaz ne legyen har-
cias, s ne veszélyeztesse népe békességét állandó háborús retorikával, harcra, 
küzdelemre való buzdítással és készülődéssel, ugyanis a régi királyok lovainak 
száma arányban állt harcias retorikájuk és hadi felszereltségük erejével; ne 
térítse vissza a népet Egyiptomba, azaz ne a ködös múlt felé forduljon, kivált-
képp azért ne, mert a nép az egyiptomi húsosfazekak talmi biztonsága után 
vágyódva szabadságát szolgaságra cserélné vissza; ne tartson sok feleséget, 
hogy ne térjen el a szíve, azaz ne bálványoknak vagy Izrael környezetében lévő, 
magukat isteneknek gondoló zsarnokoknak hódoljon; ne szerezzen magának 
sok ezüstöt és aranyat, vagyis a mózesi törvények által is óvott magántulajdont 
tartsa tiszteletben; s végül a saját keze által lemásolt törvényt, a királyi alkot-
mányt egy életen át tanulmányozza, ám ne módosítgassa azt saját képére és 
hasonlatosságára, s ne térjen el tőle – mikor, hogy – se jobbra, se balra. Mond-
hatni: legyen ez a királyi alaptörvény valóban gránitszilárdságú.77  

A fentiek alapján láthattuk, hogy a vallási hatalom, a főpap vagy a próféta 
transzcendens kötelezettségének megfelelően emelte fel szavát a mindenkori 
hatalom túlkapásaival szemben. Ám az erős kezű Salamonnak nem volt a ha-
talmát és uralkodói habitusát kontrolláló ellenzéke, miután tudatosan mel-
lőzte mindazokat, akik a theokrácia jegyében legitim módon léphettek volna 
fel ellene, s a hagyomány leértékelésével egyszerűen kiiktatta környezetének 
minden kritikus hangját. Mélyen árulkodó, hogy Achija, a silói próféta sem a 
királyhoz fordul kritikájával és jövendölésével, hanem annak ellenlábasához, 
Jerobeámhoz intézte jóslatát (1Királyok 11,26-40). 

 
76 https://www.sefaria.org/Ralbag_on_I_Kings.8.14.1?lang=bi  
77  Vesd össze Gábor György: A hatalomból kirekesztve – a hatalomról. Az antik és 

középkori zsidóság hatalomkoncepciója és az ellenzékiség lehetősége, In. Múltba 
zárt jelen avagy a történelem hermeneutikája, L’Harmattan, Budapest, 2016. 14-15.  



 

 

 

52

A korábbiakban szó volt már Sámuel első könyvének 8. fejezetéről. Sámuel, 
a próféta és bíra, voltaképpen egy intézménykritika keretén belül, erősen 
plebejusi indíttatású szavakkal és képekkel, jellegzetes szociális konstellációba 
helyezve fejti ki véleményét a leendő világi uralkodóról: „Ez lesz a királynak a 
joga, aki majd uralkodik fölöttetek: Elveszi fiaitokat, s szekerei és lovai mellé 
rendeli őket – a szekerei előtt kell majd futniuk; megteszi őket az ezres és ötve-
nes csoportok parancsnokainak; felszántatja velük a földet és betakaríttatja a 
termést, hadi fölszerelést csináltat velük és szerszámot a szekereire. Elveszi 
lányaitokat, illatszert készíteni, főzni és sütni. Elveszi szántóföldeitekről, sző-
leitekből, az olajligeteitekből a legjava termést, és odaadja a tisztjeinek. Tizedet 
vet ki szántóitokra, szőleitekre, és azt udvari embereinek meg a tisztségviselői-
nek adja fizetségül. Elszedi legjobb szolgáitokat és szolgálóitokat, ökreiteket és 
szamaraitokat, és a maga javára dolgoztatja őket. Tizedet szed nyájaitokból, s 
ti magatok is a szolgái lesztek” (1Sámuel 8,11-17).78 Hogy Sámuel félelme nem 
volt alaptalan, arról maga a Talmud tesz tanúbizonyságot. Ismert az eset a 
Talmud lapjairól,79 amikor egy ízben Jannáj király egyik embere gyilkosságot 
követett el. Simon ben Setách a Szanhedrinhez fordult ítéletért, perbe fogva ma-
gát a királyt. Arra hivatkozott, hogy a mózesi törvények szerint (2Mózes 21,29) 
az öklelős ökör gazdája ellen is fel kell lépni, s ha gondatlannak találtatik, őt is 
el kell ítélni. A párhuzam nyilvánvaló: a király úgy rendelkezik a szolgáival, 
mint gazda az állataival. Ám midőn az uralkodó a bölcsek elé állt, azok lesü-
tötték a szemüket és némák maradtak. Isten azonnal ítéletet hirdetett a gyáván 
önmagukat cenzúrázó, s ezzel a törvény útjáról letérő bölcsek felett, és helyben 
halállal sújtotta valamennyiüket.  

Maimonidész amúgy rendkívül tudatosan ekképp egészíti ki és értelmezi 
Sámuel királyellenes szavait: „az uralkodó joga lesz, hogy az egész ország terü-
letéről rekrutáljon bátor, erős fiatalembereket, akiket majd kiképeztet… Fele-
ségül vehet bárkit házasságlevéllel és szertartással, de ágyasául vehet bárkit, 
akit csak kedve tart”.80 

Maimonidész soraiban épp Sámuel aggodalmának legfőbb tárgya, a korlát-
lan és ellenőrizhetetlen hatalom képe jelenik meg. Azé a hatalomé, amelynek 
totális cselekvési szabadságot élvezve nem kell tartania semmifajta felelősség-
re vonástól. A zsidó erkölcs értelmében – amint erre Maimonidész felhívja a 
figyelmet – a hatalom előnyeit élvezőkkel ellentétben egy közember számára 

 
78  Rainer Kessler: Az ókori Izráel társadalma, Kálvin, Budapest, 2011. 88-91. Ford. 

Szabó Csaba.  
79 bSzanhedrin 19a-19b 
80 Maimonidész: Misne Tóra Hilchot Mláchim 4,2; 4,4   

In. https://www.sefaria.org/Mishneh_Torah%2C_Kings_and_Wars.4.3?lang=bi  



 

 

 

53 

tiltott volt egy másik férfi ágyasát feleségül venni. Az ágyasi státusz a nőnek 
előnyöket biztosított ugyan, de gyermekei könnyen kiszolgáltatottjaivá válhat-
tak a férfi önkényének, s még örökségük sem volt biztosított.81 Maimonidész a 
fenti példázatával az isteni törvények alól önmagát kivonó despotikus rendszer 
erkölcstelenségére mutat rá, a fékek és ellensúlyok nélkül maradt rendszert 
jelenítve meg, s az isteni törvények negligálásának következményeit nem a 
király, vagyis a hatalom szemszögéből, hanem a hatalomnak kiszolgáltatott 
alattvalók nézőpontjából láttatva. A hatalmi korlátok minél gátlástalanabb 
elvetése a zsarnokság fokozódását vonja maga után, s a nép egyre erőteljesebb 
kiszolgáltatottságát.   

Sámuel előbb idézett, meglehetősen sötét tónusokkal megjelenített jövő-
képe kimondatlanul ugyan, de a világi uralkodót trónra emelni vágyó nép mo-
ráljára, erkölcseire hívja fel a figyelmet, amelyet az ellenőrizhetetlenné vált 
világi hatalom könnyedén lesz képes korrumpálni. Elkötelezett államképéből 
fakadóan helyteleníti és elítéli a monarchát, aki Isten mellett mintegy „társ-
uralkodóként” működik, afféle „e világi istenségként”, mintha csak Isten álla-
ma és a földi birodalom valamiféle perszonálunióra lépett volna.   

A mózesi eszmény olyan uralkodót képzel el Izrael fölött, akinek tisztessége 
 (jirát sámájim ,יראת שמים ) és istenfélelme (cedek ,צדק  ) igazságossága (kávod ,כבוד )
megkérdőjelezhetetlen. A mózesi ideál megmaradt elméleti-teoretikus para-
digmának, amely azonban soha nem realizálódott az ókori Izrael fennállása 
során. Gideon, a sikeres hadvezér és bíra még tartja magát a mózesi eszmény-
hez: egy szerződésnek két szereplője van, s ő nem kíván szerződött uralkodója 
lenni Izraelnek. Tisztában van azzal, hogy a királyság megszerzése könnyen 
dinasztiaalapítási vágyba torkollhat, s a dinasztia létrehozásának érdekében 
az uralkodó minden bűnös cselekedetre képessé válhat. Vagyis Gideon helye-
sen érzékeli azt, hogy a hatalom valamiféle szerződésen alapul, ám az ember 
bűnre való hajlama akár a legjobb és legtisztességesebb uralkodót is könnyen 
szerződésszegővé teheti.  

A bírák koráról ekképp ír Hodossy-Takács Előd: „Látszólag a legideálisabb 
körülmények között szerveződik Izrael élete ekkoriban, Isten uralma alatt, 
világi hatalmasok elnyomása nélkül.”82 A református teológus is felfigyel a 
hatalom megosztásának szükségességére, az isteni uralom primátusának 
elismerésére. Valóban, a mózesi törvények, amelyek – a zsidó önfelfogás sze-
rint – egyenesen Szinájról, az isteni ajkakról származnak, olyan világi hatalmat 

 
81 Az első ismert eset Ábrahám feleségeinek és ágyasainak gyermekei közötti különbség-

tétel, lásd 1Mózes 25, 1-6. 
82 Hodossy-Takács Előd: Vezetés és társadalom a bírák korában, In. Theologiai Szemle, 

LII. évfolyam, 2009. 2. 68.  



 

 

 

54

tárnak elénk, amely erősen limitált jogkörrel, s ennek megfelelően jól körülha-
tárolt felelősséggel bír: az Isten által adott parancsoknak őrizője, megtartatója 
és végrehajtója egy személyben. A bírák kora még eme ábránd jegyében telik, 
olyan államszervezeti fejlődés színtereként, amely egy meglehetősen laza törzs-
szövetségből kiindulva a Saul által megkezdett, majd Dáviddal és kiváltképp 
fiával, Salamonnal befejezett monarchiaépítés folyamatát tárja elénk.  

Jóllehet Sámuel – amint azt láthattuk – határozottan ellenezte a királyság 
intézményének bevezetését, mégis a nép kérésének engedve, s Isten paran-
csára (1Sámuel 9,15-16) végül királlyá kente Sault.83 Saul uralma még nem 
kiforrott királyi hatalom, ahogy a későbbiekben Dávid uralma sem lesz telje-
sen az, ám hamarosan nyilvánvalóvá válik az ok, amiért Sámuel vonakodott 
királlyá kenni bárkit is Izrael fölött.  

A próféta, a királycsináló főpap tekintélyénél, a reá ruházott hatalmánál és 
a szekuláris és szakrális hatalom párhuzamos, egyszerre fennálló kettős jel-
legénél, a hatalom „megosztottságánál” fogva minden további nélkül megte-
hette, hogy a királyon is számonkérje a felelősségét, még akár a kényszerítés 
eszközéhez is folyamodva, s ha úgy válik szükségessé, még detronizálhatja is a 
világi uralkodót, aki nem hajt fejet a legfőbb szuverén, Isten  parancsolata 
előtt. Tehát világi hatalmától minden további nélkül megfosztható lesz az, aki 
nem engedelmeskedik a Királyok Királyának, s felmondja a vele való fiktív jogi 
megállapodást. Vagyis a legfőbb vallási erő ekkor még legitim detronizáló 
joggal rendelkezik. Saul habitusában érzékelhető, hogy teljessé kívánja tenni 
saját uralkodói jogkörét, így negligálva a hatalom megosztásának elvét hor-
dozó isteni parancsolatot.  

Gersonidész kommentárjában így fogalmaz: „világos, hogy az áldozatokat 
a bűnök engesztelése végett kell hozni, s most Sámuel egyértelművé  teszi, hogy 
jobb elkerülni a bűnt, mintsem engesztelést szerezni érettük.”84 Vagyis Gerso-
nidész a hatalmat gyakorló felelősségéről beszél, nevén nevezve egy fontos 
hatalomtechnikai eszközt, amely szerint bölcsebb előre gondolni a lehetséges 
következményekre, s ennek megfelelően felelősségteljesen cselekedni, mint-
sem elhamarkodottan tenni valamit, ami később jóvátehetetlennek bizonyul..  

Salamon halála után a két részre szakadt ország északi országrészében I. 
Jerobeám, Salamon egykori ellenlábasa foglalta el a trónt. Korai intézkedései 
között az alábbit említi meg a Biblia: „A király meghányta-vetette a dolgot, 
aztán csináltatott két aranyborjút, és így szólt a néphez: »Elég legyen a Jeru-

 
83 Minthogy a héber nevek „beszélő nevek”, Saul neve magyarul annyit tesz: a kért 

személy, az, akit kértek. Vagyis a nevet nem feltétlenül a születéskor kapja meg 
annak viselője, lehet az ragadvány-, értelmező- vagy magyarázó név is.  

84 https://www.sefaria.org/Ralbag_on_I_Samuel.15.22.1?lang=bi  



 

 

 

55

zsálembe való zarándoklásból! Nézd, Izrael, itt az istened, aki kivezetett Egyip-
tom földjéről!« Aztán az egyiket felállította Bételben, és a nép körmenetben 
vonult a másik elé egészen Dánig. A magaslatokon szentélyeket épített, majd 
papokat választott a nép közül, olyanokat, akik nem Lévi fiai közül valók vol-
tak. Egy ünnepnapot is bevezetett, a nyolcadik hónapban, mégpedig a tizen-
ötödik napon, a júdabeli ünnepnek megfelelően. Maga ment fel az oltárhoz. 
Így tett Bételben, hogy a bikáknak, amelyeket csináltatott, áldozatot mutasson 
be. Aztán a magaslatok papjait, akiket ő rendelt, Bételbe telepítette. Fölment 
az oltárhoz, amelyet épített, a nyolcadik hónap tizenötödik napján, amelyet 
maga gondolt ki; s ünnepet rendezett Izrael fiainak, és fölment az oltárhoz 
áldozatot bemutatni.” (1Királyok 12,28) 

Jerobeám intézkedései magukért beszélnek. Amint hatalomra került, gond-
ja volt rá, hogy a világi uralmat ne veszélyeztesse semmiféle vallási kontroll. 
Országa két szélén egy-egy szentélyt építtetett, okafogyottá téve ezzel a köte-
lező jeruzsálemi zarándoklatot: „Minden férfi háromszor évente jelenjen meg 
az Úr, a te Istened színe előtt azon a helyen, amelyet az Úr kiválaszt, a hetek 
ünnepén és a sátoros ünnepen. De senkinek sem szabad üres kézzel megjelen-
nie az Úr színe előtt; mindenki (vigyen), amit adni tud aszerint, ahogyan az 
Úr, a te Istened megáld” (5Mózes 16,16-17). Ez nem pusztán gazdasági intézke-
dés, jóllehet az anyagi javak országon belül maradása a szentélyek felépíté-
sének egyik indoka. A papi rend szerepét ezzel minimalizálta, s Lévi törzsének 
rituális előjogait teljesen megszüntette (1Királyok 13,33). Gersonidész ezzel 
kapcsolatosan jegyzi meg, hogy a leviták előjogainak megszüntetése a nép 
számára gazdasági könnyebbséget jelentett: „Ezzel maga felé fordította a nép 
szívét, hiszen felmentette őket a tized fizetése, s az összes kötelezettség alól, 
mely a papok vagy Lévi törzse felé fennállt.”85  

A zsidó történelem fontos pillanata, amikor Jerobeám függetleníti magát 
a vallási ellenőrzés alól, s ennek szimbólumaként önmagát teszi meg főpap-
nak. A korrupció útján pozícióhoz juttatottak és a szentélyszolgáknak kineve-
zettek már nem voltak képzett vallási és szakrális „szakemberek”, így részben 
a hatalom által lekenyerezettekként, részben felkészültségük híján nem voltak 
képesek gyakorolni az egyik legfontosabb funkciójukat: a mindenkori politikai 
ellenzéknek a mindenkori uralkodó kontrollját előíró és azt lehetővé tevő jog-
körét.  Megszűntetve tehát a hagyományos theokratikus berendezkedést, a ki-
rályi hatalom abszolutizálásának érdekében Jerobeám egyszerűen korrumpálta 
a vallási uralmat.  

Aligha véletlen, hogy épp ebben a történelmi pillanatban lép színre a kife-
jezetten ellenzéki szerepre hivatott prófétai intézmény. Eddig ugyanis a papok, 

 
85 https://www.sefaria.org/Ralbag_on_I_Kings.12.31.2?lang=bi  



 

 

 

56

az Isten emberei csupán a király egy-egy elhibázott lépését voltak hivatottak 
korrigálni, a totálissá vált despotizmus idején azonban már a királyi politika 
ellenzékeként, a királyság intézményesített rendszerének kritikusaiként kellett 
fellépniük. A Héber Biblia leírása szerint Jeroboámot felkereste egy névtelen 
próféta, midőn a király épp elbitorolt papi funkcióját töltötte be, s átkot mondott 
az uralkodóra. A király először próbára tette, hogy valóban Isten küldötte-e, majd 
a tőle megszokott módon korrumpálni próbálta (1Királyok 13,1-8). A Chomát 
Ánách86 felfigyelt arra az aprónak tűnő mozzanatra, amikor a király megpró-
bálta korrumpálni a prófétát: „Nem kéri a király a prófétát, hogy kövesse, ha-
nem parancsba adja, mintegy kényszerítve őt, s a parancsot mintegy enyhí-
tendő, kilátásba helyezi az ajándékot.”87 A világi hatalom itt már nem érzi szük-
ségét, hogy hipokrita módon álarc mögé rejtőzködjék – teszi egyértelművé 
Ázuláj. Vagyis akkor, amikor a kritikus ellenzék szembesíti a hatalmat despoti-
kus cselekedeteinek következményeivel, a hatalom immár nem képes önref-
lexióra, s képtelen szembenézni saját felelősségével. Mindezek helyett a kényel-
mesebbnek és célravezetőbbnek tűnő megoldást választja: az uralom ellensú-
lyaként fellépő, a biblikus elvekre apelláló és azokat számonkérő ellenzéket a 
korrupció eszközével próbálja meg lekenyerezni és maga mellé állítani.  

Jerobeám eljárása a modern hatalmi önkény előképe. Populista módon a 
népnek anyagi kedvezményekről gondoskodik, hogy ezzel neutralizálja, kiik-
tassa és elhallgattassa az ellene fellépőket. Nincs abban semmi meglepő, hogy 
a nép a felkínált anyagi könnyebbségekért cserébe elnézi, amint a hatalom a 
rá ruházott pozíciókkal rendre visszaél. Annak magyarázata, hogy a szöveg nem 
tért ki arra, miként vélekedett a nép az adott uralomról, hisz bárki lépett is a 
trónra, hatalmát engedelmesen tudomásul vették, oka lehetett akár a szövegek 
keletkezési idején gyakorolt cenzúra vagy öncenzúra, de oka lehetett például 
Jerobeám despotikus hatalmától való félelem, amely mindennemű romlásért 
másokat kísérelt meg felelőssé tenni. Mindenesetre a Héber Biblia is beszá-
molt már arról a hatalomtechnikai eljárásról vagy manipulációról, amelynek 
során az ellenzéket démonizálták, illegitimmé téve minden megszólalásukat, s 
bennük látva meg a téves, hibás vagy bűnös intézkedések valóságos felelőseit. 

Acháb király, aki, „hogy ingerelje az Urat, Izrael Istenét, még több gonosz-
ságot művelt, mint Izrael összes többi királya, aki előtte volt” (1Királyok 16,33), 
Élijáhu (Illés) prófétát teszi meg általános bűnbaknak. Személyes találkozá-
sukkor már dölyfösen szólítja meg a prófétát: „Te vagy az, Izrael megrontója?” 
(1Királyok 18,17). A valóságtól való elszakadás jól ismert pillanata ez: noha a 

 
86 Chájim Joszef David Ázuláj (1724-1806), közismert akronimja szerint a Chida, rabbi-

család leszármazottja, Jeruzsálemben született, ám többnyire Európában szolgáló 
rabbi, talmudista, kabbalista. Kommentárjainak gyűjteménye a Chomát Ánách. 

87 https://www.sefaria.org/Chomat_Anakh_on_I_Kings.13.15.1?lang=bi  



 

 

 

57

totális hatalom ellenzékének semmilyen eszköze nincs arra, hogy romlásba 
taszítsa a nemzetet, a hatalom, önmagáról elterelve a figyelmet, rájuk mutat, 
hogy bennük láttassa meg minden rossz legfőbb okozóit. 

Izraelben az igaz próféta nem jövendőmondó, hanem a történelem centru-
mában áll, s ebből a pozícióból fogalmazza meg a lehetséges politikai és tár-
sadalmi alternatívákat. Az igaz próféta nem azonos az uruk asztaláról falatozó, 
pénzzel, adományokkal és pozíciókkal jutalmazott kitartott kegyeltekkel: nem 
tévesztendők össze „Baál négyszázötven prófétájával, és Asera négyszáz prófé-
tájával, akik Izebel asztaláról esznek” (1Királyok 18,19). Az igaz próféta a kor 
független, szabad és autonóm értelmiségije, akinek feladata, hogy az Örökké-
való akaratának megfelelően kontrollálja a hatalmat, felhívja a figyelmet an-
nak ellentmondásaira, figyelmeztessen az isteni eredetű, s egalitárius módon, 
azaz mindenki számára egyként kötelező törvényre, illetve a törvény tolerálha-
tatlan ignorálására. Ő az, akinek az Istentől megkövetelt és jóváhagyott, s a 
hatalommal rendre konfrontálódó kritikai fellépését akár az uralkodó felelős-
ségre vonására, vagyis az isteni rendtől eltérő hatalom menesztésére tett 
javaslat is követheti. Legitim szerepét és nélkülözhetetlen voltát az isteni szó 
közvetítése, s minden megfélemlítése, kínzatása, bebörtönzése vagy megaláz-
tatása ellenére a bűnös hatalommal való kompromisszum rendíthetetlen vissza-
utasítása, vagyis a szavaival korreláló tettei teszik megkérdőjelezhetetlenné. 
Az igaz próféta még őrzi a klasszikus theokratikus értékeket, s mindent latba 
vet, hogy a király és a notabilitások azokat ne vegyék semmibe. Ilyen érték volt 
egykor a társadalmi igazságosságnak a fenntartása, vagyis a korabeli szociális 
háló kiépítése,88 amely a mindenkori királyi hatalom felelősségének fontos 
részét képezte. A parvenü elit „mindenki annyit ér, amennyi van neki” meg-
győződése, amely egyre inkább ellehetetlenítette a szegényeket és rászorulókat 
– holott miután ők is Isten teremtményei, ezért születtek meg azok a mózesi 
törvények, amelyek a nélkülözőkről, a rászorulókról, a szegényekről vagy az 
idegenekről való kötelező gondoskodás szabályait írták elő –, hogy a mózesi 
szociális törvényektől végleg elrugaszkodott arisztokráciával szembeni kritiká-
jának és a szegényekkel való szolidaritásának ekképp adjon hangot Ámosz: 
„Halljátok a szót, Básán tehenei, akik Szamária hegyén laktok; ti, akik a gyön-
gét elnyomjátok, a szegényt eltiporjátok; ti, akik így szóltok férjetekhez: »Hoz-
zál, hadd igyunk!« Saját szentségére esküdött meg az Úr, az Isten: Bizony, 

 
88 Lásd például 5Mózes 24,17: „Az idegent és az árvát ne csorbítsd jogában, és az özvegy 

ruháját ne vedd el zálogba”, avagy például 3Mózes 19,9-10: „Amikor majd aratjátok 
földetek termését, ne vágjátok le a föld színéig. Ne szedd össze aratás után az 
ottmaradt kalászokat, ne böngészd át szőlőtőkéidet, és ne szedegesd föl a fürtről 
lehullott szemeket. Hagyd ott a szegényeknek és az idegennek.” 



 

 

 

58 

olyan napok jönnek rátok, amikor horoggal vonszolnak benneteket, a mara-
dékot meg szigonnyal” (Ámosz 4,1-2), „Lerombolom a téli házat a nyári házzal 
együtt, elpusztulnak az elefántcsont házak, eltűnnek az ébenfa házak – mondja 
az Úr” (Ámosz 3,15), „Ezt mondja az Úr: Izraelnek három, sőt négy bűne miatt 
nem változtatom meg szándékomat. Eladják az igazat ezüstért, a szegényt meg 
egy pár saruért; a szegényeknek a fejükön gázolnak, és a gyöngéket eltérítik 
útjukról. Apa és fia egyazon lányhoz jár, hogy szent nevemre szégyent hozzon” 
(Ámosz 2,6-7). A próféta társadalomképe önmagáért beszél: a hatalmon lévők 
az emberi méltóságot semmibe veszik, az elit az anyagi javakat összeharácsol-
ja, hivalkodik a gazdagságával, s mindezt a legcsekélyebb szégyenérzet nélkül, 
nyíltan és szemérmetlenül teszi.   

Az uralkodó és kegyencei közben pedig mindent elkövettek annak érdeké-
ben, hogy elhallgattassák a számukra felettébb kellemetlen prófétákat, mint 
azt láttuk Jerobeám esetében, vagy száműzetésre ítéljék, ahogy az Ámosz pró-
fétával esett meg (Ámosz 7,10-12), de az ellenük elkövetett gyilkos merénylet is 
szóba jöhetett, ahogy azt Menásse király tette Ézsaiással, legalábbis a hagyo-
mány tanúsága szerint: „Rabbi Simon ben Ázzáj talált egy tekercset, …benne 
állt: Menásse megölte Ézsaiást... Rává mondta: Menásse elítélte és kivégeztette.”89 

Természetesen nem csak az északi ország királyai váltak Izrael tágabb 
környezetének uralkodóihoz hasonlóan autokrata zsarnokokká, ugyanez a 
tendencia figyelhető meg a déli országrész dávidi dinasztiáját illetően is.     

„Acház húszéves volt, amikor trónra lépett, és tizenhat esztendeig uralko-
dott Jeruzsálemben. Nem azt tette, ami az Úr szemében helyes, miként atyja, 
Dávid. Inkább Izrael királyainak útjain járt, sőt szobrokat is öntetett a Baálok-
nak. Hinnom fiának völgyében tömjént gyújtott, sőt saját fiait is megégette a 
tűzben, azoknak a nemzeteknek iszonyú szokása szerint, amelyeket az Úr el-
űzött Izrael fiai elől. Áldozatot mutatott be, és tömjént gyújtott a magaslato-
kon, halmokon és minden lombos fa alatt” (2Krónikák 28,1-4).  

Acház a bibliai beszámoló szerint tehát semmibe vette a mózesi törvény 
királyokra vonatkozó passzusait, továbbá a rituális és idegen kultuszok    
זרה)  ávodá zárá) gyakorlásával szemben megfogalmazott mózesi ,עבודה 
törvényeket is, amit a Moloch-kultuszra történő utalás egyértelműen igazolni 
látszik. A Héber Biblia meglátása rendkívül tanulságos és súlyos figyelmez-
tetés: aligha véletlen ugyanis, hogy a transzcendens eredetű, s a Mózes által 
közvetített igazságot védő törvények párhuzamosan sérülnek, s jelentéktele-
nednek el, legyenek azok a társadalmi együttélést szabályozó szociális előírá-
sok, vagy a rituális élet rendjét meghatározó törvények. A fékevesztett despo-
tizmus, vagyis a hatalmi önkény az élet minden szegmensébe, a társadalmi 

 
89 bJevámot 49b 



 

 

 

59

nyilvánosság fórumaiba éppen úgy, ahogy a személyes szférába egyaránt 
behatol, s ott hagyja keze nyomát.     

A legrettenetesebb cselekedeteket a már említett Menásse (Manassze) 
király követte el: „Manassze tizenkét éves korában lépett a trónra, és ötvenöt 
esztendeig uralkodott Jeruzsálemben. Azt tette, ami gonosz az Úr szemében, 
azoknak a népeknek borzalmas szokása szerint, akiket az Úr elűzött Izrael fiai 
elől. Ismét fölépítette a magaslatokat, amelyeket atyja, Hiszkija lerombolt, 
oltárokat emelt a Baáloknak, és bálványokat készíttetett. Az ég minden seregét 
imádta és szolgálta. Sőt, az Úr templomában is építtetett oltárokat, pedig meg-
mondta az Úr: Jeruzsálemben lesz a nevem mindörökké. Az ég egész seregé-
nek tiszteletére építtette ezeket az oltárokat a templom mindkét udvarán. 
Hinnom fiának völgyében saját fiait is tűzbe küldte. Varázslással, jövendő-
mondással, ráolvasással is foglalkozott, sőt halottidézést és jóslást is űzött. Sok 
olyasmit tett, ami gonosz az Úr szemében, hogy bosszantsa. Faragott szobrot 
is készíttetett, és elhelyeztette az Isten templomában, amelyről azt mondta az 
Isten Dávidnak és fiának, Salamonnak: »Ebben a házban és Jeruzsálemben, 
amelyet Izrael összes törzse közül kiválasztottam, szerzek lakóhelyet nevem-
nek mindörökre. Soha többé nem mozdítom el Izrael lábát arról a földről, 
amelyet atyáiknak adtam. De csak akkor, ha gondosan megtartja, amit Mózes 
által megparancsoltam nekik: az egész törvényt, a szertartásokat és a rende-
leteket.« Manassze arra csábította Júdát és Jeruzsálem lakóit, hogy nagyobb 
gonoszságot műveljenek, mint azok a nemzetek, amelyeket az Úr kiirtott Izrael 
fiai elől” (2Krónikák 33,1-9).  

Menásse a zsarnoki mentalitás és habitus tipikus megjelenítője. Az ő 
uralma már semmiben sem emlékeztet arra a királyságképre, amelyet a zsidó 
értékek alapoztak meg, s tettek megannyi hibájukkal vagy tévedésükkel együtt 
is prosperáló berendezkedésekké. Hatalomgyakorlása a kor jellegzetes keleti 
despotáinak „istenképű” vagy „istengyermekű”, azaz genezisét tekintve isteni 
eredetű uralkodói habitusával azonos, ennélfogva maga is a törvényeken kívül, 
helyesebben a törvényeken felül tudta önmagát.  

Amilyen erőt képvisel az uralkodó, hasonló erőről tesz tanúbizonyságot az 
őt bíráló, s kritikájával a hatalmat ellenpontozó próféta. Menásse esetében ez 
az ellensúly nem is lehetett kisebb formátumú reálpolitikus, mint Ézsaiás, akit, 
mint arra a talmudi hagyomány is utalt, a király csak megölni volt képes, 
megvenni vagy elhallgattatni nem. Ézsaiás átfogó bírálatot gyakorolva felemeli 
szavát a hamis próféták ellenében, akik semmilyen isteni legitimitással nem 
rendelkeznek, csupán apologétái, megvásárolt kiszolgálói és jellemtelen kolla-
boránsai a magát törvényfelettinek gondoló és rendre ekképp cselekvő uralko-
dónak: „Még ezek is tántorognak a bortól, és szédelegnek a mámorító italtól. 
A papok és a próféták támolyognak az italtól, a bor áldozataként; az erős ital 



 

 

 

60 

elkábítja őket. Inognak, amikor látomást látnak, és bizonytalanok, ha ítéletet 
kell hozni. Igen, minden asztal tele van okádékkal, egy csöpp hely sem marad 
tőlük tisztán. De kit akar az ilyen tudásra tanítani? Kinek akarja kifejteni a 
kinyilatkoztatást? A csecsemőknek, akiket éppen elválasztottak, akiket csak 
most vettek el anyjuk kebelétől” (Ézsaiás 28,7-9). Míg Élijáhu korában a hamis 
próféták csupán elfogadták a baksist a monarchától, addig Menasse korára 
már nem is szégyenkeztek amiatt, sőt, kimondott érdemükül tudták be, hogy 
a törvényre nyíltan fittyet hányó király mellé szegődtek, s annak elfogadha-
tatlan tetteit próbálták afféle közszolgálati bértollnokok módján igazolni. 

Mózes törvényei olyan államformát tárnak elénk, amely az égi és a földi, a 
transzcendens és az immanens harmonikus találkozásának és utópisztikus 
rendjének képzetét kelthette a későbbi korok politikaelméleti gondolkodása 
számára. A fékek és ellensúlyok megléte, a hatalom megosztásának elve, avagy 
a kritikai ellenzék ellenőrző-kontrollt gyakorló szerepe olyan társadalmi be-
rendezkedést garantálhatott, amely – Abraham Lincolnt idézve – „of the people, 
by the people, for the people”, „a népé, a nép által, a népért” létezik,90 s amely 
a későbbi korok számára – megfelelő olvasat és szöveghermeneutikai megkö-
zelítés esetén – a republikánus állameszmény korszerű modelljeként szolgál-
hatott. A theokratikus megalapozottságú uralom víziójában egy szolgáló és 
szolgáltató állam képe jelenik, amelynek élén a király – karöltve a vallási ural-
mat megtestesítő, ám a szekuláris hatalomtól elkülönülő papsággal – Isten 
törvényeit, mint a legfőbb jó földi – e világi hordozóit tartja szem előtt, s azokat 
nem önmaga és hatalmi holdudvara, hanem az általa uralt nép javára gyako-
rolja és tartatja be.  

Azonban az államszervezet, amelyet Mózes megálmodott, az emberi gyar-
lóság, becsvágy, kivagyiság és hübrisz, vagyis az ember „antropológiai jellege”, 
„ab ovo bűnössége”, vagy „bűnre való hajlama”, predestináltsága következtében 
– amint az a protestáns teológiai hagyományban és emberképben megjelenik – 
mindkét államban, az északi Izráelben és a déli Júdában végérvényesen meg-
romlott. A zsidó uralkodók, mint azt a bibliai szövegek tanúsítják, s ahogy arra 
a zsidó kommentátorok és keresztény exegéták rávilágítanak, fokozatosan ero-
dálták a mózesi rendelkezéseket, s a kiépített fékeket és ellensúlyokat, ha nem 
is egy csapásra, de szisztematikusan megsemmisítették, akár a Törvény meg-
gyalázása vagy szelektív követése árán is. E folyamatot a mindenkori politikai 
helyzet generálta és katalizálta. A zsidó uralkodók, mind gondolkodásukban, 
mind külsőségeikben egyre inkább hasonultak az ókori Kelet despotáihoz. A 
királyság kezdetén még az erősnek mondható törvénytisztelet és az ahhoz való 
ragaszkodás a megszilárdult államiság korában már a semmibe vész. Ahogy 

 
90 https://www.abrahamlincolnonline.org/lincoln/speeches/gettysburg.htm  



 

 

 

61

erősödik az állam, s amiképp egyre nő a királyi hatalom, úgy veszít súlyából és 
jelentőségéből a legitim vallási ellensúly, s a papság egészét felváltja az egysze-
mélyes lelkiismeret, a próféta. A királyok felelőssége a törvény megőrzése, be-
tartása és betartatása, ám ők e felelősséget semmibe veszik, mintegy törvényen 
kívülieknek, avagy azon felülállóknak képzelve és hirdetve önmagukat. A 
hatalmi felelőtlenség legékesebb kifejeződése pedig a reálpolitikus Jeremiás 
és Ézsaiás figyelmeztetéseinek91 ignorálása, amely a történelmi katasztrófák 
egymásutánjához, végső soron pedig az államiság megszűnéséhez, valamint a 
kultuszcentrum, azaz az első Szentély pusztulásához, s a babilóniai fogsághoz, 
a száműzetés évtizedeihez vezetett.   

A Héber Biblia leírása a királyság kialakulásáról, az uralom fentebb vázolt 
követelményeit és értékeit módszeresen megtipró uralkodókról és talpnyaló-
ikról, valamint személyük és államaik sorsáról ékesen bizonyítja, hogy a  kor-
rupt hatalom, amely vagy nem tűri meg az ellenzéket, vagy az ellenzékben az 
egész országra rontást hozó és az államot szándékosan tönkretevő ellenséget 
lát, miközben önmagát tévedhetetlennek, minden cselekedetét legitimnek 
gondolja, ideig-óráig képes fenntartani erejének látszatát, s meg tudja őrizni a 
prosperáló nemzet délibábját, ám hosszú távon mind az uralkodó elit, mind 
pedig az állam és az államot alkotó nép gazdaságilag recesszióba, társadal-
milag káoszba fordul.  

 
91 Ézsaiás 30,1-3: „Jaj a lázongó fiaknak – ezt mondja az Úr. Olyan terveket szőnek, 

amelyek nem tőlem valók, és olyan szövetséget kötnek, amelyet nem én sugalltam. 
Így aztán bűnt bűnre halmoznak. Útra keltek, hogy lemenjenek Egyiptomba, anél-
kül, hogy velem tanácskoztak volna. A fáraó erejétől remélnek oltalmat, és Egyip-
tom árnyékában bizakodnak. Ám a fáraó ereje szégyent hoz rátok, és az Egyiptom 
árnyékába vetett reményetek gyalázatot”; Ézsaiás 31,1-3: „Jaj azoknak, akik lemen-
nek Egyiptomba, hogy ott keressenek segítséget. Akik a lovakban bizakodnak, a 
töméntelen harci szekérben, meg a számtalan lovasban, nem Izrael Szentjére figyel-
nek, és nem az Urat keresik. Csakhogy ő is okos: romlást idéz elő, és nem vonja 
vissza a szavát. Fölkel az istentelenek háza ellen, és a gonoszok védelmezői ellen. 
Egyiptom ember és nem isten, lova csak test és nem lélek. Ha az Úr kiterjeszti kezét: 
összerogy a segítséget nyújtó, elesik a megsegített, és így egyaránt elvesznek” Jere-
miás 25,8-9: „Ezért ezt mondja a Seregek Ura: Mivel nem hallgattatok szavamra, 
elküldök észak minden nemzetségéért és Nebukadnezárért, szolgámért, Babilon 
királyáért – mondja az Úr. Idehozom őket erre a földre, ennek lakóira és a körülöt-
tük lakó nemzetekre. És átengedem őket a pusztulásnak, hogy borzalommá, gúny 
tárgyává legyenek, és örökké tartó szégyen legyen a sorsuk”; Jeremiás 37,7-9: „Ezt 
mondja az Úr, Izrael Istene: Mondjátok meg Júda királyának, aki elküldött titeket, 
hogy megkérdezzetek: A fáraó serege, amely felvonult, hogy segítséget hozzon nektek, 
vissza fog térni országába, Egyiptomba. És visszatérnek a káldeusok is, hogy megtá-
madják ezt a várost; el is foglalják és felgyújtják. Így szól az Úr: Ne ámítsátok hát 
magatokat és ne mondjátok: Biztosan elmennek a káldeusok, mert nem mennek el.” 



 

 

 

62 

 

 

A FELELŐSSÉG FOGALMA  
KANTNÁL ÉS A NÉMET IDEALISTÁKNÁL 

WEISS JÁNOS 

evezetésképpen az általam tárgyalt gondolkodók elé szeretnék vissza-
lépni. Mégpedig egy sokáig nagyon népszerű könyvhöz, Jacob Böhme 
1632-ben írt Aurora című művéhez. A könyv 14. fejezete ezt a címet 

viseli: „Hogyan vált Lucifer, az ég legszebb angyala a legszörnyűbb ördöggé”. 
Ebben a szerző egyszer csak így szólítja meg az olvasóit: „Ti, Lucifer herceg 
filozófusai és jogászai, vállaljatok végre felelősséget a Luciferben lévő keserves 
szellemért, mondjátok meg, hogy helyesen cselekedett-e vagy sem, és ezt bizo-
nyítsátok is be […]. Nem a feszes, hajlékony és hosszúra elnyújtott írásaitokat 
kérem bizonyítékul, hanem azt, hogy eleven tanúk legyetek.”1 Ez a pár sor egy 
komplex koncepciót tartalmaz. Először is az értelmiségiek (ihr Philosophi und 
Juristen) Lucifer szolgálatába szegődtek. Lucifer már részt vett a teremtésben, 
ezért mindenki, aki evilági dolgokkal foglalkozik (és az értelmiség egyre in-
kább ilyen dolgok felé fordul) lepaktált vele. Másodszor: De Istennel szembe-
sülve, ezért felelősséget kell vállalnotok; a felelősség tehát akkor jelenik meg, 
amikor zárójelbe tudjuk tenni a természet (a világ) evilágivá válását, amikor 
Lucifert ki tudjuk űzni magunkból. Harmadszor: erre viszont nem jók a köny-
vek, és a tanult értekezések. A könyvek és a tanult értekezések még a luciferi 
világba tartoznak. Ezzel azt is állítjuk, hogy értelmiségi létnek ez a két aspek-
tusa van: az írásokkal és az értekezésekkel a luciferi világot kell ábrázolni, és 
személyként Isten előtt felelősséget kell vállalni. „Vállaljátok fel a felelősséget 
ezzel a szellemmel szemben, vagy ha nem vállaljátok, akkor ítéljétek el.”2 Itt 
már mintha a felelősség elvállalása az egyetértést jelentené, de a szerző alig 
rejtetten inkább e szellem elutasítására buzdít. (A szellem először csak Lucifer 
szelleme, de aztán az egész világ szelleme lesz. A felelősségvállalás színe vagy 
fonákja.) A felelősség így annyit jelent, mint Isten előtt színt vallani a meg-
romlott világgal kapcsolatban. Kant és a német idealisták a „felelősségnek” 
ettől a részben patetikus, részben teológiai jelentésétől próbáltak szabadulni.  

 

 
1 Jacob Böhme: Aurora, 221. 
2 Uo. 

B 



 

 

 

63

(I. ETIKAI JELENTÉS)  

Az erkölcsök metafizikájában (1797) Immanuel Kant a felelősség fogalmát 
egy érdekes kontextusban vezeti be. A vizsgálódásaimat a második rész má-
sodik főrészénél szeretném kezdeni. Ebben az ember önmaga iránti köteles-
ségéről van szó, amennyiben az embert morális lénynek tekintjük. Még a meg-
határozás előtt rögzítsük is gyorsan: a felelősség fogalmának kiindulópontja a 
kötelesség, az önmagunkkal szembeni morális kötelesség. „Ez a kötelességünk 
a következő bűnökkel ellentétes: hazugság, fösvénység és hamis alázat (szol-
galelkűség).3 Vagyis: nem szabad hazudnunk, fösvénynek lennünk, és hamis 
alázatot tanúsítanunk. Kant kétszer is leírja, szó szerint, a fenti felsorolást, és 
először még konkrétan ki is mondja az ellentétüket: „A becsület szeretetének 
[Ehrliebe] (honestas interna […]) nevezhetnénk azt az erényt, amely ellentétes 
mindezekkel a bűnökkel.”4 Ha tehát az önmagunkkal szembeni morális köte-
lességet egyetlen terminussal ragadhatjuk meg, akkor az a becsület szeretete, 
vagy a becsületre való törekvés; ebben áll az ember „belső szabadsága” és „vele-
született méltósága”. Csak ez által lesz az embernek jelleme. Az önmagunkkal 
szembeni legfőbb morális kötelességünk a „becsület szeretete”, a becsületes-
ségre való törekvés. És ne feledkezzünk meg róla: az „etikai elemek tanán” belül 
vagyunk. A metafizikának két része van: az „elemek tana”5 és a módszer. Kant 
ezt kiegészítve mindkét résznek egy transzcendentális alakot próbál adni. (A 
hagyományos metafizika – a baumgarteni alakban – még ontológiából, kozmo-
lógiából, pszichológiából és Isten-tanból épült fel.) Ha most az etika metafizi-
káját akarjuk megalkotni, akkor ugyanezt a felépítést kell követnünk. Viszont 
Kantnál nem sok támpontot találhatunk az „elemek tana” mint metafizikai 
aldiszciplína jellemzéséhez vagy meghatározásához. A tiszta ész kritikájából 
talán annyit szűrhetünk le, hogy ezután egyértelműen egy fogalom-elemzés-
nek kell következnie. Ezt a fogalmat Carl Leonhard Reinhold kezdte el ponto-
sítani 1790-ben, amikor a saját filozófiáját „Elementarphilosophie”-nak kezdi 
nevezni, és ennek legfőbb feladatát egy fundamentum megtalálásában látja. 
„Minden eddigi filozófia (beleértve a kritikai filozófiát is, annak összes eddigi 
kifejtését) fő hibája véleményem szerint az, hogy hiányzik belőle egy általáno-
san érvényes princípium.”6 A részletekbe most nem tudok belemenni, de az 

 
3 Immanuel Kant: Az erkölcsök metafizikájának alapvetése / A gyakorlati ész kritikája / 

Az erkölcsök metafizikája, Gondolat, Budapest, 1991. 535. és 543. Ford. Berényi 
Gábor.  

4 I.m. 535. 
5 Elementarlehre – a fordításban most azt a megoldást alkalmazom, amelyet Kis János 

javasolt A tiszta ész kritikájának fordításában.  
6 Intelligenzblatt der Allgemeinen Literatur-Zeitung, 1790- március 13. 159-260. Idézi 

Faustino Fabbinelli: Einleitung, In. Karl Leonhard Reinhold: Beiträge zur 



 

 

 

64 

Elementarphilosophie feladata innen kezdve egy fundamentum megtalálása, 
amelyet Reinhold princípiumnak is nevez. Ennek a fundamentumnak a szere-
pét tölti be most Kantnál a becsület szeretete, a becsületességre való törekvés. 
Az etikának mint metafizikai koncepciónak szükségképpen ez a kiindulópontja. 
– A legfőbb erény Eckhart Mesternél még nem egy kötelesség, hanem egy álla-
pot volt, egy a kozmoszban kijelölt pozíció, ezt nevezte Eckhart Mester „elkülö-
nítettségnek” (Abgeschiedenheit-nek). „Sok könyvet olvastam, pogány meste-
rektől és prófétáktól, valamint az Ó- és az Újszövetségből, és elmélyülten, nagy 
szorgalommal kerestem, hogy mi a legjobb és legmagasabb erény, amellyel az 
ember a legközelebb juthat Istenhez, és amely által az ember teljesen hasonla-
tossá válhat ahhoz a képhez, amely szerint Isten megteremtette […]. És miután 
minden írást átkutattam, amennyire az értelmem képes volt felfogni és meg-
érteni, nem találtam mást, mint a tiszta elkülönítettséget, amely minden teremt-
ménytől távol van.”7 Van tehát egy legfőbb erényünk, amely Eckhart Mesternél az 
Istenhez és a világ dolgaihoz való viszonyt foglalja magában – Kantnál ez egy alap-
vető kötelesség. De Eckhart Mester már az elkülönítettség kapcsán is bevezeti 
a lelkiismeret fogalmát. „Minél inkább menekül az ember a teremtmények 
elől, annál inkább fut utána a Teremtő. Ezért az elkülönítettség a legjobb, mert 
megtisztítja a lelket és megtisztítja a lelkiismeretet, lángra lobbantja a szívet 
és felébreszti a szellemet, serkenti a vágyat és felvirágoztatja az erényt […]”8 
Eckhart Mester ugyan bevezeti a lelkiismeret fogalmát, de ennek nincs különö-
sebb súlya vagy konstitutív jelentősége. Ha a legfőbb vagy a legalapvetőbb erény 
azonban nem egy állapot, hanem egy kötelesség, akkor a lelkiismeret is szük-
ségképpen felértékelődik – a lelkiismeret fogja ugyanis számon kérni ennek a 
kötelességnek a teljesülését. „Lelkiismerete minden embernek van, és a belső 
bíró figyeli, fenyegeti és tartja általában respektus […] alatt; ez a benne lévő, a 
törvények fölött őrködő hatalom […] a lényéből fakadóan van meg benne.”9 A 
kötelesség fogalmának háttere előtt bevezetett lelkiismeret szerkezete a követ-
kezőképpen néz ki: „Ennek a lelkiismeretnek nevezett, eredendően intellek-
tuális és (mivel a kötelesség képzete) morális adottságnak mármost az a külön-
legessége, hogy általa az embernek ugyan saját magával akad elszámolni valója, 
ám esze mégis arra kényszeríti, hogy úgy intézze ezt, mintha egy másik sze-
mély parancsolta volna meg.”10  

 
Berichtigung bisheriger Mißverständnisse der Philosophie, Felix Meiner Verlag 
2003. XIII. 

7 Meister Eckhart: Mystische Schriften, Berlin, 1903. 165. 
8 I.m. 181. 
9 Immanuel Kant: Az erkölcsök metafizikájának alapvetése / A gyakorlati ész kritikája 

/ Az erkölcsök metafizikája, i.k. 554. 
10 Uo.  



 

 

 

65

És ki lehet ez a másik személy? „Ez a másik mármost lehet valóságos vagy 
csupán eszmei személy, amelyet az ész teremt magának.”11 Kant mintha egy 
kicsit hezitálna, hogy ez a másik személy egy vagy több reális személy, vagy 
egy idealizált személy legyen. Végül inkább az utóbbi mellett dönt: „Mert a 
lelkiismeret a belső bíró minden szabad cselekedet felett”.12 Mivel a cselekvés 
szabad, ezért a lelkiismeretnek ezt a helyesség és a hamisság szempontjából el 
kell bírálnia, meg kell erősítenie, vagy el kell vetnie. Szükségünk van tehát egy 
felső morális lényre, ennek viszont Isten a neve, vagy ez Isten hagyományos pozí-
ciója. Vagyis most már kimondhatjuk: az etikában mint metafizikában a lelki-
ismeret Isten szekularizált alakja. Így visszakanyarodtunk az Eckhart Mesterrel 
való rokonsághoz: egy ideális állapotban lenni, vagy teljesíteni a kötelességeinket, 
tulajdonképpen az Istennel való összhangként értelmezhető. Két döntő fogal-
munk van tehát: a kötelesség és a lelkiismeret. A „felelősség” fogalma a kettő kö-
zötti közvetítő fogalom. Még az előző gondolatok közvetlen meghosszabbításának 
tűnik: „a lelkiismeretet a tetteinkért Isten előtt vállalt felelősség szubjektív elvé-
nek kell gondolnunk”.13 Vannak tehát cselekedeteink, amelyek köteles-ségeket 
valósítanak meg. De miért valósítjuk meg ezeket a kötelességeket? Miért hall-
gatunk egyáltalán a lelkiismeretünkre? És ha való igaz, hogy lelkiismerettel az 
emberi lényegünknél fogva rendelkezünk, mégis fennmarad a kérdés: miért 
hallgatunk rá? (Mintha Kant itt azt a kérdést tartaná szem előtt, amit a 20. 
századi erkölcsfilozófiában az „amoralista” problémájának szoktak nevezni.) 
Azért hallgatunk a lelkiismeretünkre, mert van egy bizonyos felelősségünk. 
Ami feltűnik, az az, hogy Kantnál a felelősség-fogalom lokalizálva van, és nincs 
semmiféle patetikus felhangja, mint volt már előtte is (és lett majd utána is).  

(II. TÁRSADALOMELMÉLETI JELENTÉS)  

A „kötelesség” azonban nem csak egy normatív fogalmi rendszer része lehet, 
hanem leíró értelemben is felfogható: hogy teljesítenek az emberek kötelessé-
geket, mi a kötelesség helye egy társadalomelméleti összefüggésrendszerben. 
Fichte Az ember rendeltetése (1802) című könyvében a „felelősség” terminust 
abban az értelemben használja, hogy mindenki a saját felelősségére hajtja vég-
re a cselekedeteket, vagyis a saját szabadságát bontakoztatja ki. „Fontosabb 
számomra, hogy tiszteljem a szabadságukat, mint az, hogy megakadályozzam 
vagy eltöröljem, ami e szabadság felhasználásában számomra rossznak tűnik.”14 

 
11 I.m. 555. 
12 Uo. 
13 Uo. 
14 Johann Gottlieb Fichte: Az ember rendeltetése, Helikon, Budapest, 1976. 239. Ford. 

Kis János.  



 

 

 

66 

A felelősség így a kommunikatív viszonyokba beágyazott jelenség, illetve 
fogalom. A kommunikatív viszonyokban pedig az emberi szabadság nyilvánul 
meg. Fichte megjegyzései alapján azt mondhatjuk, hogy a szabadság előtt 
helyezkedik el a „meggyőzés” és az „akarat”, ezekre lehet hatást gyakorolni.15 
Talán szabad egy képpel élni: itt a szabadság irányáról van szó, és természe-
tesen Fichte nem számol azzal, hogy az irány is befolyásolhatja magát a szabad-
ságot. De a mások szabadságának tiszteletén (elismerésén) keresztül én magam 
is szabad leszek. „Felemelkedem erre az álláspontra és új teremtmény vagyok, 
s a jelenvaló világhoz fűződő egész viszonyom megváltozott.”16 (A németben a 
„verwandelt” szó szerepel, ami a hitbéli „átváltozást” jelent: nagyon erősen, tel-
jesen megváltozni, mássá válni, vagy mássá válni hagyni.) Korábban Fichte ezt 
mondta: „Nem az a kérdés: mit kell nekik tenniük […], hanem az: mit szabad 
nekem tennem, hogy rábírjam őket [valamire]”.17 De most az átváltozás után 
már nem csak azt tudom, hogy mit szabad tennem, hanem azt is, hogy mit kell 
tennem; a saját szabadságom kötelességgé alakul át. „Csak egyet tudhatok: mit 
kell tennem – s ezt mindig tévedhetetlen bizonyossággal tudom.”18 Még egy-
szer: a mások szabadságának elismerésén keresztül én magam is szabad leszek; 
vagyis rábízom magam a mások kötelességére, kötelesség-tudatára, hogy te-
gyenek azt, amit akarnak. De az „átváltozás” következtében az én akaratom is 
konkretizálódik: már nem csak azt tudom, hogy mit szabad tennem, hanem 
azt is, hogy mit kell tennem. A későbbiekből az is kiderül, hogy ezt egy új 
premissza bevezetésével lehet meghatározni. Az „átváltozás” akkor következik 
be, ha belátom: „Minden, ami történik, az örök világ tervébe tartozik, és ebben 
a tervben jó, ennyit tudok; hogy mi a tiszta nyereség ebben a tervben, és mi az, 
ami csak eszköze valami jelenvaló rossz megszűntetésének […], azt nem tudom.”19 
A „felelősség” Fichténél – úgy tűnik – addig kap meghatározó szerepet, amíg 
egy társadalomelméleti alapgondolat látszik körvonalazódni; de az átváltozás-
sal Fichte újra visszatér az én egyértelmű kitüntetettségéhez. – Megkockáz-
tatnám azt az állítást, hogy ezt a gondolatot veszi át Hegel a Jogfilozófia 284. 
paragrafusában. Első ránézésre a paragrafusnak nincs is különösebb súlya: 
„Egyedül a döntés objektív oldaláért […] lehet az embereket felelősségre vonni 
[…].”20 Máris lassítsunk egy kicsit: a társadalmi életben az emberek cseleked-
nek, a cselekedetekben pedig döntésekre kerül a sor. A döntéseknek mindig 

 
15 I.m. 238. 
16 I.m. 239. 
17 Johann Gottlieb Fichte: Az ember rendeltetése, i.k. 238. 
18 Uo. Kiemelés tőlem.  
19 I.m. 240. 
20 Georg Wilhelm Friedrich Hegel: A jogfilozófia alapvonalai, Akadémiai, Budapest, 

1983. 312. Ford. Szemere Samu.  



 

 

 

67

két oldaluk van: az egyik a „szubjektív meggyőződés, a lelkiismeret (animi 
sententia)”21 Ugyanakkor a döntéseknek van egy másik dimenziójuk is, amely 
úgy jön létre, hogy a különösség általánossággá alakul át. A 284-es paragra-
fusban Hegel a „törvényi és más meghatározó alapokról” beszél. Számunkra 
most az a lényeg, hogy csak ebben az utolsó esetben lehet „felelősségről” be-
szélni. A társadalmi együttélésben az emberek csak azért tartoznak felelős-
séggel egymás iránt, mert a döntéseiknek, illetve a cselekedeteiknek van egy 
objektív oldala. Így már-már meghatároztunk egy társadalmi érintkezési 
rendszert, és arra is rámutattunk, hogy ezekben a szubjektív cselekedetekben 
hogyan jöhet létre valami általános. És amíg Fichte a társadalmi szervező-
déstől, amelyben a felelősség fogalmának meg van a maga helyi értéke, vissza-
lép az énhez, addig Hegel az állam felé lép tovább. Hegel azt mondhatná, hogy 
az objektivitás magáért valóvá válása nem azt jelenti, hogy a felelősség abszo-
lutizálódik. Vagy talán mégis ezt jelenti, de akkor ezt Hegel meglehetősen sajá-
tosan értelmezi: az abszolutizálódás azt is jelenti, hogy fölébe emelkedik min-
den felelősségnek. Vagy egy kicsit másképp: csakis a cselekvő egyének vonhatók 
felelősségre, akiknek a cselekedeteiben van egy objektív elem. De ha már nincs 
ilyen objektív elem, mert minden a tiszta objektivitás, akkor nem beszélhetünk 
felelősségről sem. Az uralkodó, az uralkodó méltósága az, aki, illetve ami, túl 
van minden felelősségen. De ez Hegelnél nem csak a tiszta objektivitás, hanem 
a tiszta, abszolúttá vált szubjektum is. „A végső döntő szubjektivitás [illetve 
objektivitás] fölötte áll minden felelősségnek.”22 Vagy másként fogalmazva: ez 
a „túl a felelősségen”, a felelősség meghaladása, leírható két perspektívából: a 
szubjektivitás és az objektivitás szemszögéből. A szubjektivitás perspektívá-
jából itt az uralkodó (a fejedelem) méltóságáról beszélhetünk; rá nem vonat-
koznak azok a jogi szabályok, amelyeket a kötelesség-teljesítések kapcsán meg 
lehetett alkotni. Uralkodni annyit jelent, mint a kötelességek fölött állni; vagyis 
minden uralom egyúttal önkényuralom is. Az objektivitás perspektívájából 
pedig az államról, illetve végső soron minden intézményről szó van. Hegel 
aztán számos nekifutásban megpróbálja összekötni a szubjektív és az objektív 
perspektívát, ebből most nézzünk egyet: „Az állam különös ügyei és hatalmai 
sem magukban, sem az egyének különös akaratában nem önállóak és szilár-
dak, hanem végső gyökerük az állam egységében […] van – s ez alkotja az 
állam szuverenitását.”23 

 
21 I.m. 242. 
22 I.m. 312. 
23 I.m. 301. 



 

 

 

68

(III. PEDAGÓGIAI JELENTÉS)  

Fichte 1806-ban tartott A jelenlegi kor alapvonásai című előadásaiban a 
„felelősség” többé nem etikai, de nem is társadalomfilozófiai kategória, hanem 
a filozófia és különösen a filozófiai előadások befogadásának kategóriája. 
Közelebbről tekintve itt visszatér a felelősség eredeti fogalmi utalása közül az 
értelmiség felelőssége, de egy erősen bújtatott alakban. Egy egész kicsit tekint-
sünk vissza: 1802-ben Schelling a jénai egyetemen már tartott egy meta-elő-
adást, és általában a filozófiai előadásokról beszélt, vagyis arról a kérdésről, 
hogy milyen helye van a filozófiának a teljes egyetemi képzésen belül. „Arra 
van szükség, hogy az egyes szaktárgyra való különös képzést megelőzze a tudo-
mányok organikus egészének ismerete. Aki tehát valamilyen meghatározott 
tárgynak szenteli magát, annak először meg kell ismernie az e tárgyat éltető 
különös szellemet, és meg kell ismernie a kiképzés módját is, mert csak ilyen 
módon kapcsolódhat az egész tudomány harmonikus épületéhez; meg kell te-
hát ismernie azt a módot is, ahogy neki magának közelednie kell ehhez a tudo-
mányhoz, hogy ne szolgaként, hanem szabadon és ez egésznek a szellemében 
gondolkodhassék róla.”24 Aki beszél, mintha a teljes egyetem, vagy a tudomá-
nyok összességének álláspontjáról beszélne. (És ne felejtsük el, hogy Schelling 
ekkor mindössze 27 éves, négy év óta professzor a jénai egyetemen, és alig idő-
sebb, mint a diákjai.) A metaszintű előadás azt jelenti, hogy a professzor 
autoritása megnő. Ő egy kitüntetett ponton áll, és ehhez a kitüntetett ponthoz, 
egy kitüntetett felelősség is kapcsolódik. (Ezért tarthattak aztán olyan nagy 
hírű előadásokat a különböző egyetemek rektorai, a 19. század és a 20. század 
első évtizedeiben.) Fichte 1806-ban egy kiszólás erejéig mintha kapcsolódna 
Schelling előadásaihoz (ugyan nem hallhatta már őket Jénában, mert őt 1799-
ben eltávolították, de olvashatta őket). „Hogy az önök szemei elé táruló jelen-
legi, valóságos élet csakugyan olyan-e, mint az az élet, amely számomra a prio-
ri úton, csupán a következtetés szabályai alapján a [princípiumból] adódik, 
ennek megítélése, mint már említettem, önökre hárul. Önök a saját felelős-
ségükre ítélkeznek; bármit mondjanak is, róla, azt akarom, hogy nekem lega-
lább ne legyen részem ebben.”25 A professzor nem veheti át az oktatásban a 
teljes felelősséget; bármit is csinálhat, a diákok a saját felelősségükre ítélkez-
nek. Ez nem része az előadásoknak, de az előadásoknak a fonákja, amit maga 
az előadó nem uralhat. És azt is idézzük fel, hogy ebben az időben forgalomban 

 
24 Friedrich Wilhelm Joseph Schelling: Előadások az akadémiai stúdium módszeréről, 

In. Magyar Filozófiai Szemle 1985. 5-6. 816. Ford. Révai Gábor.  
25 Johann Gottlieb Fichte: Válogatott filozófiai írások, Gondolat, Budapest, 1981. 432. 

Ford. Endreffy Zoltán. (A hosszabb kiemelés tőlem.)  



 

 

 

69

volt egy nagyon híres leírás a diákok reakcióiról. Ez Moses Mendelssohntól 
származik, az 1759-es évből, aki a diákok reakcióin keresztül még a Kant előtti 
filozófia általános válságát akarta bemutatni: „Csak ne aggodalmaskodjon. Az 
egyetemről kikerülő fiatalok mindenről ítélet alkotnak, és mindent kinevet-
nek. Szemtelenül az ön képébe fogják vágni, hogy a legjobb világ egy agyrém, 
a monádok fogalma egy álom, vagy a nagy Leibniz tréfája. Wolff egy öreg fe-
csegő, Baumgarten egy rigolyás vénember; és ők ketten elég ostobák voltak 
ahhoz, hogy azt, amit Leibniz tréfának szánt, egy komoly rendszerré formál-
ják.”26 Amit Fichte belát, az az, hogy ilyen reakciónak nem lehet elejét venni, 
és ezért igazából egy kialakuló filozófiai válságnak sem. – Hegel A szellem 
fenomenológiájában, egy évvel Fichte előadásai után a filozófiát az oktatást 
tekintve teljes felelősséggel próbálja felruházni. A szellem előrehaladása így 
egy pedagógiai koncepció is. „Azt a feladatot, hogy az egyént a műveletlen 
álláspontjáról a tudáshoz vezessük, általános értelemben [kell] felfogni, s az 
általános egyént, az öntudatos szellemet alakulásában [kell] vizsgálni.”27 De 
aztán Hegel szinte néhány soron belül belátja, hogy ez mégsem megy, a tanu-
lásból a szubjektivitást nem lehet kiiktatni. S a szubjektivitás ebből a szem-
pontból számos torz formát mutathat fel, így a kapkodást, a sietséget. „A türel-
metlenség a lehetetlenséget kívánja, nevezetesen a cél elérését az eszközök 
nélkül.”28 A filozófia még a maga abszolút alakjában sem vehet magára totális 
felelősséget, pedagógiai tekintetben. 
 

* * * 
A patetikus felelősségtől való szabadulás decentralizálta a felelősség fogal-

mát, és azt is meg tudta akadályozni, hogy ez a fogalom Kantnál és a német 
idealizmusban centrális szerepet és jelentőséget kapjon. A fogalom van és 
létezik, de nem tulajdoníthatunk neki középponti szerepet. Ettől még – Jacob 
Böhme nyomán – felsóhajthatunk: „Ti, Lucifer […] filozófusai és jogászai, 
vállaljatok végre felelősséget a Luciferben lévő keserves szellemért […].”29 

 

 
26 Briefe, die neueste Littaratur betreffend, 1759. március 1. 130. 
27 Georg Wilhelm Friedrich Hegel: A szellem fenomenológiája, Akadémiai, Budapest, 

1979. 22. Ford. Szemere Samu.  
28 I.m. 23. 
29 Jacob Böhme: Aurora, 221. 



 

 

 

70

 
 

PARANCSRA TETTEM – AVAGY A FELELŐSSÉG 
KÉRDÉSE TERMÉSZETJOGI SZEMPONTBÓL 

GYENGE ZOLTÁN 

a a felelősség kérdéséről értekezünk, akkor lehetetlen nem Kant ezzel 
kapcsolatos felfogásával kezdeni. Azzal együtt, hogy bár Kant a felelősség 
terminust alig használja, a fogalom modern értelmezési alapjait ő terem-

ti meg.1 A felelőség szempontjából van néhány alapfogalom: a szabadság és 
kötelesség. Míg Kant ismeretelmélete a tudományokra gyakorolt jelentős ha-
tást, addig morálfilozófiája a neokantiánusokon keresztül a jogelméleti tanok-
ra. Általában két művet vehetünk ehhez alapul: A gyakorlati ész kritikáját, és 
a jogtani alapvetéseket tartalmazó Az erkölcsök metafizikája című írását.  

A törvényeknek való megfelelés a szabadság és a kötelesség dichotómiájára 
épít, amihez viszont meg kell értenünk az „akarat” természetét. Az akarat az a 
képesség (Vermögen), hogy képzetemnek megfelelő tárgyat hozok létre vagy el-
határozom magam erre.2  Az akaratnak ez a kanti fogalma számos dolog eldönté-
sében segíthetne – már ha ismernék. Legfőképpen az önrendelkezést és annak 
határait illetően, akár mondjuk az élet feletti rendelkezés sok vitát kiváltó kérdé-
sének (pl. eutanázia), vagy az élet kezdetére vonatkozó kérdések eldöntésében. 
(Kár, hogy a jogalkotók Kantot – sem – olvasták, amikor az élet kezdetét a fogan-
tatáshoz kötötték. Ld. Alaptörvény II. cikk. Talán célszerű lett volna – ha már 
Kantot nem, – akkor a római jog alapelveit megismerni, amelyek tudása nélkül 
egyetlen elsőéves joghallgató sem léphet másodévbe. Bár politikusoktól ilyes-
mit elvárni, valószínűleg túlzás. Tessék figyelembe venni: ha ezt a buta szabályt 
komolyan vennénk, akkor az abortuszt is emberölésnek lehetne minősíteni.)  

A lényeget röviden összefoglalva: Kant maximának nevezi a szubjektív 
szabályokat, amelyek az adott alanyra nézve érvényesek, míg objektívne azo-
kat, amelyek „minden eszes lényre” (vernünftiges Wesen)3. A szubjektív meg-
győződés ennek megfelelően az adott személy szubjektív elhatározásán alapul, 
míg az tekinthető erkölcsi lénynek, aki a morális meggyőződését aláveti az 

 
1 Vö. W. Kersting:  Kritik der Verantwortung. Zu den Grenzen verantwortlichen 

Handelns in komplexen  Kontexten. Velbrück, Weilerswist, 2003, 9-16.skk.o. 
Kersting a felelősségfilozófia történetét Kanttal kezdi.   

2 I. Kant: A gyakorlati ész kritikája. Ford. Berényi Gábor, Gondolat, Budapest, 1991. 
118. (Vö. Kants Werke V. (Kritik der praktischen Vernunft. Einleitung.) Akademie 
Textausgabe, VI. Walter de Gruyter, Berlin, 1968.) 

3 Uo. 1.§. 

H



 

 

 

71

erkölcsi törvénynek. Igen, felettünk áll egy erkölcsi törvény, amely az emberi 
szabadságra irányuló akaraton nyugszik, és a neki való megfelelés tesz ben-
nünket morális lénnyé. A „Cselekedj úgy, hogy akaratod maximája mindenkor 
az általános törvényhozás elvéül szolgálhasson”4, azt jelenti, hogy morális 
elhatározásodat feleltesd meg az erkölcsi törvénynek.  

A kötelesség és boldogság összefüggésében meghatározó szerepet kap egy 
további fogalom: a szabadság. Az ember szabadnak képzeli magát, vagy az 
szeretne lenni. Ezt az államjog (Staatsrecht) szavatolja, akár Kantról van szó, 
akár Schellingről vagy Hegelről. Kant írja: „Azoknak a törvényeknek az összes-
sége, amelyet közismerté kell tenni ahhoz, hogy jogállapotot teremtsenek, a 
közjog. Ez tehát törvények rendszere valamely emberek sokasága (Menge von 
Menschen), vagy a népek sokasága (Menge von Völkern) számára, amelyek egy-
mást kölcsönösen befolyásolva, valamilyen egységesítő akarat meghatározta 
jogállapotra, alkotmányra (constitutio) szorulnak ahhoz, hogy jogukhoz hozzá-
jussanak (teilhaftig zu werden).”5 Érdekes ehhez hozzákapcsolni a magasabb 
szintű, államok felett álló jog fogalmát: „A népek természeti állapota, csakúgy 
mint az egyes embereké, olyasmi, amiből ki kell lépni, hogy belépjünk a jogálla-
potba. (…) Tartós érvényűvé csak egy általános államegyesületben (Staatenver-
ein) válhat (…) csak akkor alakul ki az igazi békeállapot (Friedenszustand).”6 

Schelling szerint a jogi rendszer az egymásnak feszülő erők koordinációja, 
összehangolása. Mindennek az alapja az egyén önössége (Selbstheit), amely-
ben természetesen benne van az „önzés” (is). Ennek az önként vállalt korlátok 
közé szorítása jelenti az erkölcsi világ alapját. A „Zwangsrecht” (kényszerítő 
jog) lényegét abban lehet összefoglalni, hogy ha valaki az egyén morális sza-
badsága ellen tör, annak joga lesz vele szemben jogot állítani, és joga lesz a 
jogot kikényszeríteni.7 Első megközelítésben ez azon áll vagy bukik, hogy mi-
lyen erőhatalommal rendelkezik az egyén joga kikényszerítésére (milyen fizi-
kai erő áll rendelkezésére). A kikényszerítés ekkor részben bizonytalan, 
részben önkény alapján történik, eredménye is fölöttébb kétséges. A kényszer 
és az önkény pedig újra fizikai kényszert szül. Ugyanis mindkét oldalon az 
„önösség” és a „korlátlan szabadság” vágya áll mindentől függetlenül, és (még) 
korlátozás mentesen, azaz mint „Zwangsrecht”; de ez elégtelen állapot, ezért 
szükség van olyan erőre, amely anélkül képes kikényszeríteni a jogot, hogy az 
újabb erőszakot szülne. Ez lesz harmadik mozzanatként a „Staatsrecht”, az 

 
4 Uo. 7.§. 
5 I. Kant: Uo 43.§. (A fordítást kissé módosítottuk. Vö. Kants Werke. VI., Die Metaphysik 

der Sitten) 
6 Uo. 61.§. 
7 Vö. Ezzel kapcsolatban Kuno Fischer elemzése. In. K. Fischer: Schellings Leben, Werke 

und Lehre, Winter, Heidelberg, 1902. 297. 



 

 

 

72

államjog8. Lényege pedig abban áll: ha jogomat megsérti valaki, akkor saját 
jogomat nem én fogom kikényszeríteni, hanem azt ráhagyományozom a 
szuverenitás hordozójára, hogy tegye meg.  

Ha az ember abszolút szabad (ilyen persze nincs), akkor ezzel az abszolút 
szabadsága a másik szabadságát abszolút kizárná, megszüntetné; vagy fordít-
va: az én abszolút szabadságomat a másik abszolút szabadsága végletesen kor-
látozná, pontosabban kioltaná. Ezért, ha azt mondjuk: „azt tehetem, amit aka-
rok, és akkor, amikor akarom”, akkor nem többet, nem kevesebbet állítok ma-
gamról, minthogy isten vagyok. Ami kétségtelenül kellemes lehet, de tartha-
tatlanságát talán mégis belátom. Ha éppen nem politikus vagyok. Ezért a 
szabadság mindig egy küzdelemben válik valóságossá („Freiheit steht in Wider-
streit”). A szabadság tehát schellingi felfogásban nem egy megszerzett és örök 
ajándék, hanem a szabadság az, amit az ember kiharcol önmaga számára.  

A szabadság problémája ezért egyben az általános és az individuális 
feszültségét is jelenti, az általános etikai parancs konfliktusát az egyéni morá-
lis meggyőződés korrelációjában. Itt jön elő a felelősség kérdése. Kantnál egé-
szen pontosan a kötelesség fogalma. A szabadság akaratszabadság. A szabad-
ság kérdése kapcsán azonban rögtön hozzá kell tenni, hogy a filozófia (legyen szó 
a görög, a modern vagy akár a német idealizmus szabadság felfogásáról) a hang-
súlyeltolódások ellenére ebben a kérdésben konzekvens marad, azaz – némely 
kivételtől eltekintve – a szabadság korlátlan szabadságként elgondolva elkép-
zelhetetlen. Éppen ezért a szabadság korlátozása lesz szükséges, így a szabad-
ság fogalmát nem a „können”-nel (mire vagyok képes), hanem sokkal inkább 
a „dürfen”-nel (mit szabad tennem) lehet leírni. „Was ich darf, ist mein Recht”. 
(Amit meg szabad tennem, az az én jogom.) Csak azt áll jogomban megten-
nem, amit meg is szabad tennem. A „Rechtslehre” ekként a „dürfen” tudomá-
nya, amely azt kérdezi: „Was darf ich?” (Mit szabad tennem?)9 Ha tudom azt, 
hogy az az én jogom, amit meg szabad tennem, akkor már csak arra kell vála-
szolni, hogy mit szabad megtennem. Ennek következtében, amit megteszek, 
azért felelőséggel tartozom. Morálisan és jogi szempontból. A kettő metszi 
egymást, ám nem minden esetben. Mert más a jog szerinti felelősség és más 
az erkölcsi. Erre később a „parancsra tettem” példáját hozom.  

De előbb nézzünk meg egy hallatlanul fontos alapvetést – ismételten Kanttól. 
Kant ugyanis különbséget tesz a legalitás és moralitás között. Azt írja: „valamely 
cselekedet puszta megegyezése vagy meg nem egyezése a törvénnyel, tekintet 
nélkül a cselekedet mozgatórugójára, legalitás (törvénynek megfelelés)”. 

 
8  Schellingnek egy 1796-os írásáról van szó, címe is árulkodó: Neue Deduktion des 

Naturrechts. 
9 Uo. 95-104.§. 



 

 

 

73

Ezzel szemben „az az összhang viszont, amelyben a törvényből fakadó köte-
lesség eszméje egyben a cselekedet mozgatórugója is, a cselekedet moralitása 
(erkölcsiség).”10 

Mit jelent mindez? A törvénynek megfelelés a legalitás (Gesetzmäßigkeit). 
Vagyis a törvényt meghozzák, a szabályait az állam polgárára nézve érvénye-
sítik, az vagy betartja, vagy nem. Jobb esetben a félelem (következményektől) 
arra sarkallja, hogy betartsa.  

Ezzel szemben az erkölcsiség (Sittlichkeit) többet jelent. Nem pusztán kül-
ső, hanem belső kényszert. Vagyis, ha az ember az írott és az íratlan törvé-
nyeket azért tartja be, mert a józan esze megérteti vele, hogy a közösségben 
létezése, a saját szabadságának a biztosítása, a boldogság reménye a külső 
akaratnak való belső megfelelést kívánja. Elegendő-e tehát csak a legalitásra 
hivatkozni, a moralitás kiiktatása mellett, hogy az ember cselekedetei követ-
kezményeitől megszabaduljon? Működik-e a „parancsra tettem” formula? 

 

*   *   * 

Nézzünk ehhez egy példát. A legjobb talán a náci bűnösök esete.  A nürnbergi 
huszonkettő története jól ismert, vagyis azon magas rangú háborús bűnösöké, 
akiket az ügyét Nürnbergben a Nemzetközi Törvényszék tárgyalta. Minden 
derék náci arra hivatkozott, hogy a legfelsőbb hadúr felelős mindenért, ők 
maguk mindent csak azért tettek, hogy megfeleljenek az utasításnak.  
 

 
A nürnbergi Igazságügyi Palota 

 
10 I. Kant: Az erkölcsök metafizikája, Budapest, Gondolat, 1991. Ford. Berényi Gábor, 

III. 312.  (Vö. Kants Werke. VI. (Die Metaphysik der Sitten), 218. (A fordítást 
módosítottam - GYZ) 



 

 

 

74

A Führer meg akkor már nem volt sehol. Ennek logikája alapján egyetlen 
felelős volt minden háborús bűnért, a legvégső pontot jelentő Adolf Hitler. 
Vagy esetleg Himmler. Aki(ke)t, ugye, ekkor már nehéz lett volna felelősségre 
vonni. Akkor? Természetesen ez a hivatkozás nem állt meg, de egy problémára 
mindenképp rámutatott: hogyan lehet a legalitás és moralitás problémáját 
rendezni?  

Ezt egy másik nürnbergi peren keresztül lehet legjobban szemléltetni. Az 
olyan főnáci vádlottak, mint Göring, Hess, Keitel, Kaltenbrunner stb. esetén 
sem egyszerű a válasz, hiszen ez a védekezés az ő perükben is felmerült. Sőt, az 
1961-62-ben Jeruzsálemben zajló perben Robert Servatius, Adolf Eichmann 
ügyvédje, is ezzel védekezett. Ám 1947-ben egy másik per is zajlott Nürnberg-
ben, ahol egészen pontosan 16 magas rangú jogi tisztségviselőt, köztük bírókat 
vontak felelősségre a III. Birodalomban elkövetett – hangsúlyozom – jogi 
tevékenységük miatt. A legfőbb náci jogász ugyan nem volt jelen, de kollégái 
igen. Ronald Freisler német jogászról van szó, aki előbb ügyvéd, majd igazság-
ügyi államtitkár volt, aztán 1942 és 1945 között a Népbíróság elnöke.  
 

 
 

Freisler a Népbíróságon 1944 
 

A „Rassenschande” (fajgyalázás) alapú törvények megalkotásának lelkes 
támogatója, aki a röpke háromévi működése alatt az ítéletek 90%-át vagy halállal 
vagy életfogytiglani fegyházzal zárta (maga Freisler több mint két és félezer halálos 
ítéletet szabott ki). Ő ítélkezett a Scholl testvérek ügyében, valamint a Stauffen-
berg-féle merénylet után. Ez utóbbit a goebbelsi propaganda filmre is vette, de 
Freisler miatt kínos lett volna levetíteni, annyira visszatetsző volt a vádlottak-
kal való állandó ordítozása. Nos, jogásztársai ellen a nürnbergi per tíz hónapig 
tartott, négy vádpont szerepelt benne, amelyből a legfontosabb a harmadik: az 



 

 

 

75

„emberiség elleni bűntett” (Crimes against humanity, Verbrechen gegen die 
Menschlichkeit). Az ítéletek néhány éves büntetéstől életfogytiglanig terjedtek. 
 

  
 

Jogászper 1947 
 

     Mi volt ennek a pernek a legfőbb tanulsága? Nos, nem más, mint a régi 
jogelvvel való látszólagos összeütközés (amit a védelem folyvást hangoztatott), 
a nullum crimen sine lege elvének sérülése: azaz, hogy senkit sem lehet büntetés 
alá vonni, ha az elkövetett cselekmény az elkövetés ideje alatt nem minősült 
bűncselekménynek. Vagyis amit a törvény nem minősít bűncselekménynek, 
azt nem lehet annak nevezni. És persze a nulla poena sine lege (nincs büntetés 
törvény nélkül) ismert jogelvet is ide kell sorolni. A védelem érvrendszere tehát 
arra épült, hogy az adott időszakban a bíró csak olyan jogszabályt tartatott be, 
amelyet a törvényhozó alkotott, azaz a bíró egyszerűen „csak” alkalmazta a 
törvényeket, neki azok tartalmának vizsgálata nem kötelessége. Logikailag, 
formálisan tetszetős érv, amelyet azonban a bíróság nem tett magáévá. A vita 
ettől még igen nagy és megosztó volt. (A perről egy hosszú játékfilm is készült.) 

     Hogyan oldották fel mindezt?  Ez azért lényeges kérdés, mert ilyesmire 
korábban nem volt példa. A bíróság jelen esetben nem az írott, hanem az írat-
lan jogra hivatkozott. Mégpedig egy másik német, Gustav Radbruch jogfilo-
zófiai megállapításai alapján. Radbruch nagyszerű jogtudós, bár talán kevésbé 
ismert. Még 1932-ben is a jogot az emberi együttélés általános elrendezésének 
foglalataként határozta meg („Inbegriff der generellen Anordnungen für das 
menschliche Zusammenleben“11). Nála a döntő szerepbe kerül az „igazságos-
ság” (Gerechtigkeit)12 fogalma, amely nem az írott, hanem az íratlan jogból, 
nevezzük nevén: a természetjogból ered.  Gondoljunk bele: a híres öt görög 
erény közül az egyik az igazságosság. A görög kifejezés (dikaioszüné) mutatja, 

 
11  Gustav Radbruch: Rechtsphilosophie, Studienausgabe, hrsg. von Ralf Dreier und 

Stanley L. Paulson, Heidelberg, 2003. 38. 
12 Uo. 34. 



 

 

 

76

hogy a fogalomban benne van Diké istennő neve (latin megfelelője: Iustitia), 
aki az igazságosság, pontosabban a jogban kifejezésre jutó igazságos-ság isten-
nője. A görögök azonban éppen az erkölcsi közmegegyezésen nyugvó alapelvei 
szerint hivatkoznak a természet (phüszei) jogára, és pontosan ezen az alapon 
vélik megkérdőjelezhetőnek az egyes államok törvényeit (nomoi, thészei). A 
„Radbruch formula”, a Nürnbergi Alapelvek vagy az Emberi Jogok Egyetemes 
Nyilatkozata, és számtalan alkotmány pontosan ezen a kettősségen (phüszei – 
nomoi) alapul. Vagyis a természetjogi „igazságosság” formulának a görögök-
nél a jogon kívüli alapja van, ezt látjuk majd az újkor számos más természet-
jogi gondolkodójánál (Grotiustól Hume-ig), vagy a felvilágosodásban. Ezek 
tehát a korábbi természetjogi alapok. 
     Manapság Radbruchot követve használják a „törvényesített törvénytelenség” 
fogalmát, amelyek tipikus példája a náci jogszabályok, és velük szemben pedig a 
„törvényfeletti jog” fogalmát. Már a Teheráni Konferencián (1943) bejelentet-
ték, hogy a háborús bűnösöket felelősségre fogják vonni. Hull külügyminiszter 
és Churchill a rögtönítélő kivégzés híve volt. Érdekes módon Sztálin ragasz-
kodott a tárgyaláshoz, annak ellenére, hogy az angolok jogi kételyeket fogal-
maztak meg. Ezt követően a Londoni Charta (1945) meghirdette a későbbi 
felelősségre vonásokat, amivel eljárásjogi alapot teremtettek a majdani perek-
nek. Ugyanakkor az anyagi jogi alapot éppen Radbruch alapján a Nürnbergi 
Alapelvek (Nuremberg principles) szolgáltatták, a következők szerint: 

I. elv: Aki olyan cselekményt követ el, amely a nemzetközi jog szerint 
bűncselekménynek minősül, az felelős érte és büntethető. 

II. elv: Az a tény, hogy a nemzeti jog nem szab ki büntetést olyan cselekmé-
nyért, amely a nemzetközi jog alapján bűncselekménynek minősül, nem men-
tesíti a cselekményt elkövető személyt a nemzetközi jog szerinti felelősség alól.  

III. elv: Az a tény, hogy az a személy, aki a nemzetközi jog szerint bűn-
cselekménynek minősülő cselekményt követett el, államfőként vagy felelős 
kormány-tisztviselőként járt el, nem mentesül a nemzetközi jog szerinti fele-
lősség alól. 

IV. elv: Az a tény, hogy egy személy a kormánya vagy felettesének utasí-
tása alapján cselekedett, nem jelenti azt, hogy nem mentesíti őt a nemzetközi 
jog szerinti felelősség alól, feltéve, hogy ténylegesen erkölcsi döntést (moral 
choice) hozhatott volna. 

V. elv: A nemzetközi jog szerinti bűncselekménnyel vádolt személynek 
joga van a tények alapján lefolytatott tisztességes eljáráshoz. 

VI. elv: Az alább felsorolt bűncselekmények a nemzetközi jog szerint bűn-
cselekményként büntetendők:  

- béke elleni bűntett, 
- háborús bűntett, 
- emberiség ellenes bűntett. 



 

 

 

77

VII. elv: A béke elleni bűncselekmény, háborús bűncselekmény vagy a 
béke elleni bűncselekmény elkövetésében való bűnrészesség ugyancsak bün-
tetendő. 
      

     Azaz a náci bírók hiába hivatkoztak arra, hogy ők csak pozitív jogszabályok 
jogalkalmazói voltak, ez a védekezés a fentiek alapján nem állt meg. Ahogy az 
ítélet tartalmazza: „Egyszerű gyilkosság vagy egyedi atrocitások nem képezik 
a vád alapját. A vádlottakat olyan felmérhetetlen bűncselekményekkel vádol-
ják, hogy ehhez képest a bűncselekmények puszta esetei jelenték-telennek 
tűnnek. A vád röviden: tudatos részvétel a kegyetlenség és igazságtalanság 
(Kiem. – GyZ) országos és kormány által szervezett rendszerében, valamint a 
háború és az emberiesség törvényeinek megsértése, amelyet az igazságosság 
nevében követtek el az Igazságügyi Minisztérium segítségével. A gyilkos tőrét 
a bíró köntöse alatt rejtették el. (Der Dolch des Mörders war unter der Robe 
des Richters verborgen)”13. Vagyis a jogászok valahol sokkal inkább bűnösök, 
mint a konkrét elkövetők, hiszen a törvényesített törvénytelenség rendszerét, 
amelyben aztán a rémtettek megtörténtek, ők hozták létre, ők működtették. 
Hogy később sem tette ezt magáévá mindenki, azt jól mutatja – ahogy Hannah 
Arendt írja –: azért az eléggé beszédes, hogy a náci hatalomátvétel után lelkesen 
tevékenykedő bírák (nagyjából 5 000 fő) közül mindössze 140 bírót és ügyészt 
bocsájtott el az Adenauer kormány, és azokat is csak az Eichmann per hatására.14 

 

 
     
     Mint látható, a tételes, az írott jog konkurál az íratlan joggal, amely gyakor-
latilag nem más, mint az erkölcsi, mélyebb és a common sense-re alapozott 
természetjogi szabályrendszer összessége. Ez, láttuk, görög és római jogi gyö-
kerekkel rendelkezik. Ám úgy is fogalmazhatnánk: a legalitás elve konkurál a 

 
13 Urteil im Nürnberger Juristenprozess, In. BA, All. Proz. 1, XVII, S1 56. 
14  H. Arendt: Eichmann Jeruzsálemben. Ford. Mesés Péter, Pató Attila, Budapest, 

Osiris, 2001. 26. 



 

 

 

78 

moralitással. A jog az erkölccsel. A kettő ugyan metszi egymást, de nem azo-
nos. Az erkölcs fundamentálisabb, hisz abból alakul ki a jog azzal, hogy kény-
szerítő eszköz kerül mögéje (fas, mos, ill. ius – ismert formulája a római jogban). 
Ebből tehát az következik, hogy az erkölcsi norma nem egyszerű szabályrend-
szer, amely mögé hol odaáll a szuverén, hol elmegy pihenni. Az erkölcs ennél 
fontosabb bázis, főként abban az esetben, amikor nincs tételes jogi norma a 
„törvényesített törvényszegés” ellen (erre volt példa a bírók pere), vagy amikor 
olyan általános normát kell alkotni (legyen az egy alkotmány vagy mondjuk az 
Emberi Jogok Egyetemes Nyilatkozata), amely közvetlenül tételes jogi normá-
ból nem következik. Azaz kantiánusként feltételezzük, hogy létezik egy általá-
nos erkölcsi törvény, amely semmiből sem következik, hanem létezését feltéte-
leznünk kell (muss), és amelyből mindez levezethető. Ha nem így lenne, akkor 
igaza lenne Marquis de Sade-nak, aki a következőket mondja: „mivel tökélet-
lenül felépített, rossz világunkban jó és rossz azonos számban található, az 
egyensúly fenntartása végett igen fontos, hogy ugyanannyian legyenek a jók, 
mint a rosszak, következésképp magasabb szempontból édes mindegy, hogy 
ki-ki jó-e vagy rossz.”15 Ebben a szellemes és roppant cinikus eszmefuttatást 
éppen csak az előbbiek alapján cáfolhatjuk.   
     Mi ebből a tanulság? Egy korrupt vagy a nemzetközi normákkal szembeni 
törvénykezés esetében a bírónak (jogalkalmazónak) komolyan át kell gondol-
nia a felelősségét. Ha feladja a függetlenségét, enged egy külső akaratnak, azért 
igenis felelősségre vonható, nem lehet a felelősség alól azzal kibújni, hogy ő 
„csak” jogot alkalmaz, annak tartalma, vagy éppen a nyomásnak engedés, nem 
rajta múlik. A bíróval (ügyésszel) szemben senki nem fogalmazhat meg jogon 
kívüli elvárást, jog formájáéba öltöztetett jogtalanság betartatását, és egyben 
köteles cselekedeteit a jognál tágabb mérce, a természetjog alá helyezni. A 
primer szervilizmus minden ilyen és hasonló rendszerben csak rövidtávon 
kifizetődő. A III. Birodalom bíráinak esete mindezt jól mutatja.  
 

*   *   * 
 

     Képletesen szólva, lehet választani: Freisler vagy Radbruch. (De akár Carl 
Schmittet is ide sorolhatjuk.) Kortársak voltak, mindkettő jogász, az egyik 
cégéres gazember lett, a másik meghatározó gondolkodó. Tegyük hozzá: Freisler 
doktor nem került társai mellé a vádlottak padjára. Aki hisz az isteni igazság-
szolgáltatásban, az meg is nyugodhat: Berlin bombázásakor egy gerenda 
csapta agyon. Talán célszerű lenne minden bírónak és nem bírónak, különösen 
politikusnak, aki törvényekbe öltözteti a törvénytelenséget, egy képzeletbeli 
gerendát a saját feje fölé odagondolni: „Freisler” felirattal. És hozzávenni a 
radbruchi formulát. Mert Kantnak mélyen igaza van: a legalitás nem elegen-
dő. A moralitás nélkül a törvény üres lesz, és könnyen önkényessé válik. 

 
15 Marquis de Sade: Justine, avagy az erény meghurcoltatása. Európa, Budapest, 1989. 6. 



 

 

 

79

FELELŐSSÉG AZ IGAZSÁGÉRT 

VERESS KÁROLY 

„Az emberlét azt jelenti, hogy úgy élünk, 
mintha nem csupán egyike volnánk a 
létezőknek. […] Felelősségem átháríthatatlan, 
helyettesítésemről senki sem gondoskodhat. 
Felelősség az, ami kizárólag rám hárul, és amit 
emberként nem háríthatok el. E teher a kivált-
ságos létező legfőbb méltósága.” (E. Lévinas)1 

1. 

öbb mint tíz évvel ezelőtt részletes tanulmányt írtam A felelősség mint 
kérdés címmel.2 Az abban kifejtetteket nem áll szándékomban meg-
ismételni, inkább a gondolatmenetet folytatva, a felelősségproblémá-

nak egy hermeneutikai szempontból releváns további aspektusára szeretném 
ráirányítani a figyelmet. Az előzőekben felvázolt álláspontommal összhang-
ban, a felelősséget nem tárgyi/személyi meghatározottságú elköteleződésként 
(valamiért/valakiért való felelősség) vizsgálom és nem tekintem egy sajátosan 
etikai kérdésnek. 

A felelősség kérdése alapvető emberi létmeghatározottságként érdekel. A 
kérdés legtágabb vonatkozásban úgy tevődik fel, hogy lehetséges-e egyáltalán 
felelősség nélküli/felelősségtől mentes emberi lét? Amikor felelősség válla-
lásról beszélünk (igen gyakran és többnyire morális hangsúllyal) nemcsak egy 
tárgyi irányultságot kölcsönzünk a felelősségnek, hanem a nem-vállalás lehe-
tőségét is hozzágondoljuk. Olyan beszédmód ez, amely a felelősséget külön-
választja az emberi léttől, kívül helyezi rajta, és mintegy külső adottságként 
rendeli hozzá. Ennek szellemében beszélünk a felelősségről mint létállapotról 
(felelősnek lenni), vagy mint tudatállapotról (felelősnek tudni magam), vagy 
mint normatív adottságról (felelőséggel bírni). Hermeneutikai nézőpontból 
viszont sokkal inkább benne állunk a felelősségben (mintsem felvállaljuk azt), 
mint olyasmiben, ami mindenkor hozzátartozik az emberi valónkhoz, a lét 

 
1 Emmanuel Lévinas: Az arc mezítelensége. Emmanuel Lévinasszal beszélget Philippe 

Nemo. Ford. Mártonffy Marcell. Műhely (Győr) 1994. 1., 7. 
2 Lásd Veress Károly: A felelősség mint kérdés. In. uő: Lehet-e másként élni? Életgya-

korlati kérdések. Korunk Komp-Press, Kolozsvár, 2016. 75-101; Idea és tapasztalat 
határán. (Lábjegyzeteim Platónhoz). Egyetemi Műhely Kiadó, Bolyai Társaság, 
Kolozsvár, Magyar Filozófiai Társaság, Budapest-Szeged, 2020. 149-168. 

T



 

 

 

80 

emberi minőségének a megvalósulásaként és kifejeződéseként. Adott esetben 
a felelőtlen emberi megnyilvánulás nem egy többé-kevésbé bocsánatos bűn, 
mely helyrehozható egy újabb felelős aktussal, hanem az emberi létminőség 
pótolhatatlan vesztesége, ami nem korrigálható semmilyen morális mentesítő 
aktussal. Ez arra vall, hogy a felelősség alapvető értelme szerint nem szűkít-
hető le a moralitás szférájára; messzemenően túlterjed azon az átfogó emberi 
létmeghatározottság irányába. 

Talán helyesebben fogalmazunk, amikor azt mondjuk, hogy felelősséggel 
tartozunk. Konkrét szituációban ennek is van egy irányultsága: felelősséggel 
tartozunk valakinek valamiért; avagy valami iránt. Az is beleértődik ebbe, 
hogy a leginkább magunknak tartozunk felelősséggel azért, hogy adott eset-
ben így vagy úgy történnek a dolgok. A felelősség mint tartozás éppen ezt fejezi 
ki: az adott történés hozzánk (is) tartozik, saját emberi létállapotunkkal össze-
tartozik, benne állunk, semmiképpen sem vonhatjuk ki magunkat belőle az em-
beri veszteség kockázata nélkül. E tartozás révén alakul úgy, hogy a felelősség-
ben osztozunk (is) másokkal, mindazokkal, akikkel együtt állunk benne az 
adott szituációban. S ez az osztozás, amely a tartozás megosztása is egyben, 
az egymásnak (is) való tartozás jegyében, jelenti voltaképpen azt az összekötő 
kapcsot, amely révén a másikkal, a másokkal való együttlét tényleges megha-
tározottságot és tartalmat nyer. Azokkal tartozunk össze ténylegesen és alko-
tunk egy emberi közösséget, akik iránt felelősséggel tartozunk, s akikkel ebben 
a felelősségben osztozunk. Nemcsak önnön emberi létemet nem vonhatom ki 
semmilyen módon a felelősség horizontjából, de a másikhoz való viszonyom is 
csak ezen a horizonton belül nyerhet autentikus jelleget és értelmet. A hozzá-
tartozás struktúrája hordozza tehát az emberi valónk ama belső megformált-
ságát, amely alapján az emberi lét és a felelősség szétválaszthatatlanul egy-
máshoz tartozik.3 

2. 

Az emberi lét és felelősség egymáshoz tartozásának központi elemét az 
igazsághoz való viszony alkotja. Ez a viszony nem tárgyi jellegű, mivel az igaz-
ság soha nem a felelősség tárgya, sokkal inkább a megvalósulási módja. Az 
igazság az, ami létünkben ténylegesen felelőssé tesz. 

Manapság az igazság kérdése mindinkább háttérbe szorul. A sokféleségek 
és megosztottságok korszakában, a mai posztmodern állapotban egyre több jel 

 
3 A hozzátartozás struktúrájáról lásd bővebben: Veress Károly: A hozzátartozás mint 

alapstruktúra. In. Uő. (Szerk.): A hozzátartozás struktúrái. Hermeneutikai és 
alkalmazott filozófiai kutatások. Egyetemi Műhely, Bolyai Társaság, Kolozsvár, 
2010. 41-70; Uő.: Ami megtörténik velünk. Hermeneutikai tanulmányok. Pro 
Philosophia, Egyetemi Műhely, Bolyai Társaság, Kolozsvár, 2014. 63-100. 



 

 

 

81

utal arra, hogy nem rendelkezünk az egyetlen és átfogó igazsággal, a (nagybe-
tűs) „Igazsággal”. Az igazság valójában nem is olyasmi, amivel „rendelkezhet-
nénk”, amit „birtokolni” lehetne, amit meg lehetne szerezni vagy el lehetne 
veszíteni. Az igazság inkább rejtőzködni szeret, a háttérben marad a maga át-
tetszőségében, megfoghatatlanságában. Már Nietzsche és Heidegger is észre-
vételezte, hogy az igazság fennkölt, de elkoptatott, értelemvesztett szóvá vált.4 
A mai konkrét gyakorlati élethelyzetekben mindinkább az a benyomás keltő-
dik, hogy az igazságra való vonatkoztatás nélkül is sikeresen meg lehet élni. 
Elégségeseknek tűnnek az olyan igazságpótlékok, mint például a különféle 
ideológiák. Ezek rájátszanak az igazság sokszínűségére és kijátsszák az igazság 
eredendő pluralitását. A másik oldalon a mai tudomány módszereszménye is 
hasonló irányultságot követ, amikor a megalapozási eljárásokat favorizálja az 
igazsággal szemben, és kiszorítja az igazságot az episztemológiai törekvések 
fókuszából. Olybá tűnik, mintha egyfajta igazságfelejtésben próbálnánk élni. 

Mindazonáltal az igazság mégsem tűnik el az életünkből, bármennyire is 
kedvezőtlenné váljanak az érvényesüléséhez szükséges feltételek. Valójában a 
mindenféle érdekek, látszatok, pótlékok, szimulákrumok és divatok jövése-
menése közepette egyedül az igazság az, ami maradandónak mutatkozik, 
állandóságot teremt és bizonyosságot nyújt. 

A filozófiai hermeneutika mondhatni rehabilitálja az igazságkérdést és 
egyszersmind kiterjeszti annak hatókörét a szaktudományos igazságkoncep-
ciókon túlra, a művészetekben, vallásban, politikában, erkölcsi cselekedetek-
ben, történelemben fellelhető igazságtapasztalatok irányába. Ennek meg-
értéséhez lépjünk vissza egy pillantás erejéig Platón barlanghasonlatához, 
illetve annak heideggeri interpretációjához. 

3. 

Heidegger úgy véli, hogy az Állam barlanghasonlata,5 bár Platón hozzáfű-
zött magyarázata szerint a paideiáról szól, valójában az alétheia lényegét és 
ennek változásait mutatja be. Eképpen feltárul az alapvető kapcsolat a létező-
höz, mégpedig az „inkább létezőhöz” való „odafordulás” és az igazság között. 
Az odafordulás az ember lényegét érinti, s a „képzés” formáját öltő hosszas 
gyakorlási folyamatot feltételez. 

Ennek elgondolása során Heidegger az igazság és a valóság eredendő 
egymáshoz tartozásából indul ki. Elemi szinten igazságon azt érti, „ami igazzá 

 
4 Vö. M. Heidegger: Az igazság lényegéről. In. uő: Útjelzők. Osiris, Budapest, 2003. 174. 
5 Lásd Platón: Állam. Ford. Szabó Miklós. In. Összes művei. Második kötet. Európa, 

Budapest, 1984. 514a-518c. 455-462. 



 

 

 

82 

teszi az igazat”,6 ami „az igaz lényege”.7 Ezáltal az episztemológiai igazság-
kérdést Heidegger visszafordítja az eredendő ontológiai értelméhez: „Az igaz-
ság eredendően nem az állításban honol”;8 „Az igaz a valóságos.”9 Ennek je-
gyében az igazságot Heidegger a valóság elrejtetlenségeként fogja fel, szerves 
összetartozásban a szabadsággal. Az igazság a felszabadulásban (kiszabadu-
lásban) levő létező létmódja a nyitottságban; a létező szabad „lenni hagyása”, 
szabad feltárulása akként, ami (a maga tulajdonképpeni valójában). Ez több 
lépést és fokozatot feltételező történésként megy végbe, amit Platón barlang-
hasonlata jól illusztrál. 

Az alapvető platóni kérdés úgy tevődik fel: mi a valóság és mik a létezők? 
A leláncolt emberek a barlangban megjelenő árnyakat tekintik létezőnek. Fog-
ságukból megszabadulva az emberek a tűz fényében megjelenő dolgokat fog-
ják fel létezőkként; azaz a létezőket a maguk közvetlen megtapasztalható-
ságában, sajátszerű megmutatkozásában. Az igazság ebben a vonatkozásban 
a dolgok elrejtetlensége, mondhatni önmagasága lesz. Kikerülve a napfényre 
‒ újabb lépésként ‒ már az tárul fel, amit a dolgok közvetlen megmutatko-
zásaként tapasztalt elrejtetlenség elrejt: a létezők tulajdonképpeni volta válik 
beláthatóvá, a közvetlen megmutatkozás sajátszerűségében kirajzolódó kiné-
zete, eidosza. Valami mint „valami” (s egyben mint bármi egyébtől, más-
milyenségtől különböző) tárul fel. A létezők „igazsága” itt már nem közvetlen 
elrejtetlenségként, hanem az elrejtetlenben felfedett kinézetként, ideaként 
mutatkozik meg. 

Heidegger ebben az összefüggésben irányítja rá a figyelmet az igazság és 
felelősség szoros összetartozására. Amennyiben az igazság a tulajdonképpeni 
létező feltárultsága, a létezővel szembeni felelős emberi megnyilvánulás az 
igazság kinyilvánításaként történik. A felelősség tényleges lényege és értelme 
a felfedettséget felmutató folytonos igazmondásban, a felfedett igazság 
választása és megtartása melletti elkötelezettségben rejlik. Általa lesz az 
„igaz” az igazság lényege, s a tulajdonképpeni létező ‒ amely önnön kinézetén 
hordozza és mutatja fel ezt ‒ az „igaz” helye. A felelősség minden további 
módozata a létezőhöz való ilyetén hozzáálláson alapul. 

Platónnál azonban a mozgás két irányú: nemcsak az elrejtetlenség fokoza-
taiban való előrehaladásként meg végbe, hanem a barlangba való visszatérés-
ként is, vagyis a tiszta kinézetként felfedett ideától visszavezető mozgásként a 
létezők valós tapasztalataként megélt világhoz. Ebben az összefüggésben a 

 
6 Uo. 
7 M. Heidegger: A műalkotás eredete. Ford. Bacsó Béla. Európa, Budapest, 1988. 80. 
8 M. Heidegger: Az igazság lényegéről. 180. 
9 Uo. 174. 



 

 

 

83

létezők léte a már felfedett igazságuk vonatkozásában tárul fel; a valós léte-
zésük a felfedettségként megragadott igazságuknak való megfelelésen múlik. 
Ily módon a barlangba való visszatérés egyúttal áttérést is jelent a kezdeti el-
rejtetlenségként, majd a létező lényegi felfedettségeként értett „igazság” ere-
deti értelméről egy megváltozott értelmére: az orthotészként, vagy helyesség-
ként, a megfelelés mértékeként felfogott igazságra. Az orthotész magára veszi 
az alétheia eredendő megismerési funkcióját, a létező felfedettségének a meg-
ragadását. De itt most a felfedettség a dolognak az ideához való hasonlóságát, 
benne való részesedését jelenti. Az igazság tehát megfeleléssé válik: a dolog 
meg kell, hogy feleljen az ideájának. E megfelelés mértékét fedi fel az „igaz”. 
Továbbá, ezen az alapon a dologra vonatkozó kijelentés meg kell, hogy feleljen 
magának a dolognak. A megfelelés mértéke lesz az igazság lényege, s a dolog-
hoz való emberi tapasztalati viszony lesz az „igaz” helye. Ezzel egyidőben a 
tényleges igazság ‒ ontológiai értelemben ‒ kívül kerül a megélt emberi tapasz-
talat körén. Az igazság a felfedettség közvetlenségéből visszalép a tapasztalati 
viszony hátterébe. A tapasztaló ember az autentikus létet az igazságban meg-
alapozottnak tudja, s ezért folyamatosan törekszik az igazságra, anélkül, hogy 
valaha is hozzáférne az igazság közvetlen teljességéhez. Az igazmondás (konk-
rét, egyedi) gesztusaiban hívja életre az igazat, s a tapasztalati világát igyekszik 
(történetileg) olyanná formálni, hogy részesüljön az igazságban.  

A folytonos igazmondás formáját öltő felelősség itt az idea és a létező, a szó 
és a dolog közötti megfelelés normája melletti emberi elköteleződésként ragad-
ható meg. 

4. 

Az európai gondolkodási hagyományban az igazság döntően megfelelés-
ként, megegyezésként jelenik meg. Ily módon megváltozik az igazsághoz való 
emberi viszony, s ezzel a felelősség mibenlétének a megváltozása is együtt jár. 
Ebben az összefüggésben körvonalazódik a felelősségnek az a konkrét helyzet-
hez és vállaláshoz kötött módja, ami mentén aztán később a meghatározott 
felelősségfogalmak kibontakoznak. Mivel az igazság átkerül a dologból a do-
logról való kijelentésbe, a hiteles (valós) valóság felfedése iránti felelősség 
átváltozik az ideának való megfelelés iránti felelősséggé. Itt már nem a létező 
valós létének a felfedése a tét, hanem az idea iránti hűség, az ideának való 
megfelelés mértéke. Ez már az idea feltárásában jártas, erre kiképzett ember 
egyfajta „szakmai” felelősségét feltételezi.  

Ennélfogva az igazság iránti felelősség emberi tétje éppen a megfelelés 
természetében, s az igazságra nézve az ebből adódó kockázatokban gyökerezik.  



 

 

 

84

A megfelelés egyrészt magával hozza az igazság korrelátumként való téte-
lezésének a lehetőségét. Az igazság az emberi tapasztalati reláció másik ele-
mévé fokozódik le, s mint ilyen tárgyiasíthatóvá válik, megszerezhetőként, bir-
tokba vehetőként, uralhatóként, vagy éppenséggel elfedhetőként, manipulál-
hatóként tűnik fel. Mindez olyan ontológiai feltételek között alakul, melyek 
mentén a létező eidoszaként fennálló igazság létmódját a korrelatív tárgyi 
igazság tartalmához képest a visszafogottság, visszatartottság jellemzi.  

A megfelelés másrészt magában hordozza a „lenni hagyás” csapdáit. Mikor/ 
miként valósul meg a felelős emberi megismerés? Akkor, amikor az igazság 
jegyében birtokba veszi a dolgokat és a maga szubjektív, önző emberi mértéke 
szerint ‒ a velük való „rendelkezés” értelmében ‒ alakítja és használja fel azokat? 
Vagy akkor, amikor ‒ heideggeri értelemben ‒ szabadon lenni hagyja a dolgo-
kat a maguk feltárt objektív létállapotában? Vagyis inkább akkor, amikor a 
tiszta objektivitással a tiszta szubjektivitás lép korrelációba; akkor, amikor az 
igazságra jellemző visszafogottság, visszatartottság mértékéhez illeszkedő 
emberi visszafogottság, visszatartottság lép viszonyba az igazsággal? Ilyenkor 
az emberi tapasztalat igazságban való részesedésének mértéke méri ki tényle-
gesen az igazságért való emberi felelősség mértékét. 

5. 

Platónnál/Heideggernél tehát az igazság két különböző kontextusban érvé-
nyesülő kétféle értelme körvonalazódik: egyrészt a tiszta elrejtetlenség, más-
részt a tiszta megfelelés. Ennek megfelelően a szerepkörök is differenciálódnak. 
Jól elkülönülni látszik egyfelől a tudós/kutató, másfelől az ún. értelmiségi 
szerepköre. Az igazsághoz való közelítés/közeledés mindkét vonatkozásban 
különleges kiképzést/képzettséget feltételez; a képzettek kiváltsága lehet. Ám 
ez más-más módon érvényesül a kutató és az értelmiségi esetében. A kutató 
törekvése a dologtól az ideához való eljutásra, annak felfedésére irányul. Követ-
kezésképpen őt közvetlenül nem terheli a létező sorsa iránti felelősség. Ez sok-
kal inkább az értelmiségire hárul; hagyományosan ő a létező sorsa iránti fele-
lősség hordozója. Míg a kutató emberi méltósága a megismerés kiváltságában, 
az értelmiségi emberi méltósága a felelősség kiváltságában alapozódik meg.  

A platóni/heideggeri megközelítésben az értelmiségi felelőssége azért nyer 
privilegizált státuszt, mivel nem a létező valóságának a felfedő feltárása mód-
ján teljesül, hanem a létezőnek az ideájához való közelítése, az annak való meg-
feleltetése módján. Más szóval, az értelmiséginek a létező iránti gondozó/gon-
doskodó attitűdje nem a „lenni hagyás” módján érvényesül, hanem a létező 
létmódjába való átformáló beavatkozás, az ideának való megfelelővé tétel vo-
natkozásában. A létezőkhöz viszonyuló értelmiségi magatartás nem véletlenül 



 

 

 

85

vonja magára olykor a gyanút, hogy elárulja az igazságot, s különféle ideo-
logikus szándékok érvényesítése útján próbálja manipulálni a létezőt.  

Ily módon az igazság és a felelősség egyre távolabb kerül egymástól, s szem 
elől tévesztődik az, hogy a felelősség lényege és értelme szerint elsődlegesen 
mindig is az igazságért való felelősség. 

6. 

Ezidáig azt az elgondolást követtük, hogy amennyiben a felelősség defi-
níciószerűen az igazság lényegéhez kötött, akkor ez utóbbit kell feltárni ahhoz, 
hogy eljuthassunk a felelősség hiteles fogalmához. A barlangba való visszaté-
rés gondolati útján viszont arra az eredményre jutottunk, hogy az igazságtól a 
felelősséghez már nem a létező igazságának a felfedésére irányuló törekvés 
mentén vezet az út. Az igazság iránti felelősségről fokozatosan leválik, és ki-
marad belőle a létező valósága iránti felelősség: a gondozás, a gondoskodás, a 
valóságnak az igazsághoz juttatása/segítése gesztusai. Mai világunkban sokkal 
inkább a valóság és az idea egymáson kívül kerülését, eltávolodását, merev 
szembenállását észleljük. A képzés az idea feltárásának, illetve a megfelelés 
feltételei biztosításának a képességére, annak a kiképzésére irányul. A felelős-
ség pedig, mint az idea iránti (el)kötelezettség teljesítésével járó feladat, nyo-
masztó tehertételként merül fel. A dolog maga mindinkább külsődlegesen, 
logikai és normatív elvek mentén kerül kapcsolatba az ideájával. Eközben a 
valóság a maga igazságában átváltozatlan, felfedetlen marad.  

Ám az előbbi útirány meg is kérdőjelezhető. Kérdés: csakis az igazság lé-
nyegétől juthatunk-e el a felelősség fogalmához? Vagy fordítva is bejárható ez 
az út: az igazság mibenléte és értelme éppen az iránta való felelősség vonatko-
zásában bontakoztatható ki ténylegesen? 

Platónnál erre a (meg)fordított útirányra is találunk eligazítást. A Szókra-
tész védőbeszédében a felelősség kérdése látszólag fel sem merül, a szó maga 
is alig egyszer-kétszer fordul elő. Ám Szókratész első pillanattól egyértelműen 
és következetesen hangoztatja a vádlói felé, hogy őt azért tekintik félelmetes 
szónoknak, mert „igazat mond”; mivel egyedül az igazmondás a szónok eré-
nye; ezért tőle csakis az igazságot fogják hallani.10 Szókratész ez esetben nem 
valamiféle (morális) kötelességet teljesítve jár el, hanem a valóságot akarja a 
maga igazságához juttatni, ami itt nem az ideához való közelítést jelenti, ha-
nem a valós történés felfedésére, és a valóságot eltorzító vádak, félreértések, 
helytelen értelmezések kiküszöbölésére irányul. Feltételeket próbál teremteni 
ahhoz, hogy a valóság a maga igazságával táruljon fel ‒ azaz igazságként, mely 

 
10 Platón: Szókratész védőbeszéde. Ford. Devecseri Gábor. In. Összes művei. Első kötet. 

Európa, Budapest, 1984. 17b, c; 18a. 401, 402. 



 

 

 

86

a valóság maga. Szókratész eljárása segítségnyújtás az igazságnak, felelős 
hozzáállás az igazság ügyéhez, amit a legtöbbre becsül. „Az igazságnak segítek” ‒ 
mondja,11 s ez az eljárás a platóni dialógusok egyik bevett gyakorlatát és fontos 
strukturális elvét idézi, a „segítségnyújtást a logosznak”.12 A körülményekkel 
kapcsolatos igazmondás következetes gyakorlása, a nézeteivel és magatartásával 
kapcsolatos helyes értelmezési szempontok megerősítése újabb tisztázó, meg-
világító erejű érvekkel olyan eljárás, melynek folytán az igazságnak a vádlóival 
együtt közösen felismerhető belátásként kell kiképződnie, megtörténnie. Szók-
ratész korántsem valami kész igazságot akar elfogadtatni a vádlóival, mivel ő 
maga sem rendelkezik előzetesen ilyesmivel. De felelős hozzáállást tanúsít, s 
ugyanezt igényli a partnereitől is, annak céljából, hogy a különféle hazugságok, 
félreértések, helytelen értelmezések által elzárt, elfedett valóság felfedődhes-
sen, igazágként felszínre kerülhessen és (be)láthatóvá válhasson. Ehhez az 
igazság mibenlétéhez való hozzáállásnak kell megváltoznia, felelős, elkötele-
zett hozzáállássá kell válnia. Ez olyan (át)változás, ami nem csak a résztvevők 
szűkebben vett magatartását érinti, hanem a tapasztalati szituáció erővonalai-
nak a megváltozását is; annak a tapasztalati közegnek az átalakulását, amely 
az igazság eltorzítását, kiforgatását favorizálja. Egyszóval az igazság tapasz-
talatának mint tapasztalati történésnek kell átalakulnia. Addig, amíg a tapasz-
talati valóság, melyben élnek, átváltozatlan, nincs mód az igazság felfedésére.  

7. 

Szókratész eljárása arra hívja fel a figyelmet, hogy az igazság és a felelősség 
összetartozása nemcsak a kiváltságosok ügye, hanem olyasmi, ami minden 
konkrét tapasztalati szituációban felmerül. A barlangba való visszatérés 
mozzanata is voltaképpen erre utal, mivel megnyitja a valóság elmozdulási 
útját az igazság felé. Ez olyan történési folyamat, melynek megvilágítása leg-
inkább a hermeneutika ügye. Ebben a megközelítésben tárul fel, hogy az igaz-
ság érvényesülése, pontosabban a valóság elmozdulása az igazság irányába az 
emberi hozzáálláson múlik, emberi aktivitást, felelős emberi beavatkozást 
igényel: igazmondást, az igazság tényleges kimondását.  

A hermeneutikai szemlélet a megfelelés motívumát átvezeti az emberi 
valótól elvonatkoztatható absztrakt megfelelésről, korrespondenciáról vagy 
adekvációról a hatásösszefüggéseket mozgósító emberi aktivitásra. Valóság és 
igazság egymáshoz tartozása az emberi aktivitásban történésszerűvé válik. 
Igazságtörténés, melyben az ember benne áll, amely önnön léttörténésével együtt 

 
11 Uo. 32d. 426. 
12  Thomas A. Szlezák: Hogyan olvassunk Platónt? Ford. Lautner Péter. Atlantisz, 

Budapest, 2000. 72. 



 

 

 

87

történik, s abból nem vonhatja ki magát. Az emberi aktivitás az, ami középen 
áll az idea, az absztrakt és általános érvényű igazság, valamint a valós tapasz-
talat konkréciója között. Ez a köztesség mint alapvető emberi szituáció a fele-
lősség alapszituációja, s mint ilyen: hermeneutikai szituáció. A felelősség 
hermeneutikai szituációjában a valóságnak a maga igazságához juttatása és az 
igazságnak a maga valóságához juttatása az emberi hozzáálláson és aktivi-
táson múlik. Mindaz, ami e hatásösszefüggésként történik ‒ a valóságnak 
igazságként való megnyitása, és az igazságnak valóságként való felnyitása ‒ az 
emberen számon kérhető. S az ember számon is kéri önmagán. 

Hermeneutikai szempontból tekintve ez az emberi „beavatkozás”, ponto-
sabban részvétel valóság és igazság egymásra nyíló történésében mindig inter-
pretatív jellegű teljesítmény. Ennek megértéséhez irányadónak bizonyulnak 
L. Pareysonnak az interpretációval kapcsolatos nézetei. Egy konkrét tapasz-
talati szituáció összefüggésében „az igazság egyedüli adekvát megismerése az 
interpretáció” ‒ véli L. Pareyson.13 Tapasztalati téren az igazság „soha nem 
jelenik meg saját maga által meghatározottan”, olyan formában, melyben „egyet-
lenként és mint végleges ismerhető fel”, hanem mindig is a konkrét tapasz-
talati szituáció sajátosságai által behatárolt megfogalmazásaiban, kimondá-
saiban; „az igazság és annak megfogalmazása nem válhat el egymástól”.14 Egy 
adott helyzetben az igazság éppen ez a megfogalmazás mint interpretáció. „Az 
igazság interpretációként való megformálása ‒ mondja Pareyson ‒ maga az 
igazság s nem attól eltérő valami.”15 Tehát az igazság és a megfogalmazása 
közötti viszony interpretatív természetű.16 Pareyson szerint ez voltaképpen azt 
jelenti, hogy az önmagában kimeríthetetlen igazság az adott konkrét tapasz-
talati szituáció sajátosságaival, meghatározottságaival összetartozó módon 
valósul meg és fejeződik ki. Más szóval, az igazsághoz szervesen hozzátartozik 
az értelmezés személyessége és a szituáció sajátossága, s ez az egymáshoz 
tartozás biztosítja az igazság érvényre jutását. 

8. 

E perspektívaváltással a felelősség és igazság viszonya is új megvilágításba 
kerül. Az értelmezések közötti individuális különbségek és az egyéni felelős-
ségek strukturális meghatározottsága azzal jár, hogy bár mindegyik értelme-
zési szituáció csakis önnön értelemhorizontján belül ítélhető meg, ez mégsem 

 
13 Luigi Pareyson: Az interpretáció eredendő volta. Ford. Kaposi Márton. Athenaeum. 

Olasz filozófiai hermeneutika. 1992. I. kötet, 2. füzet. 119. 
14 Uo. 122., 123. 
15 Uo. 125. 
16 Vö. uo. 141. 



 

 

 

88

jelent valamiféle relativizmust, illetve szabályozatlanságot vagy értelmetlen-
séget. A konkrét valóság tapasztalati horizontjának és igazsághorizontjának az 
egymásba játszásából megnyíló értelemösszefüggés adja meg a felelősség 
mértékét, értelmét és értékét. Ehhez képest nincs olyan felettes emberi ins-
tancia, amely kívülről ítélhetné meg a felelősség mértékét és teljesítésének/ 
teljesülésének a módját. Voltaképpen egyetlen „instancia” van, amely meg-
szabhatja a felelősség módját és irányait, s kijelölheti a határait: ez pedig ‒ a 
hermeneutika nyelvén szólva ‒ „a dolog maga”. Vagyis a képződmény, amely 
valóság és igazság egymáshoz tartozásának a végbemenéseként az adott 
konkrét szituációban éppen képződik. 

Ezzel a „képződménnyé való átváltozás” gadameri gondolatára utalunk, 
melyet H.-G. Gadamer a műalkotás tapasztalata kapcsán fejt ki. Minden újabb 
értelmezési/megértési/befogadási aktus során a mű újabb és újabb igazság-
történésbe vonódik be, s minden újabb megértési mozzanatban a valóság kép-
ződménnyé való átváltozása újból megtörténik. „Az átváltozás igazzá változás” 
‒ mondja Gadamer ‒ melynek során „láthatóvá válik az, ami van”, s „mindenki 
felismeri rajta: így van ez”.17 A képződményként létezők „igazsága” már nem 
az elrejtetlenség közvetlenségeként ‒ a valóság átváltozatlanjaként18 ‒, hanem 
az elrejtetlenen felfedett kinézetként, ideaként tárul fel. Az önnön valós kiné-
zetét felfedő valóság maga változik át ideává. Az idea többé nem valóságon 
kívüli vagy éppenséggel feletti, hanem az igazságként felfedődő valóság maga.  

Ebben a hermeneutikai perspektívában a megfelelés kiemelődik a létező és 
az idea, a dolog és a szó korrelatív, tárgyiasító és külsődleges viszonyából és 
magába a dologba helyeződik. Nem lesz más értelme, mint a létező megfelelése 
önnön valós mivoltának, kinézetének, eidoszának, azaz igazságának. Herme-
neutikai értelemben a megfelelés a maga barlangbeli visszaútját is bejárja a 
felfedettségben való kiteljesedés irányába. Így válik a létezőn belül helyet nyerő 
„igaz” az igazság teljességének/teljesülésének a mértékévé. A képződményben 
a két igazságmódusz, az igazság mint felfedettség és az igazság mint megfele-
lés, a létező valósságában összeér, egymásba fonódik és többé nem válik szét. 

A képződménnyé való átváltozás a felelősség terén is átváltozással jár. A 
felelősség az igazságért hermeneutikailag nem jelent mást, mint felelősséget a 
létezőért, a dologért magáért, mint az igazság egyedüli lehetséges módoza-
táért. E gondolati formula hasonlatos „a lét pásztora” heideggeri metaforához. 
De amíg ebben az emberi felelősség a lét őrzője, gondozója, védelmezője 
módján teljesül, addig az igazságnak az ember nem pásztora, hanem egyedüli 

 
17  Hans-Georg Gadamer: Igazság és módszer. Egy filozófiai hermeneutika vázlata. 

Ford. Bonyhai Gábor. Gondolat, Budapest, 1984. 95. 
18 A képződmény felől nézve „az úgynevezett valóság nem más, mint az átváltozatlan”; 

még nem történt meg „a felemelése a maga igazságába” ‒ Uo. 



 

 

 

89

tételezője: az igazság az ember által képződik, létesül. A képzés az emberben 
megy végbe, s a tapasztalás módjainak a megváltozásával jár, ami által meg-
nyílik az út a valóság képződménnyé való átváltozása irányába.  

A felelősség hermeneutikai értelme éppen az „által” értelmén fordul meg. 
Ezen a ponton vált át az igazságért való felelősség az értelmezésért való felelős-
ségbe. Az emberi értelmező dolga ebben a folyamatban: a „lenni hagyni” ké-
pessége, voltaképpen az értelmezés és az értelmezésként végbemenő megértés 
képessége. Ez nem jelent más, mint azt, hogy engedni létrejönni a valóságot a 
maga igazságában, s ezzel együtt az igazságot a maga megvalósultságában, 
felfedni az ebben az egymáshoz tartozásban kifejlő lét- és értelemteljességet. 
Vagyis, más szóval, oly módon juttatni érvényre a lét- és igazságtörténés ki-
bontakozását, hogy az ne jelentsen egyik irányból sem egyoldalú beavatkozást 
az együtttörténésbe, sem a valóság oldaláról az igazság kárára, sem az igazság 
oldaláról a valóság kárára; azaz ne jelentse sem az igazság ráerőszakolását a 
valóság adott állapotára, sem pedig a sajátosságai iránt elfogult valóságtapasz-
talat ráerőszakolását az igazságra. E tekintetben megkerülhetetlennek bizo-
nyul az értelmezés szerepe a félreértések, az elfogult ítéletek, a helytelen értel-
mek feltárásában, visszavonásában vagy visszatartásában. 

9. 

Pareyson szerint az értelmezést strukturálisan „a bennerejlő és a beleértett 
közötti különbség alkotja”, ami arra utal, hogy egy konkrét szituációban nem 
terjedhet ki az igazság befejezett teljességére. A beleértettre úgy van mindig 
szükség mint egy „peremre”, ami „átmenetileg hiányzik a megismerés befeje-
zettségéhez”, s amit az értelmezőnek kell hozzáadnia a maga tapasztalataiból 
az értelmezetthez.19 De a beleértett nem valami maradandó adottság, hanem 
olyasmi, ami a tényleges, hiteles értelmezés esetében, „maga igényli elhallgat-
tatását, önmaga által ítéltetve arra, hogy eltűnjön a befejezett kifejtésben és a 
teljes nyilvánvalóságban”.20. Az igazság iránt felelős értelmezés legfontosabb 
mozzanata éppen ez a visszavontság, visszatartottság; ez az, ami a „lenni 
hagyás” értelmét is újragondoltatja.  

Pareyson a visszavontságként, visszatartottságként értett felelősség miben-
létét a fény metaforával teszi érthetővé, a bennerejlő és a beleértett összefüg-
gésében: „Egyfelől, az a homályosság, ahonnan a megvilágítás folyamata elindul, 
nem a fény hiánya, hanem a fény túláradása: maga a fény az, ami, amennyiben 
forrása a látványnak, kivonja magát a látásból, eltávolodik a látástól, [...] s 

 
19 Pareyson: i.m. 149. 
20 Uo. 



 

 

 

90 

minél inkább eltűnik a látásból [...] annál jobban végzi a megvilágítást. Más-
felől, a megvilágításból kiinduló nyilvánvalóság nem a bennerejlő elnyomója, 
hanem a hordozója, sőt őrzője, s nem egyszerűen mint beleértett, mit minden 
további nélkül ki lehetne jelenteni és meg lehetne világítani, hanem mint a ki 
nem mondott, amelyikben éppen annak a jelentése rejlik, amit mondtak.”21 

Pareyson áttételes utalása a fény nélküli (sötét) homály és az (el)vakító fény 
által előidézett homály különbségére az interpretáció lehetőségei és határai tekin-
tetében mindkét irányban mérvadó, és messzire vezető gondolat. Az interpre-
táció felfedő (megvilágító) eljárás. A felelős interpretáció az, ami felfedi a 
létezőt a maga igazságában. Ennek érdekében már indulásból számot kell vetnie 
azzal a felismeréssel, hogy a valóság nem feltétlenül az, ami, és nem feltétlenül 
olyan, amilyennek látszik; de azzal is, hogy az igazság sem feltétlenül az, ami-
nek éppen mutatkozik, mivelhogy a tévedés is szükségszerű tartozéka. A túl-
áradó fény, akárcsak a barlangi homály elhatalmasodása egyaránt kockázatos. 
A túlértelmezés leépíti a valóságot, míg az alulértelmezés nem fedi fel kellő-
képpen az igazságot. Mindkettő elkerülése visszafogottságot, visszatartottságot 
igényel. Ezért úgy tűnik, hogy a felelősség elemi szinten éppen a visszafogottság/ 
visszatartottság aktivitásaként realizálódik, a létezőben belülről megnyíló igazság 
potenciál szabad kifejlésének lenni hagyásaként. Alapmódusza a kérdező oda-
fordulás, az egyedüli eljárás, ami képes megnyitni a valóságot az igazság és az 
igazságot a valóság irányába. Ellenkező esetben bármilyen úgynevezett „fele-
lős beavatkozás” azzal jár, hogy óhatatlanul és erőszakosan elnyomják az igaz-
ságot a valóság, illetve a valóságot az igazság jegyében/érdekében. Minden 
ilyen lépés már mindig is egy hasonló, de ellentétes irányú lépésre adott 
válaszként tevődik meg. S általa beindul az erőszak öngerjesztő folyamata. 

10. 

Hermeneutikai nézőpontból tekintve a felelősség valóság és igazság között 
„középen áll”. Ez a megállapítás első hallásra azt sugallja, hogy a felelősség 
kétirányú, kétosztatú viszonyulás. De ténylegesen nem a felelősség áll középen, 
hanem az ember maga. Mint ahogy a közép sem egy lineáris mozgási pálya közép-
ső pontja, hanem egy három irányban megnyíló szituáció dinamikus kifejlési 
pontja: a tapasztalati valóság, az absztrakt igazság és a tevékeny/cselekvő ember 
találkozási csomópontja. E középpontban a cselekvő felelős ember áll, aki 
önnön tapasztalati valóságához az igazság horizontjában, s az igazsághoz saját 
konkrét tapasztalatai horizontjában viszonyulva e két horizont fúzióját önnön 
egzisztenciájában teljesíti ki. Ezek a viszonyulási irányok csak analitikus szem-
mel választhatók el egymástól, de ténylegesen soha nem válnak külön, mivel 

 
21 Uo. 148. 



 

 

 

91

nem tényszerűek, nem faktikusak, hanem értelmező kifejlések. Az így képződő 
háromosztatú szituáció alkotja voltaképpen az értelmezés(ek) többé-kevésbé 
szabadon kibontakozó játékterét, egyaránt bevonva azok mezőjébe az értelme-
zőket és értelmezetteket. A szituáció strukturális elrendeződésének megfele-
lően a felelősség is háromosztatú viszonyulásként bontakozik ki, mint a 
valóság, az igazság és az emberi cselekvés irányába egyszerre megnyíló és ezek 
egymáshoz tartozásában megalapozódó komplex hatásösszefüggés. Mivel a 
mindenkori cselekvő ember az, akinek az erőfeszítései révén megnyílik az értel-
mezéseknek ez a mezője, a valóság és az igazság találkozási terepe, az emberi 
felelősség ténylegesen nem lehet más, mint az értelmezés iránti felelősség. 

A felelősség az értelmezésért azonban nem mindig valósul meg zökkenő-
mentesen, mivel az értelmezés korántsem veszélyek és kockázat nélküli folya-
mat. Pareyson arra is felhívja a figyelmet, hogy az interpretáció „mint az igaz-
ság megismerése mindig veszélyeknek van kitéve”, ami azzal áll összefüggés-
ben, hogy az igazság nem érthető meg másként, csak ha egyedi megfogal-
mazást nyer, és csak ha személyesen interpretálják. Ugyanis az igazságot nem 
lehet megismerni és birtokolni „elkötelezettség nélkül, állásfoglalás nélkül, 
személyes kockázatvállalás nélkül”.22 

Pareysonnak ez az elgondolása nyilvánvalóan magán viseli a korszak szel-
lemi konstellációjára jellemző gondolati jegyeket. G. Vattimo írja Pareysonról 
‒ akit a „kockázat mesteré”-nek nevez ‒, hogy számára az egzisztencializmus 
élménye meghatározó maradt, s az egzisztencializmusból Pareyson elsősorban 
„a szabadság, a kockázat felelősségének központi kérdését fejleszti tovább”.23 
Az értelmezés ‒ mutat rá Vattimo ‒ Pareyson felfogása szerint nem a tudomá-
nyos ismeret által követelt (mondhatni felelősségközömbös) objektivizmust 
érvényesíti, hanem „az első pillanattól kezdve felelősségvállalással jár”. 24 
Ugyanis az értelmező minden egyes helyzetben választással szembesül, és „az 
értelmezés sikerülhet vagy kudarcot vallhat”. Mivel pedig az értelmezésbe 
beleszövődik az értelmező egész személyisége (hiszen csak így magyarázhatók 
meg az értelmezések közötti individuális különbségek, eltérések), „a kudarc 
kockázata sokkal súlyosabb, mint egy közönséges »tévedésé«”.25 

Vattimo fejtegetése egyértelműen arra utal, hogy az igazságért való felelős-
ség elsődlegesen nem jelent mást, mint felelősséget az értelmezésért. Itt nem 
pusztán az értelmező felelősségéről van szó, hanem az értelmezés módján való 

 
22 Uo. 145. 
23  Gianni Vattimo: Pareyson, a kockázat mestere. Ford. Somlyó Bálint. Athenaeum. 

Olasz filozófiai hermeneutika. 1992. I. kötet, 2. füzet. 111. 
24 Uo. 112. 
25 Uo. 



 

 

 

92 

létállapotról, az értelmezés mindent átfogó gyakorlatáról. Ezzel együtt a fele-
lősség köre is kitágul, s a felelősség, a konkrét feladatok felvállalásához társuló 
erkölcsi felelősségtől eltérő, egészen más értelmet nyer. A rendszerszemléleti 
terminológiából kölcsönvett kifejezéssel élve azt mondhatjuk, hogy a felelős-
ség itt már rendszerszintű felelősségvállalás formáját ölti. Ez nem valamiféle 
kollektív felelősséget jelent, hanem inkább azt, hogy az emberi létállapot 
értelmezőleg konstituálódó értelemösszefüggései szintjén a felelősség(válla-
lás) nem illeszkedik pusztán az egyéni választások és döntési aktusok hori-
zontjába, mivel az egyéni választásaik és döntéseik során a szubjektumok már 
mindig is strukturálisan felruházottak a felelősséggel. Más szóval, a felelősség 
eredendően és alapvetően mindig is rendszerfelelősség.  

A rendszerszintű felelősség érvényesítése nélkül egyetlen szubjektum sem 
tud teljesértékűen cselekedni. Ezen a szinten viszont az értelmezéssel a téve-
dés kockázata is szükségképpen vele jár. Az értelmezésért való felelősség ön-
nön belső határoltságaként hordozza magában a tévedésért való felelősséget 
is. Hermeneutikai tekintetben ez nem jelent olyasmit, ami gyengítené a 
felelősség módján való emberi létezést, hanem ellenkezőleg, éppenséggel az 
igazság felfedése irányába tett lépéseket erősíti. 
 



 

 

 

93

 

A TÖRTÉNELMI FELELŐSSÉGRŐL 

BALOGH LÁSZLÓ LEVENTE 

hhoz képest, hogy a felelősség fogalma a 19. században született, mára a 
hétköznapi nyelvhasználat és mindenfajta erkölcsi diskurzus egyik leg-
alapvetőbb kategóriájává vált.1 Ez nem azt jelenti, hogy a modern kor 

előtt ne létezett volna valamilyen felelősségre való utalás a teológiában, a jog-
ban vagy a filozófiában, de ezek legjobb esetben is mellékes szerepet játszottak 
az erkölcsi elgondolásokban, mivel azok középpontjában inkább a kötelessé-
gek álltak.2 Ezzel szemben manapság a felelősség fogalmának valódi konjunk-
túráját figyelhetjük meg, amennyiben az élet legkülönbözőbb területeire terjed 
ki, tér- és időbeli dimenziója korábban sohasem látott mértékben kiszélesedik, 
és a lehető legkülönbözőbb jelentésösszefüggésekben tűnik fel. A társadalom 
konfliktusainak és vitáinak változatos összefüggéseiben játszik kiemelt szere-
pet: a környezetpolitikában és a gazdaságpolitikában, az egészségpolitikában 
és a szociálpolitikában az egyén és az állam felelősségi körének összefüggései-
ben, a világpolitika és a globalizáció alapvető kérdéseiben. A fogalom konjunk-
túrája feltartóztathatatlannak tűnik, miközben általában még arra a legalap-
vetőbb kérdésre sem kapunk választ, hogy ki, mikor, miért és kinek felelős.  

A fogalom elterjedése olyan viszonyokra utal, amelyek bizonytalan erede-
tűek és kimenetelűek, emiatt tanácstalanok vagyunk, vagy akár kétségbe is 
eshetünk, de ebben a reménytelen helyzetben is meg akarjuk találni a felelős-
ség forrását és címzettjét. A felelősség fogalmának elterjedése ebben a tekin-
tetben arra az alapvető igényre adott reakciónak tekinthető, amely életviszo-
nyaink differenciálódásához, a technikai változások és a globalizáció jelensé-
geihez kötődik, ezek áttekinthetetlenségére és ellenőrizhetetlenségére reflek-
tál, azt akarja leküzdeni, vagy legalábbis annak hatásait enyhíteni. A felelős-
ségvállalás igénye és követelése, illetve az annak hiányáról szóló panasz ennek 
elemei, miközben sohasem volt egyértelmű, hogy mit értenek felelősség alatt, 
és mindez milyen következményekkel jár együtt. A felelősségről szóló diskur-
zus így lett egyszerre elengedhetetlenül fontos és nehezen megragadható, ezért 
nevezhette Niklas Luhmann a jelenséget a „kétségbeesés gesztusának”.3 

 
1 Dominik Heiß: Verantwortung in der modernen Gesellschaft. Freiburg/München, 

Verlag Karl Alber, 2011. 1-25. 
2 Bernhard Schlink: Die Zukunft der Verantwortung. Merkur, 2010. 11. 1047-1058. 
3 Niklas Luhmann: Die Gesellschaft der Gesellschaft. Frankfurt am Main, Suhrkamp, 

1997. 133. 

A



 

 

 

94 

A felelősség fogalma fentebb említett körvonalazatlansága és esetlegessége 
ellenére is feltartóztathatatlanul terjed, ami számos különböző okra vezethető 
vissza, jóllehet ezek az okok valamelyest strukturálhatók és általánosíthatók. 
A felelősség fogalma általában ott tűnik fel, ahol a bűnösség vagy mulasztás 
forrása nem állapítható meg egyértelműen, hanem olyan oksági láncolatokról 
van szó, amelyek bonyolult és többnyire átláthatatlan módon fonódnak össze. 
Olyan folyamatokat illet, amelyekben egyének vesznek részt, de a kimenet 
tekintetében senki sem tekinthető tettesnek, miközben a kockázatokhoz és a 
káros következményekhez valamilyen módon mégis minden résztvevő hozzá-
járul. A felelősségről ott beszélünk, ahol az eredetileg nem szándékolt követ-
kezmények megjelennek, így a döntéshozók és végrehajtók a kauzális cselekvési 
folyamatban elmosódnak ugyan, de a hozzájuk kapcsolt morális és normatív 
elképzelések fennmaradnak. A felelősség esetén a bűnt vagy a mulasztást köz-
vetlenül nem, vagy csak nagyon esetlegesen lehet megállapítani. Azért para-
dox a jelenség, mert minél áttekinthetetlenebbek a társadalmi folyamatok, 
annál inkább követelik a felelősök megnevezését és felelősségre vonását. Minél 
komplexebb egy folyamat, minél több résztvevője van, minél hosszabb ideig 
tart, annál nagyobb a hatása, ezzel együtt egyre nehezebb kijelölni a felelőseit, 
és maga a felelősség is egyre általánosabban fogalmazható meg, ami így már 
alig kötelez valamire, vagy éppenséggel semmire.4  A felelősség kérdése ott 
éleződik ki, ahol a döntések nehezen belátható következményeiről és hosszú 
cselekvési láncolatokról van szó, ezzel együtt mégis feltétlenül szükségét érzik, 
hogy megnevezzék az okokat és az okozókat. Ahol ez nem lehetséges, ott egy 
időben előre irányuló felelősséget jelölnek ki, amelynek célja, hogy a jövőbeli 
károkat el tudják kerülni a felelősségvállalásra irányuló felhívással. Általános-
ságban azt lehet mondani, hogy a felelősségvállalást ott követelik a leghango-
sabban, ahol a legnehezebb a konkrét felelősséget megnevezni és a felelősöket 
megjelölni, mert a struktúrák és a személyek végleg elválnak egymástól, a 
döntéshozás és a végrehajtás folyamatai szétszálazhatatlanná válnak. Ebben a 
tekintetben kétségtelenül igaza van Ludger Heidbrinknek, aki szerint a fele-
lősség elterjedése és követelése nem feltétlenül az erkölcsi szuverenitás két-
ségbevonhatatlan jele, nem a jogi és erkölcsi megbízhatóság megnyilvánulása, 
hanem sokkal inkább egy kognitív és normatív tanácstalanság kifejeződése, 
ami a modern társadalmat általánosságban jellemzi.5 Annak nem egy esetleges 
szimptómája, hanem szükségszerű velejárója, ami végső soron nem megszün-
teti vagy csökkenti a bizonytalanságot, hanem éppen növeli, hiszen követeli a 
felelősséget, megnevezni mégsem tudja. 

 
4 Dominik Heiß: i.m. 2. 
5  Ludger Heidbrink: Kritik der Verantwortung. Zu den Grenzen verantwortlichen 

Handelns in komplexen Kontexten. Weilerswist, Velbrück, 2003. 19. 



 

 

 

95

A helyzet ellentmondásos jellegét hangsúlyozza, hogy akármilyen nehéz is 
felelősség megragadása, lehetetlen egészében lemondani róla. A felelősséghez 
kapcsolódó eredeti elképzelésekben még lehetséges volt meghatározni annak 
legfontosabb komponenseit, amennyiben el lehetett különíteni, hogy ki, 
mikor, miért és ki előtt vállal felelősséget, illetve tehető felelőssé. Ennek az 
elképzelésnek a hátterében az állt, hogy a felelősség kapcsán általában feltéte-
lezhető a cselekvés szabadsága, meghatározható az oksági viszony és a szándé-
kosság, ezek azonban a mai viszonyok között már nem határozhatók meg min-
den kétséget kizáróan. A komplex és funkcionálisan differenciálódó társadal-
makban ma már egyetlen egyén vagy szűkebb közösség sem jelölhető meg a 
felelősség kizárólagos címzettjeként, mivel a döntések és cselekvések folya-
matait, illetve következményeit csak meglehetősen korlátozottan vagyunk 
képesek ellenőrzésünk alatt tartani. Minél kevésbé vagyunk képesek ellen-
őrizni a folyamatokat, annál inkább nyilvánvalóvá válnak a felelősség határai 
és korlátai. A felelősség kijelölése így válik egyre nehezebbé, és nem egysze-
rűen a felelősség vállalásának hajlandóságáról van szó, hanem puszta lehető-
ségéről, ami azonban összeütközésbe kerül azzal az alapvető igényünkkel és 
elvárásunkkal, hogy az adott körülmények nehézségei ellenére mindenki er-
kölcsösen és körültekintően járjon el minden olyan dologban, ami embertár-
sait érinti. Mára a döntéshozó és cselekvő szubjektum elvált a felelősséget 
vállaló szubjektumtól, és a komplex folyamatokat ugyan továbbra is a dön-
tések és cselekvések határozzák meg, de azok egyre kevésbé határozhatók meg 
valakinek a döntéseként vagy cselekvéseként. Ezek egyre inkább szubjektum 
nélküli folyamatok, a döntéshozók és cselekvők személytelen struktúrák, mi-
közben a felelősség arra irányul, hogy ezeket beazonosítsák és megnevezzék, 
illetve megfogalmazzák és kijelöljék következményeit. Ez a felelősség felold-
hatatlan paradoxona. Ehhez hozzájárul az abból fakadó nehézség, hogy a 
felelősségvállalás a társadalomban egyre inkább tőle független körülmények-
től függ. Mondhatnánk – Böckenfördét némileg parafrazálva –, hogy a felelős-
ség a társadalomban olyan előfeltételekre van ráutalva, amelyeket ő maga nem 
képes garantálni. A felelősség olyan erkölcsi és jogi szabályoktól és kulturálisan 
rögzült normáktól függ, amelyek megelőzik a felelősségvállalást. A felelősség-
vállalás csakis már létező értékekhez és normákhoz csatlakozhat, azok érvé-
nyesítése nevében és védelmében lép fel. 



 

 

 

96 

A TÖRTÉNELMI FELELŐSSÉG 

Kétségtelen, hogy a felelősség konjunktúrájának egyik meghatározó voná-
sa időben való kiterjedése. A jövőre irányuló felelősséggel kapcsolatban szá-
mos megfontolás él, de a múltért vállalt felelősségről alig találunk rendszeres 
gondolatokat.6 A történelemhez való intenzív viszonyulás ellenére sem alakult 
ki a múlthoz viszonyuló etika. Ez annál is meglepőbb, mert az utóbbi évtize-
dekben az emlékezetkultúra soha korábban nem tapasztaltalt térnyerésének 
vagyunk tanúi, de a múlt kapcsán viselt felelősség meglehetősen körvonala-
zatlan, és nehezen megragadható, mert egyáltalán nem magától értetődő, hogy 
a felelősség hogyan terjeszthető ki, ha sem szerzői, sem címzettjei nem élnek 
már. A döntő kérdés az, hogyan viselhetnek a ma élők felelősséget a múlt 
bűneiért és igazságtalanságaiért. Vállalhatnak-e felelősséget olyasmiért, ami-
nek elkövetésében semmilyen módon nem vettek részt, és ha vállalnak is érte 
valamilyen felelősséget, akkor az mire kötelezi őket? A történelmi felelősség 
nem a múltért, hanem a jelenért vállalt felelősség, annak sajátos időbeli 
dimenziójában.7 

A fenti kérdésekre adott válasz egyszerűnek tűnik, valójában azonban egy-
általán nem magától értetődő, és több olyan elvi és gyakorlati probléma is fel-
merül, amelyek a múltért vállalt felelősség lehetőségét alapjaiban megkérdő-
jelezik8: 
 

1. A jogi, politikai és erkölcsi felfogásunkban csak a ma élőknek és a jö-
vőben születetteknek vannak elismerhető érdekei és preferenciái. A 
halottaknak – a kegyeleti jogokon kívül – nincsenek jogai, így az élők-
nek és a jövőben élőknek nincsenek velük kapcsolatban kötelességei. 

2. Az egyént akkor terheli felelősség, ha egy cselekménynek valamilyen 
módon része volt, részt vett, vagy részt vehetett volna benne. A ma 
élők többségének azonban semmilyen tekintetben nem volt lehető-
sége arra, hogy az eseményeket befolyásolja, így nem is várható, hogy 
hajlandó legyen bocsánatot kérni vagy jóvátételt fizetni. 

 
6  Ludger Heidbrink: Gibt es Verantwortung für die Vergangenheit? Philosophische 

Rundschau, 1998. 2. 149-162. 
7 Jenny Tillmanns: Was heißt historische Verantwortung? Bielefeld, transcript Verlag, 

2012. 13-27. 
8 Vö. Janna Thompson: Historische Verantwortung und liberale Gesellschaft. Journal 

für Generationengerechtigkeit, 2009. 1. 14-19.  
https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:0168-ssoar-282312 (Utolsó letöltés: 2022.12.18.) 



 

 

 

97

3. A felelősségvállalás és a nyomában történő elköteleződés csakis 
szabad elhatározásból történhet. A történelmi felelősségvállalást 
nem lehet kikényszeríteni, mert a felelősséget nem lehet örökölni, 
ennek megfelelően pedig azt is lehetetlen megmondani, hogy miben 
álljon és mire terjedjen ki a történelmi felelősségvállalás. 

4. Meddig terjed a történelmi felelősség? Mit lehet kezdeni olyan törté-
nelmi igazságtalanságokkal, amelyek évszázadokon vagy évtizedeken 
keresztül nem számítottak annak, majd a társadalom etikai normái-
nak és a rendről alkotott elképzeléseinek megváltozásával hirtelen 
azzá válnak. Minél messzebbre nyúlik vissza egy történelmi igazság-
talanság, annál több esetleges körülmény befolyásolja az áldozatok és 
utódaik életét, és annál nehezebb megállapítani a felelősség eredetét 
és mibenlétét. 

Kétségtelenül van ezekben a megfontolásokban jónéhány elem, amelyek 
megnehezítik a történelmi felelősség kinyilvánítását és adekvát formáinak 
megtalálását egyaránt, de az ezzel kapcsolatos erkölcsi összefüggések messze 
túlmutatnak a terhelt múlthoz való viszonyon, és sokkal többet árulnak el az 
igazságtalanságokhoz és törvénytelenségekhez való hozzáállásról, amelyek 
nemcsak az erkölcsi és politikai önazonosság, hanem a generációk közötti 
igazságosság alapjai is.  

Ha a történelmi felelősség helyét ki szeretnénk jelölni a társadalomban, 
akkor azt leginkább a történelmi tapasztalat, a történelmi tudat és az erkölcsi 
rend összefüggésében határozhatjuk meg.9 A történelmi felelősség tapasztalati 
alapjait általában azokhoz az eseményekhez és jelenségekhez kötjük, amelyek 
a ma érvényes humanitárius és emberi jogi normákhoz kapcsolódó elképzelé-
seinket a leginkább sértik, így elsősorban a holokauszthoz és a holodomorhoz, 
a rabszolgasághoz és az apartheidhez, a bennszülöttek üldözéséhez és kiirtá-
sához, illetve az olyan genocídiumokhoz, mint az örmény népirtás vagy a nan-
kingi mészárlás. Ezek az események ugyan konkrét történelmi kontextusokhoz 
kötődnek, mégis egyetemes igényre tartanak számot. A hozzájuk kapcsolódó 
történelmi tudat folyamatosan alakul, ahogyan az események értelmezése és 
összefüggésbe helyezése változik, alkalmazkodva a korszakok társadalmi vitái-
hoz és az értelmezési hatalomért folytatott szimbolikus küzdelmekhez. Ennek 
megfelelően minden generációnak meg kell találnia a történelmi felelősség 
tárgyát, illetve adekvát formáját és kifejezését. Az, hogy a mai generációk nem 
hibáztathatók azért, ami egykor történt, nem jelenti azt, hogy ne lehetne 

 
9  Rolf Zimmermann: Was heißt historische Verantwortung? Ein systematischer 

Grundriss zum Verhältnis von Moral und Geschcihte. Deutsche Zeitschrift für 
Philosophie, 2006. 6. 853-865. 



 

 

 

98

egyfajta felelősségük azzal kapcsolatban. A felelősség nehezen kifejezhető és 
megragadható, de ez nem jelenti azt, hogy nem létezik.  

A generációk közötti folytonosság nem feltétlenül csak abban nyilvánulhat 
meg, hogy közösséget vállalnak a korábbi generációkkal, hanem éppen ellen-
kezőleg, radikálisan szembe fordulnak annak örökségével. A katasztrófák után 
minden generációnak más a történelmi felelőssége, ami a jelen kontextusai-
nak van kitéve. A történelmi felelősség tehát minden esetben a jelen érték-
rendjét és normáit tükrözi vissza.10  Tulajdonképpen erre vezethető vissza, 
hogy a történelmi felelősség kialakulása egy hosszú és gyakran ellentmondá-
sos folyamat eredménye, amely gyakran meglehetősen kínzó és fájdalmas fel-
tárásokkal, illetve időről időre feltörő heves indulatokkal jár együtt. Ezzel 
kapcsolatban a legkényesebb kérdés, hogy ki legyen a felelősség viselője, mi az 
állam, az intézmények, a társadalom, és azon belül az egyén szerepe. A de-
mokratikus jogállam sohasem menekülhet el a felelősség elől, mert mindig a 
felelősségvállalás végső instanciája kell, hogy legyen. Ha az állam ezt igyekszik 
elkerülni, akkor kénytelen a megtörtént eseményeket tagadni vagy meghami-
sítani, de ezzel már ki is lép a demokratikus jogállam keretei közül. Egy állam 
nem mérlegelhet, hogy vállalja-e jogelődje örökségét, ugyanakkor a társada-
lom tagjainak van mérlegelési lehetősége, és el is utasíthatják a felelősség-
vállalást11, jóllehet ez aztán újabb konfliktusok forrásává válik, amelyek végén 
általában valahogyan mégis megvalósul a történelmi elismerés és nyomában a 
felelősségvállalás. Még ha a történelmi felelősség vitatott marad is, kialakul 
egy plurális emlékezetkultúra, amely ellehetetleníti a felelősségelhárítást. 

Mindazonáltal alapvető különbség van a kortársak utólagos felelőssége és 
a „későn születettek” felelőssége között. Ami a kortársak történelmi felelőssé-
gét egy történelmi bűnnel kapcsolatban illeti, elsőként természetesen az ural-
mon levők felelőssége merül fel, de ha ennél megállunk, akkor éppen a felelős-
ség lényege vész el. Ha egy diktatúrában a közösség tagjaira úgy tekintünk, 
mint egy hatalmas, mindent átfogó gépezet fogaskerekeire, akkor a felelősség 
láthatatlanná válik, ugyanis a gépezet működtetése egyetlen intézményre vagy 
személyre vezethető vissza. A felelősség egészét egyetlen végső parancsosztóra 
hárítva, mindenki felmenthetővé válik. Minden ilyen elhárítás a „parancsra 
tettem” típusú érvelés témájának variációja, amely megkerüli azt a kézenfekvő 
kérdést, hogy miért lett és maradt valaki a gépezet fogaskereke. Ezen szemlélet 
legsúlyosabb következménye, ha a közösséget egyetlen parancsosztóra és 
közvetlen segítőire, illetve annak áldozataira osztja ketté. Márpedig a tettes–

 
10 Vö. Jenny Tillmanns: i.m. 13-27. 
11 Christian Neuhäser: Staatsbürgerschaft und Verantwortung für die Vergangenheit. 

Der Fall des nationalsozialistischen Deutschlands, Archiv für Rechts- und 
Sozialphilosophie, 2013. 3. 309-322. 



 

 

 

99

áldozat dichotómia, mint minden kettéosztás, még a legelnyomóbb totalitá-
rius diktatúrák esetén is meglehetősen torz képet mutat. A viszonylag kevés 
számú tettes és a viszonylag nagy számú áldozat relációja arra utal, hogy mind-
az, ami történt, nem valósulhatott volna meg azok tényleges vagy hallgatólagos 
támogatása és tűrése nélkül, akik a tettesek és áldozatok közötti széles szürke-
zónához tartoznak. Megítélésük szinte lehetetlen, mert nem létezik olyan bün-
tetőtörvénykönyvi paragrafus, amely alapján el lehetne őket ítélni, ugyanak-
kor morális felelősségük megkérdőjelezhetetlen. Ők azok, akiket sem elítélni, 
sem felmenteni nem lehet. Ez a felelősség az az ár, amelyet az átlagember a 
diktatúra idején tapasztalható politikai és morális összeomlásért és a rend-
szerhez való ellenállás nélküli alkalmazkodásáért fizet. Ez a felelősség azonban 
sem nem egyenlő, sem nem homogén, mint ahogyan a fogaskerekek is külön-
böző méretűek. Ahhoz azonban, hogy ezt a felelősséget morális és politikai 
szempontból meg lehessen ítélni, bele kell merülni az egyéni tettek részleteibe. 
Mindenkinek el kell mesélnie történetét, ezzel azonban már megnyílik a privát 
emlékezet és a személyes felelősség dimenziója. Ebben az esetben a diktatúrák 
személytelen fogaskereke visszaváltozik egyénné, így már nem a rendszer a 
megítélés tárgya, hanem az egyéni tett, amelynek során a diktatúra legfeljebb 
körülmény, de semmi esetre sem felmentés, mégis a legkülönbözőbb apoló-
giák működésbe lépésének tere.   

A történelmi felelősség másik formája a későn született utódokra vonat-
kozik, akiket a bűn elkövetése és eltűrése már nem terhel közvetlenül. Ezt a 
felelősséget a múltra való tekintettel konstituáljuk, és ezen keresztül a múlt 
jelenre vonatkozó relevanciája minden kétséget kizáróan beláthatóvá válik. A 
halottaknak nincs joga az élőkkel szemben, a későn születettek nem kötelez-
hetők bocsánatkérésre vagy jóvátétel fizetésére az áldozatokkal, vagy azok le-
származottaival szemben. De ha megváltoztatjuk a perspektívát, és azt a kér-
dezzük, hogy valaki felelős-e azért, ahogyan a jelenben viszonyul a múlthoz, 
akkor ez a dimenzió minden esetben különös jelentőséggel bír. A történelem 
ugyan nincs jelen, de a múlthoz való viszonyban jelenvalóvá válik, ami akkor 
éleződik ki különösen, ha a történelem folyamatossága megtörik, és az elköve-
tett bűnökkel és igazságtalanságokkal szembesülnie kell a politikai közösség-
nek. Ebben a tekintetben a múlt nem válik történelemmé, hanem mindaddig 
velünk él, amíg morális vonatkozásai alapvetően meghatározzák – még ha 
negatív módon is – morális mércéinket és politikai értékeinket. 

Bármennyire plauzibilisnek és erkölcsileg helyesnek tűnhet is ez az érvelés, 
egyáltalán nem egyszerű megragadni egy olyan felelősségkoncepció miben-
létét, amely nem merül ki a feltétlenül jószándékú, de valójában semmire sem 



 

 

 

100 

kötelező felelősségvállalásokban.12 A történelmi felelősségvállalás mindig rá 
van utalva egy eleven emlékezetkultúrára, amelynek az emlékezés imperatí-
vusza a hordozója, tárgya pedig minden esetben az erőszak és a nyomában 
bekövetkező üldöztetés és szenvedés. Kétségtelen, hogy a történelmi felelős-
séget nem lehet kikényszeríteni, mint ahogyan azt sem lehet minden kétséget 
kizáróan megmondani, hogy mindez mire kötelez egy társadalmat. Valószínű-
leg téves és naiv az az elképzelés, hogy az emlékezésnek az a funkciója, hogy 
abból tanulva el lehet kerülni minden későbbi katasztrófát. El kell fogadnunk, 
hogy a történelmi felelősség egy „gyenge” felelősségvállalás13, még akkor is ha 
az állam és a társadalom egyfajta jótálló intézményként ott áll mögötte. Ezzel 
azonban még nem intézhetjük el a dolgot, mert a múlt történéseiért vállalt 
felelősség minden társadalom erkölcsi rendjének és morális alapjainak egyik 
legalapvetőbb eleme, és ilyen módon nagyon is szorosan hozzátartozik ahhoz 
a kérdéshez, hogy kik is vagyunk, és hogyan tekintünk önmagunkra, arról az 
összefüggésről már nem is beszélve, hogy egy társadalomban minél fontosabb 
szerepet játszik a történelmi felelősség, annál jobban áll az általános politikai 
felelősségvállalás ügye, ami végső soron egész demokratikus elköteleződésünk 
alapja, így aligha mondhatunk le róla hosszú távon.14 
 

 

 
12 Ludger Heidbrink: Gibt es Verantwortung für die Vergangenheit? 150. 
13 Christian Neuhäser: i.m. 319. 
14 Gesine Schwan: Demokratische Identität. Die Konstitution demokratischer politischer 

Identität in nachdiktatorischen Gesellschaften. Zeitschrift für Politikwissenschaft, 
2007. 1. 5-20. 



 

  101

 

HIVATÁS ÉS FELELŐSSÉG1 

ÁGOTA BARNABÁS 

sszémben arra keresem a választ, hogyan lehetséges igazolt módon 
eltérni azoktól az elvárásoktól, melyeket az erkölcs legáltalánosabb és 
sokszor legszigorúbb elvei helyeznek a vállunkra. Az életben betöltött 

különböző szerepeinkkel együtt járó felelősség rengeteg erkölcsi kötelességet 
implikál számunkra. Ez nemcsak azért problémás, mert nagyon nehéz mind-
egyik kötelességünket teljesíteni, hanem azért is, mert nagyon kevés lehetősé-
günk van a saját preferenciáinkat követnünk, holott ez az élet számos területén 
jogos elvárásunk lehet. Úgy vélem, a felvázolt problémát a hivatás fogalmának 
bevezetésével lehetséges megoldani. A hivatás a zsidó-keresztény kultúrából 
származó fogalom, mely egy olyan morális parancsot jelent, ami nem származ-
tatható az általános erkölcsből és meghatározott címzettje van – akár egyén, 
akár kollektíva. Amellett érvelek, hogy a hivatás az a fogalom, mely akkora 
normatív erővel rendelkezik, hogy bizonyos helyzetekben képes felmenteni a 
cselekvőt az általános erkölcs követelései alól. Ez azonban nem szünteti meg a 
problémát, mivel a hivatásunk is egy sajátos felelősségkört implikált számunk-
ra. Úgy vélem, hogy ennek a felelősségnek a súlya nagyon nagy, tehát hivatá-
sunk is lehet túlkövetelő. A hivatásunkban való munka viszont megadhatja a 
szubjektív értelem érzetét számunkra, vagyis hivatásunknak köszönhetően 
úgy érezhetjük, hogy értelme van életünknek, akkor is, ha az nagyon nehéz. 

1. A PROBLÉMA 

Úgy tűnik, hogy rengeteg mindenért vagyunk felelősek: családunkért, 
barátainkért, munkánkért. Bizonyos dolgokért önként vállaltunk felelősséget, 
mások abból a helyzetből fakadnak, amibe beleszülettünk. Ha a felelősségeink 
által implikált összes kötelességnek meg akarnánk felelni, akkor tulajdonkép-
pen semmi másból sem állna az életünk, mint hogy ezen fáradozunk. De nagy 
valószínűséggel még ekkor sem tudnánk mindezen kötelességeknek maradék-
talanul megfelelni. Illetve, őszintén be kell vallanunk, hogy igenis vannak egyéb 
preferenciáik is, mint a kötelességeink beteljesítése. Ilyenek például a hobbi-
jaink, és minden pihenéssel, kikapcsolódással töltött idő. Intuitív módon úgy 
érezzük, hogy semmi gond nincs azzal, ha elmegyünk nyaralni a családunkkal, 
megiszunk egy sört a barátainkkal, vagy csak egyedül nézünk meccset otthon.  

 
1 Köszönöm Ágota Zitának az észrevételeit, segítségét. 

E 



 

  102

Jogosan érvelhetünk amellett, hogy ezek egy része igenis kötelességeink 
teljesítésének számít. Hiszen, tartozunk azzal a barátainknak, a családunknak, 
hogy időt töltünk velük. Ugyanakkor, úgy tűnik, hogy ezeket nem tehetjük meg 
anélkül, hogy egyéb kötelességeinket el ne hanyagolnánk. Hiszen, ha valami-
lyen formában felelősek vagyunk a világ szegényei iránt, akkor talán több pénzt 
kellene adakozásra költenünk, mint élvezeti cikkekre. Összességében tehát azt 
látjuk, hogy olyan sok mindenért vagyunk felelősek, hogy kötelességeinknek 
csak egy kis részét tudjuk teljesíteni, azt is csak nagy lemondások árán. 

2. HIVATÁS 

Ezért lehet számunkra előnyös a hivatás fogalmának bevezetése. Ha való-
ban van hivatásunk, konkrét feladatra vagy feladatokra vagyunk hivatva, ak-
kor ez leszűkíti felelősségünk körét. Azt mondhatjuk, példának okáért, hogy az 
a hivatásunk, hogy szülők legyünk, gyerekeket neveljünk, tehát elsősorban az 
a kötelességünk, hogy ennek a feladatnak megfeleljünk, és nem a globális sze-
génység felszámolása. De akár azt is mondhatnánk, hogy az a hivatásunk, hogy 
költőnek menjünk el, tehát azon kell elsősorban fáradoznunk, hogy jó verseket 
írjunk. Mindez persze nem jelenti azt, hogy az összes többi felelősségünk meg-
szűnik, de a hivatás fogalmának segítségével mégis képesek lehetünk megma-
gyarázni azt, hogy bizonyos feladatok miért élveznek elsőbbséget  számunkra. 

Az első hivatástörténeteket az Ószövetségben olvashatjuk: Ábrahámot, 
Mózest majd a prófétákat hívja az Úr. A hivatás tehát nem csak a foglalkozá-
sunkat jelenti, hanem egy konkrét feladatot is jelölhet, amik nem az általános 
kötelességekből következnek, ezért nem is érvényesek mindenki számára, 
hanem konkrét címzettje van.2 Ez lehet egyén, de akár kollektíva is. Az Ószö-
vetségben a kiválasztott nép az a kollektíva, aminek fontos üdvtörténeti 
hivatást ad az Úr. Az idők folyamán a hivatás fogalma is szekularizálódott, de 
úgy vélem, hogy a fogalom általános jellemzői a teista kereten kívül is működő-
képesek, ekkor a hivatás nem Istentől származik, más lesz a feladója. Ez meg-
kérdőjelezi a hivatás normatív erejét, de ebben az írásban nem foglalkozom 
mélyebben ezzel a kérdéssel, nem választok a hivatás különböző lehetséges 
felfogásai közül, a hivatást mint átfogó, általános fogalmat kezelem. Abból az 
előfeltevésből indulok ki, hogy lehet hivatásunk, vagyis lehetséges, hogy van 
személyre szóló erkölcsi kötelességünk, ami nem származtatható az általános 
moralitásból, és hogy erkölcsileg igazolt hivatásbeli kötelességünket követni 
az általános előírások helyett. 
 

 
2 Erről bővebben: Robert Merrihew Adams: Vocation. In. Faith and Philosophy, 1987. 

4(4), 448-462. 



 

  103

A hivatás fogalma azért hasznos, mert úgy tűnik, képes teret engedni alap-
vető projektjeinek. Ezek a cselekvő számára olyan kiemelkedő jelentőségű, 
hosszútávú tervek, elfoglaltságok, feladatok, amelyekről úgy érzi, hogy értel-
met adnak az életének. És bár valóban szívesebben munkálkodunk ezeken az 
alapvető projekteken, mint más feladatokon, az alapvető projektek is rengete-
get követelhetnek tőlünk. Úgy vélem, ezt könnyű belátni, elég csak arra gon-
dolni, milyen az, ha szülők vagyunk. Sokan úgy vélik, az a hivatásuk, hogy 
édesanyák vagy édesapák legyenek, és a gyermekük felnevelését tekintik az 
alapvető projektjüknek. Ez azonban rengeteg idővel, energiával és lemondás-
sal jár, ha jól akarjuk csinálni. Természetesen ez még nem jelenti azt, hogy a 
szülők számára hosszú távon rossz az, hogy gyereket nevelnek, vagy hogy ne 
tudnának örömet lelni benne, hanem egész egyszerűen arról van szó, hogy 
sokat követel tőlük ez a feladat. Vagyis az alapvető projekt elsősorban nem azt 
jelenti, hogy szórakoztató feladat, ami sok örömet okoz nekünk, amit bármi-
kor abbahagyhatunk, ha elfáradtunk. Az alapvető projekt nem egy hobbi. Sőt, 
annak pont az ellentettje, hiszen a hobbi nem kíván tőlünk radikális elkötele-
ződést. El lehet köteleződni radikálisan egy hobbi mellett, lehet, hogy van 
olyan, ami ezt igényli, de nem tűnik erkölcsi véteknek az, ha felhagyunk egy 
hobbival. Ezzel szemben az alapvető projektek azt igénylik, hogy radikálisan 
köteleződjünk el mellettük. Nem tűnik helyes felfogásnak, ha valaki úgy 
gondolja, hogy ő csak kicsit szülő, vagy pusztán önző okok miatt tagad meg 
valami szükségeset a gyermekétől. Ha egyszer elköteleződtünk mellettük, 
akkor vétek nem eszerint cselekedni.  

Ez persze nem jelenti azt, hogy kötelező belefognunk egy alapvető projekt-
be. Dönthetünk úgy is, hogy nem leszünk szülők. De éppen azért, mert úgy érez-
zük, hogy az alapvető projektek adnak értelmet az életünknek, valószínű, hogy 
még ha nem is tudatosan, de választunk magunknak egy alapvető projektet. 

3. A HIVATÁS TERHE 

Az alapvető projekt tehát nem sétagalopp, kifejezetten nehéz is lehet. A 
következőkben amellett érvelek, hogy akár elviselhetetlenül nagy terhet is 
róhatnak ránk. Úgy vélem, ez könnyen belátható, elég csak Teréz anyára gon-
dolunk, aki valószínűleg hivatásként fogta fel ápolói, rendalapítói tevé-
kenységét. Ugyanakkor első ránézésre is nyilvánvaló, hogy munkája mennyire 
nehéz volt, és naplójából kiderül, mennyire megterhelő volt a számára.3 

 
3 Teréz Anya: Jöjj, légy a világosságom, "Kalkutta szentjének" személyes írásai, Vigilia, 

Budapest, 2008. 



 

  104 

Gazdag empirikus irodalom áll rendelkezésünkre arról a kérdésről,4 hogy 
milyen hatással van a hivatástudat az egyénre. Arra nyilvánvalóan nem a szo-
ciológia és a pszichológia hivatott válaszolni, hogy mi a hivatás helyes felfo-
gása, mikor bír igazoló erővel erkölcsi kérdésekben, azt viszont sikeresen tudja 
kutatni, hogyan viselkednek azok az emberek, akik úgy vélik, hivatásuk van, 
és a hivatásuknak megfelelően dolgoznak. Az eredmények alapján a jelenlegi 
konszenzus az, hogy a hivatás kétélű fegyver: a hivatásukban dolgozó emberek 
gyakran érzik úgy, hogy a hivatásuk értelmet ad az életüknek, és ennek megfele-
lően a szubjektív értelemérzetük (subjective meaningfulness) is magas. Másrészt 
viszont azt is érzik, hogy hivatásuk nagy terhet ró rájuk. Nagyon sok áldozatot 
hoznak a hivatásukért, és az is nagyon fontos számukra, hogy jól teljesítsenek 
benne, emiatt pedig stresszessé válnak, és nagyon könnyen kiégnek.5 

Az első fontos tényező, hogy azoknak, akik hivatásként fogják fel a munká-
jukat, állásuk többet fog jelenteni puszta foglalkozásoknál, kereseti forrásnál. 
Az identitásuk részét fogja képezni, erkölcsi elvárásnak tekintik, hogy jól 
teljesítsenek. Ebből fakadóan, ha hibáznak, vagy nem teljesítenek az elvárásaik-
nak megfelelően, azt gyakran erkölcsi véteknek tartják. Ezért nyilvánvalóan 
nagyon keményen dolgoznak, odafigyelnek, hogy ne hibázzanak, és ez összes-
ségében egy nagyon megfeszített, stresszes munkát eredményez. Azok, akik 
hivatásként fogják fel munkájukat, könnyebben mennek bele rossz alkuba. 
Vagyis elfogadnak alacsonyabb béreket, vagy többet túlóráznak, még akkor is, 
ha nem fizetik meg őket rendesen. Továbbá veszélyes munkákat is hajlandóak 
bevállalni, vagy a munkájuk során veszélyeztetni magukat ahhoz, hogy 
teljesítsék azt, amit a hivatásuk megkövetel. 

Éppen ezért létezik az a jelenség, hogy sokan életüket adják a hivatásukért. 
Itt nem csak azokról a katonákról vagy tűzoltókról beszélhetünk, akik a mun-
kájukból fakadó veszélyes bevetés közben életüket vesztik, hanem azokról is, 
akiknek alapesetben nem kell közvetlenül életveszélyes helyzetekkel szembe-
nézniük. Erre egy eklatáns példa azoknak az ukrán állatkerti gondozóknak az 
esete, akik ott maradtak a harkivi állatkertben, még akkor is, amikor már tudni 
lehetett, hogy az orosz hadsereg meg fogja támadni a városukat, és a lakosok 
jelentős része már elmenekült. Volt két állatkerti gondozó, aki azonban mégis 
ott maradt, hogy legyen, aki továbbra is eteti, gondozza az állatokat. Ezek a 
gondozók azóta már meghaltak, ők is a háború áldozatául estek.6 Ez nem egy 

 
4  Mark van Vuuren: Called To Do Meaningful Work: A Blessing or a Curse? In. 

Christian Higher Education, 2017. 16. 1-2, 47-54 
5 J. Stuart Bunderson & Jeffrey A. Thompson: The call of the wild: Zookeepers, callings, 

and the Double-edged sword of deeply meaningful work. In. Administrative 
Science Quarterly, 2099. 54(1), 41 

6 Erről az állatkert nyilatkozata: https://feldman-ecopark.com/en/news/vojna-prinosit-
plohie-novosti/  



 

  105

olyan veszély, amit számításba vesz az ember, ha állatgondozásra adja a fejét. 
Ráadásul őket a munkáltatójuk sem kényszerítette erre. Ők viszont mégis 
vállalták a veszélyt, feltételezhetően azért, mert az állatok gondozása több volt 
nekik, mint kereseti forrás, felelősnek érezték magukat az állatok jóléte iránt, 
úgy érezték, ki kell tartaniuk mellettük még akkor is, ha nagyon veszélyes.  

Ez tehát egy erőteljes példa arra, hogy a hivatás akár extrém nagy áldoza-
tokat is követelhet a cselekvőtől. Úgy tűnik tehát, hogy végletesen eltávolod-
tunk attól a kiindulási ponttól, hogy a hivatás az a fogalom, ami segít enyhíteni 
a morális túlkövetelést, hiszen maga a hivatás is lehet túlkövetelő. Ráadásul a 
hivatás követelései erőteljesebben hatnak a cselekvőre, mivel azok nem álta-
lános, hanem személyes felszólítások. A személyes felszólítást pedig erőtelje-
sebbnek érezzük, mint az általánost. Tehát ha van a hivatásnak normatív ereje, 
akkor az nagyobb, mint az általános erkölcsé. Így a helyzet nem fest túl jól: a 
hivatás nagy normatív erővel tud óriási áldozatokat követelni. 

Ez azért is problémás, mert ennek tudatában a munkáltató könnyen 
visszaélhet azokkal a munkavállalókkal, akik hivatástudattal rendelkeznek.7 
Tipikusan ilyen emberek azok, akik az oktatásban vagy az egészségügyben 
dolgoznak. Továbbá rendőrök, katonák, tűzoltók, illetve a művészek és a már 
említett állatkerti gondozók között is nagy azoknak a száma, akik nagy mér-
tékű hivatástudatról számolnak be. Úgy vélem, hogy nemcsak az ő szempont-
jukból, de az egész társadalom szempontjából fontos lenne, hogy megfelelő 
körülmények között dolgozzanak, úgy érezzék, meg vannak becsülve, mivel a 
szélesebb társadalomnak is az az érdeke, hogy legyen elég ember, aki betölti 
ezeket az állásokat, és a munkájukat kipihenten, megfelelően tudják elvégezni. 

A már említett körülmények miatt sokan vannak, akik bár rendelkeznek 
hivatástudattal, mégsem abban a szakmában dolgoznak, amire úgy gondolják, 
hogy a hivatásuk szól. A kutatások azt mutatják, hogy ők rosszabbul érzik 
magukat, mint azok a kollégáik, akiknek nem is volt hivatástudatuk.8 Ez azt 
jelenti, hogy csak nehezen lehet menekülni a hivatástudat kötelékéből, hiszen 
még ha nemet is mondunk rá, akkor is befolyásolja a jólétünket, érzelmeinket 
és azt, hogyan ítéljük meg az életünket. Tehát nem elég, hogy nagy normatív 
erővel kér nagy áldozatokat a hivatás, még az sem tűnik előnyös megoldásnak, 
ha megpróbálunk nemet mondani rá. 

 
7  Erről bővebben: Mai Chi Vu: How the contextual constraints and tensions of a 

transitional context influence individuals’ negotiations of meaningful work – the 
case of Vietnam. In. The International Journal of Human Resource Management, 
2022. 33. 5. 835-861. 

8 Michele W. Gazica, & Paul E. Spector: A comparison of individuals with unanswered 
callings to those with no calling at all. Journal of Vocational Behavior, 2015. 91, 
1-10. 



 

  106 

A hivatás túlkövetelése azonban még ennél is súlyosabb lehet, mivel hiva-
tásunk szólhat olyan dologra is, ami nem képezi mély, belső preferenciáink 
tárgyát. Erre lehet példa Lisieux-i Szent Teréz élete, aki szeretett volna külföldi 
misszionárius lenni, de a rendi elöljárói és egészségi állapota ezt nem tették 
lehetővé.9 Ehelyett a kolostorban maradt rövid élete végéig, és imádkozott a 
misszionáriusokért, mindezekért ma őt tiszteljük a missziók védőszentjeként. 
Amennyiben valóban az elvonult, imádságos élet volt az ő hivatása, akkor azt 
mondhatjuk, hogy hivatása ellentétben állt az ő mély, belső preferenciával. 
Tehát a hivatás nemcsak olyan módon lehet túlkövetelő, hogy nagy áldoza-
tokat kér tőlünk, hanem úgy is, hogy arra kér, hanyagoljuk el azokat a terveket, 
amik kiemelkedően fontosak számunkra. 

4. ÉRTELEM 

Az általános kötelességekből a hivatás fogalmával próbáltunk menekülni, 
de ezzel sem jutottunk sokra, mert a hivatás is nagy teherrel járó kötelessé-
gekkel ruház fel. Mit lehet erre mondani? A már leírt problémákat ugyan nem 
oldja meg, de talán kevésbé tűnik tragikusnak a helyzet, ha belegondolunk, 
hogy a hivatásért való munka képes megadni az értelem érzetét (subjective 
meaningfulness). Bár sok szempontból nehezebb azoknak, akik nagyfokú 
hivatástudatról számolnak be, az empirikus pszichológia alapján úgy tűnik, 
hogy ugyanakkor mégiscsak van ennek egy jelentős előnye: ez pedig az, hogy 
azok, akik a hivatásuknak megfelelően dolgoznak, arról számolnak be, hogy 
határozottan úgy érzik, értelme van az életüknek.10 Ezt azért tartom jelentős 
előnynek, mert mások éppen attól szenvednek, hogy úgy érzik nincs értelme 
az életüknek. Tehát bármilyen nagy is a hivatás terhe, az értelmetlenség 
érzését le tudjuk küzdeni, ha elfogadjuk a hívást. 

Annak, hogy úgy érezzük, értelme van az életünknek, fontos része, hogy azt 
valami olyasmire áldozzuk, amiről úgy érezzük, hogy nagy értéket képvisel. 
Számomra úgy tűnik, hogy ha megfelelünk vagy legalábbis nagyon próbálko-
zunk a hivatásunkból származó felelősségnek eleget tenni, akkor valóban 
pozitív értéket teremtünk, ami javára válhat szűkebb környezetünknek, és 
ugyanakkor nekünk is megadhatja azt a belső örömet, ami abból származik, 
hogy úgy érezzük, értelme van az életünknek. 

 
9 Lisieux-i Szent Teréz: Önéletrajz. Ford. Kis Mónika. Magyarszék, Sarutlan Kármelta 

Növérek, 2015. 252. 
10 J. Stuart Bunderson & Jeffrey A. Thompson: The call of the wild: Zookeepers, callings, 

and the Double-edged sword of deeply meaningful work. In. Administrative Science 
Quarterly, 2099. 54(1), 39. 



 

  107

5. ÖSSZEFOGLALÁS 

A hivatás tehát képes leszűkíteni felelősségeink körét, ezáltal csökkenteni 
kötelességeink listáját, vagy legalábbis priorizálni azokat, amelyek kiemelke-
dően fontosak számunkra. Ugyanakkor a hivatás is lehet túlkövetelő, elvárhat 
tőlünk nagy áldozatokat, akár olyan feladatokat is, melyek iránt nem vagyunk 
motiváltak. A hivatásnak megfelelő munka viszont megadhatja nekünk azt az 
érzést, hogy értelme van az életünknek, és az is lehet, hogy érzésünk nem csal: 
hivatásunk valóban értelmet adott az életünknek. 

 

 
  



 

  108 

  



 

„A szabadság tudata ugyanakkor az emberi 

cselekvésben elválaszthatatlan a felelősségtől.” 



 

  110 

  



 

  111

FELELŐSSÉG HERMENEUTIKAI TÜKÖRBEN 

LOBOCZKY JÁNOS 

rásom címe azért tűnhet különösnek, mert a hermeneutika 20. századi 
megújítójának, Gadamernek a munkásságában a felelősség témájának szisz-
tematikus kifejtésével nem találkozhatunk. Ugyanakkor az is szembetűnő, 

hogy olyan, éppen Gadamernél hangsúlyosan szereplő elvek, illetve herme-
neutikai szempontok, mint például „a hermeneutika annak művészete, hogy 
megértsük a másik nézetét”, a valódi dialógus létrejövő „kommunikációs kö-
zösség”, a „kérdés és válasz logikája”, a történelem értelmezése bizonyos érte-
lemben összefüggnek a felelősség témakörével.  

Előadásomban a következő kérdéseket fogom röviden körbejárni: 1. A Bildung 
és a felelősség összefüggése Gadamernél. 2. Az én-te viszony, a Másikkal szembeni 
felelősség. 3. Történelem és felelősség. 4. A tudomány felelőssége Gadamernél. 

Bevezetésül még egy rövid megjegyzést fogalmaznék meg a felelősség szó 
jelentésével kapcsolatban. Gadamer egy-egy fogalom értelmezésekor gyakran 
él etimológiai módszerrel, amelynek segítségével bontja ki az adott kifejezés 
jelentéshorizontját. Ha én is ezzel a megközelítéssel szeretnék élni, akkor első-
sorban arra hívnám fel a figyelmet, hogy a felelősség (Verantwortung) szóban a 
német és magyar nyelvben egyaránt ott van a ’felel’ szótő, ami egyfelől jelenthet 
valamely kérdésre, illetve kihívásra adott válaszadást, másfelől azt is, hogy 
valaki valamiért felel, tehát felelősséggel tartozik valamiért, sőt igekötős 
formájában (’megfelel’) valaminek való megfelelést is beleérthetjük a szó 
jelentéskörébe. 

1. A BILDUNG ÉS A FELELŐSSÉG 

Gadamer hermeneutikai filozófiájának egyik fontos kiindulópontja a huma-
nista tradíció "előhívása", vagyis a modernitás szellemiségével való termékeny 
ütköztetése. Nem valamiféle merev hagyománytiszteletről van itt szó, hanem 
a hagyományok megújításáról. Gadamer számára ebből az alapállásból ki-
tüntetett jelentőségű többek között a Bildung (képzés, művelődés, műveltség) 
fogalmának vizsgálata. 

Először itt arra utalnék, hogy a szó többféle magyar fordítást is lehetővé 
tesz. Jelenthet képzést, kiképzést, művelődő képzést1, ugyanakkor művelődést, 

 
1 A “művelődő képzés” kifejezést Olay Csaba használja egy Fehér M. Istvánra emlékező 

írásában. Lásd Olay Csaba: Fehér M. István (1950-2021). Publicationes Universitatis 

Í



 

  112 

illetve műveltséget is. Az Igazság és módszer magyar fordítója, Bonyhai Gá-
bor a képzést használja, amellyel elsősorban a német szó etimológiájához kap-
csolódik. Eredetileg ugyanis a "természeti képződmény" fogalmával volt szo-
ros összefüggésben. De jelentette a testrészek kiképzését, jól megformáltságát 
is. Egyébként ebben a jelentésében a képzés szó latin megfelelője a formatio. 
A képzés szóhasználat emellett azt a folyamatot is érzékelteti, amelynek során 
műveltté válik az ember.  

Gadamer a felvilágosodás korából Herder meghatározását tekinti kiinduló-
pontnak, amelynek lényege, hogy az ember a képzés révén felemelkedhet a 
humanitásig, amely egyszerre jelent széleskörű ismeretekkel való rendelke-
zést, valamint erkölcsiséget is. Itt érezhetően a kultúra fogalmával is szoros 
kapcsolatba kerül a szó, hiszen a humanitás egyúttal a legszélesebb értelem-
ben vett kultúrát is jelenti. Kant a cselekvő szubjektum szabadságának aktusa-
ként beszél a képesség "kultúrájáról", ezenkívül arról is szól, hogy önmagunk 
iránti kötelességünk a tehetségünk kiművelése. Humboldt meghatározását az-
után azért idézi, mert pontosan megfogalmazza a Bildung tágasabb jelentés-
körét: "de amikor mi a mi nyelvünkön képzést mondunk, akkor valami maga-
sabbra és ugyanakkor belsőre gondolunk, tudniillik arra az érzékre, mely a 
teljes szellemi és erkölcsi törekvés ismeretéből és érzéséből árad ki harmo-
nikusan az érzésmódra és a jellemre."2  

Gadamer arra is utal, hogy a képzés szóban a kép is benne rejlik, a kép 
pedig "titokzatos kétoldalúsággal” egyszerre jelent képmást és mintaképet 
(Nachbild, Vorbild). A képzés ugyanakkor nem egy előre pontosan megformá-
zott minta követését jelenti, hanem egy állandó folyamatról van szó. A görög 
phüszisz, természet szóhoz is azért hasonlítja a képzést, mert egyik sem ismer 
önmagán kívüli célokat. Gadamer meglehetős iróniával utal a folyton "képzési 
célokat" kitűző, egyoldalúan prakticista oktatási gyakorlatra: "A képzés volta-
képpen nem lehet cél, mint olyat nem lehet akarni, legfeljebb a nevelő reflek-
tált tematikájában."3 A képzés végső soron olyan folyamat, amelynek során a 
megszerzett műveltségben "semmi sem tűnik el, hanem minden megőrződik". 
A Bildung tehát nem egyszerűen valamire való kiképzés, hanem a legszélesebb 
értelemben vett „emberformálás”. 

Gadamer kiemelten fontosnak tartja Hegel Bildung-felfogásának az értel-
mezését. Hegelnél a képzés lényege az általánossághoz való felemelkedés, ami 
elméleti és gyakorlati képzést egyaránt jelent, a partikularitás háttérbe szorítását: 

 
Miskolcinensis. Sectio Philosophica. Tomus XXVI. – Fasciculus 1. Szellem és élet. 
Emlékkötet Fehér M. István tiszteletére. Szerk. Veres Ildikó, Molnár Márton. 2022. 198. 

2  Hans-Georg Gadamer: Igazság és módszer (a továbbiakban IM). Ford. Bonyhai 
Gábor. Budapest, Gondolat, 1884. 31. 

3 Uo. 



 

  113

„Aki átengedi magát a partikularitásnak, például: aki mértéket és arányt nem 
ismerve enged vak dühének, az képzetlen. Hegel kimutatja, hogy az ilyen em-
bernek alapjában véve az absztrakciós ereje fogyatékos: nem tud eltekinteni 
önmagától, s egy általánosra tekinteni, mely az ő különösségének mértéket és 
arányt kölcsönözne."4 A képzetlenség tehát nem csupán elméleti fogyatékos-
ság ebben az értelmezésben, hanem egyúttal a hübrisz, a mértéktelenség vét-
két idézi elő. Hegel a képzést tehát általános emberi feladatnak tekinti, s ezzel 
összefüggésben beszél a munkáról, valamint a munkavégző tudatról. Ez utóbbi 
"a dolgot képezve önmagát képzi"5. A munkálkodó tudat saját önérzetre tesz 
szert azáltal, hogy elsajátít egy jártasságot. Ebben az önérzetben olyan mozza-
natokat vehetünk észre, mint a személyes vágyainknak a korlátozása, azonkí-
vül valami általánosnak az elismerése. Mai szemmel "korszerűtlennek" tűnik 
az, ami a pályaválasztással kapcsolatban itt felvetődik. Napjainkban többnyi-
re az önmegvalósítás privát céljait, valamint a praktikus, hasznossági szem-
pontokat szokás ezzel kapcsolatban emlegetni. Ezzel szemben Hegel a hivatás 
betöltését hangsúlyozza, illetve azt, hogy minden hivatásban van valami "sors-
szerű", "külső szükségszerűség", és így olyan feladatokat követel tőlünk, me-
lyeket privát célként nem tűznénk ki. A hivatás betöltése egyfelől önmagunk 
korlátozását jelenti, de egyúttal azt, hogy a hivatásunkat a magunk ügyévé 
tesszük, s így végső soron mégsem jelent korlátot. Úgy vélem, Gadamer jogo-
san tapint rá ennek a felfogásnak az aktualitására. A felelős pályaválasztás bár-
mennyire is mindenkinek személyes ügye, az ebben való döntés olyan etikai 
kötelezettségeket is maga után vonz, amelyeknek csak valamely közösségre 
vonatkoztatva van értelme. 

Amit a Bildung eddigi értelmezéséből a felelősségre vonatkozóan kiemel-
nék, az megítélésem szerint a napjainkban gyakran hangoztatott elv, hogy a 
„tudás erkölcsi kötelezettség” is bizonyos értelemben. Az egyre bonyolultabbá, 
globálisabbá váló világunkban nem csupán a gazdasági-politikai elit tagjainak 
kell olyan súlyos következményekkel járó döntéseket hozniuk, amelyekért előre-
ható felelősséggel rendelkeznek, hanem így-vagy úgy minden polgárnak, példá-
ul a demokratikus választások alkalmából. A választópolgárnak igazán széles-
körű ismeretekkel, tájékozottsággal, a mélyebb társadalmi. gazdasági és poli-
tikai összefüggéseket is átlátó képességgel kell(ene) rendelkeznie, hogy azokra 
a politikusokra adja a voksát, akik vélhetően a legjobban képesek megoldani 
az egyre összetettebbé váló problémákat. Vagy gondoljunk arra, hogy az atom-
háború, az ökológiai válság fenyegetése vagy a mesterséges intelligencia kérdése 
globális szemléletet igényelne, ugyanakkor ezek megoldását partikuláris 

 
4 I.m. 33. 
5 Uo. 



 

  114 

érdekek, szűklátókörű (nacionalista) önzések akadályozzák. Kérdés, hogy a 
„vétkes tudatlanság”, amely kifejezéssel többek között az angolszász kortárs 
felelősség-elméletekben találkozhatunk6, mennyire ad felmentést az indivi-
duális felelősség-vállalás alól. A kiinduló tétel ebben az összefüggésben az, 
hogy csak azokért a dolgokért viselhetünk erkölcsi felelősséget, amelyek felett 
képesek vagyunk befolyást gyakorolni. Ugyanakkor bizonyos mentális állapo-
taink és diszpozícióink, valamint nem szándékos mulasztásaink felett nem va-
gyunk képesek befolyást gyakorolni. A mentális állapot megítélésére még inkább 
vannak a pszichiátria által megállapított objektív kritériumok, az viszont már 
kérdéses, hogy hol húzható meg a határ a szándékos és a szándékolatlan 
mulasztás között. A „vétkes tudatlanság” kifejezés az előbb hivatkozott tanul-
mányban arra utal, hogy a cselekvő valamilyen mértékben hibáztatható a tette 
káros következményeiért még akkor is, ha tette elkövetésekor nem volt tisztá-
ban a lehetséges hatással. Persze abban az esetben, ha módjában állt volna 
megszerezni a megfelelő tudást. A szélesebb tudással, áttekintő, kritikai képes-
ségekkel rendelkező ember nyilván megalapozottabb, felelősebb döntést tud 
hozni ezekben a helyzetekben. Nem véletlenül hangsúlyozta már Arisztotelész 
is, hogy az erény „abban a hozzánk viszonyított középben áll, amely egy sza-
bálynak megfelelően határozható meg, mégpedig azon szabálynak megfelelően, 
amely szerint az okos ember határozná meg”7. Hermeneutikai szempontból 
pedig azt tehetnénk még hozzá, hogy az előbb említett dilemmát mindig csak 
a konkrét eset megértésével és értelmezésével lehetséges eldönteni, mégpedig 
a megértés, értelmezés, alkalmazás gadameri hármasságának jegyében. 

A gadameri hermeneutika egyik kulcsszava a dialógus. A történelmi 
hagyomány értelmezése éppúgy dialógikus viszonyt előfeltételez értelmező és 
"szöveg" között, mint a műalkotások befogadása. Hegel ebből a szempontból 
is tanulságos Gadamer számára. Az elméleti képzés eszméjében ugyanis az a 
mozzanat is benne rejlik, hogy "megtanulunk valami mást is érvényesülni hagy-
ni"8. A régi nyelvek és világok vizsgálatát azért tartja alkalmasnak az elméleti 
érdekek kialakításában, mert ezek elősegítik az elméleti vizsgálódáshoz szük-
séges távolságtartás kialakítását, de egyúttal az "önmagunkhoz való visszaté-
rés" kiindulópontjai is. A régi koroknak ezt a hegeli értékelését ugyan Gada-
mer egyfajta klasszicista előítéletből eredezteti, de az alapgondolatot helyes-
nek tartja: "Az idegenben felismerni a sajátot, otthonossá válni benne – ez az 
alapmozgása a szellemnek, melynek léte csak abban áll, hogy a máslétből 

 
6 Lásd Holly Smith: Vétkes tudatlanság. In. Réz Anna (Szerk.): Vétkek és választások – 

A felelősség elméletei. Ford. Szántó Veronika. Budapest, Gondolat, 2013. 177-206.  
7  Arisztotelész: Nikomakhoszi etika (1106b). Ford. Szabó Miklós. Budapest, Európa, 

1987. 44. 
8 Gadamer: IM, 33. 



 

  115

visszatér önmagához. Ennyiben minden elméleti képzés, az idegen nyelvek és 
képzetvilágok feldolgozása is, egy olyan képzési folyamat puszta tovább-
folytatása, mely sokkal korábban kezdődik. Minden egyes individuum, amely 
természeti lényéből a szellemibe emelkedik, népének nyelvében, erkölcsében, 
intézményeiben előre adott szubsztanciára talál, melyet, miként a nyelvtanu-
lásban, el kell sajátítani. Így az egyes egyén eleve mindig a képzés útján halad, 
s állandóan csökkenti saját természetiségét, mert a világot, amelybe belenő, a 
nyelvben és az erkölcsben az emberek képzik."9 Fogalmazhatnánk úgy is, hogy 
„saját természetiségének” (puszta biológiai determináltságának) csökkentése 
nyomán alakulhat ki felelősségérzete is. 

2. AZ ÉN-TE VISZONY ÉS A FELELŐSSÉG ASPEKTUSA 

Az előbb már idéztem „az idegenben felismerni a sajátot” gadameri herme-
neutikai alapelvét, amely nem csupán az idegen nyelvek elsajátítására vonat-
kozik, hanem az én-te dialógikus viszonyának is lényegi aspektusa. Egyik inter-
jújában ezt szemléletesen így fogalmazta meg: „A másik ember az út, amelyen 
haladva önmagunkat megismerjük.”10 Ez természetesen nem pusztán episzte-
mológiai értelemben fontos, mivel benne rejlik az önmagam és a mások iránti 
felelősség, ami Waldenfels szerint „nem önmagánál, a sajátban, hanem más-
hol, az idegenben kezdődik”11. A sajátban rejlő idegen mindig válaszkészséget 
aktivizál. A válaszként kiváltott beszélés és cselekvés a reszponzivitás ‒ a 
cselekvő válaszadás és a vele járó felelősség egymáshoz tartozása ‒ alapvoná-
sát viseli magán. A sajátban rejlő idegen tehát a felelősségem forrása, ahogy 
azt Veress Károly megidézi12.   

Gadamer az Igazság és módszerben többek között az én-te viszony lehet-
séges egyoldalúságára is felhívja a figyelmet annak kapcsán, amit emberisme-
retnek szokás nevezni. Aki felületesen, pillanatnyi benyomások kifürkészésé-
vel általánosít egy másik ember jelleméről, igyekszik a másik vélhető reakcióit 
előre kiszámítani, az többnyire a másik feletti uralomra törekszik, a Te számá-
ra csak tárgy: „Viselkedése ugyanúgy céljaink eszközéül szolgál, mint bármely 
más eszköz. Morális szempontból a Te-hez való ilyen viszony színtiszta Én-

 
9 I.m. 34. 
10 Lásd Művészet, amely szerint nem lehet igazunk. Dieter Mersch és Ingeborg Breuer 

interjúja Hans-Georg Gadamerrel. Ford. Krémer Sándor. Gondolat-Jel. Szeged-
Pécs, 1992. II. 21. 

11 Bernhard Waldenfels: A sajátban rejlő idegen. Ford. Ábrahám Zoltán. Műhely, 2014. 
5. 21. 

12 Lásd Veress Károly: Az út önmagamhoz. In. Loboczky János-Torma Anita-Vermes 
Katalin: Tudomány és megértés. Eger, Líceum, 2022. 141-157., különösen 144-145. 



 

  116 

központúság, és ellentmond az ember erkölcsi lényegének.”13 Ezzel szemben 
az egyenrangú én-te viszonyban, a valódi dialógusban az igazság keresésének 
felelőssége munkálkodik, vagyis a dialógus résztvevői számot vetnek azzal, 
hogy a dialógus során a Másik igazsága bizonyul helyesnek. A dialógus során 
egy olyan „kommunikációs közösség” jön létre, amelynek tagjait az igazság 
iránti elköteleződés jellemzi. Ebből a szempontból nevezi Gadamer hermeneu-
tikai filozófiáját a „szerénység filozófiájának” Fehér M. István14, de az előbb 
jelzett összefüggésben nevezhetnénk a „megértés és értelmezés felelőssége” 
filozófiájának is.  

 3. TÖRTÉNELEM ÉS FELELŐSSÉG 

A történelmi megértés célja, ha egyáltalán van ilyen, Gadamer szerint nem 
az, hogy valamilyen elmúltat jobban értsünk meg, mint az akkor élők, hanem 
megfelelő tárgyi viszonyra tegyünk szert a történeti hagyománnyal szemben, s 
jobban értsük meg azt, ami van. A történetíró felelőssége éppen abban rejlik, 
hogy ezt elősegítse. A történelemnek és a van-nak a megértésére való törekvés 
ugyanakkor nem jelenthet valamiféle abszolút megismerést, nem juthat el a 
történelem egészének az értelméig. Droysent és Diltheyt, minden jelentősé-
gük elismerése mellett is, éppen azért bírálja, mert „a hermeneutikai kezde-
ményezés arra csábította őket, hogy a történelmet mint könyvet olvassák, 
amely az utolsó betűig értelmes […] Az értelemegész, amelyet a történelemben 
vagy a hagyományban meg kell érteni, sohasem a történelem egészének az 
értelmét jelenti.”15  

Gadamer egy másik gondolatmenete a történelmi szituációk feltárásáról és 
értelmezéséről jelenkori párhuzamokat vet fel. Jelentős személyiségeknek 
nagy történelmi eseményekben játszott szerepéről szólva arra hívja fel a figyel-
met, hogy ilyen esetekben két különböző kérdést kell rekonstruálni: egy nagy 
esemény lejátszódásában rejlő értelem kérdését és a lejátszódás tervszerűsé-
gének a kérdését: „A motivációk végtelen szövedéke, mely a történelmet alkotja, 
csak alkalmilag és rövid időre éri el a tervszerűség világosságát valamely egyes 
egyénben.”16 Az emberi értelem persze gyakran igyekszik ott is tervszerűséget 
látni, ahol pusztán esetleges összefüggésről van szó. Gyakorta olvashatunk 

 
13 Gadamer: IM, 251. 
14 Lásd Fehér M. István: Hermeneutika és humanizmus. hermeneutika humanista és 

humanizmus hermeneutikai nézőpontból. In. uő.: Filozófia, történet, értelmezés – 
Hermeneutikai tanulmányok (2000-2020). Budapest, L’Harmattan, 2020. 109-
176., különösen 170-171. 

15 Gadamer: IM, 16. 
16 I.m. 260. 



 

  117

vagy hallhatunk olyan politikai spekulációkat, amelyekben valóságos vagy 
annak vélt dolgok mozaikcserepeiből a szerző – ideológiai beállítottságának 
megfelelő – szigorúan megkomponált, logikusnak tetsző rendszert konstruál. 
Csupán azt nem akarja tudomásul venni az ilyen fikciók megfogalmazója, hogy 
a következő szituáció a politikai tevékenységre legalább annyira jellemző, mint 
hétköznapi cselekvéseinkre: „Aki mereven ragaszkodik terveihez, az éppen 
hogy saját eszének tehetetlenségét fogja érezni. Ritkák azok a pillanatok, ami-
kor minden »magától megy«, amikor az események maguktól alkalmazkod-
nak terveinkhez és vágyainkhoz.”17  Hegel történelemfilozófiájával szemben 
éppen ezért kritikus Gadamer. Azokból az esetekből, amikor a szubjektív és az 
objektív, az egyén partikuláris gondolatai és az események világtörténelmi 
értelme, egybeesik a történelemben, nem lehet hermeneutikai alapelvet levon-
ni a történelem megismerésére nézve. Gadamer nem fogadja el a történelem 
determinisztikus és teleológikus felfogását. 

Gadamer a történelem megértése kapcsán is használja a "tapintat" kife-
jezést. A szónak jól ismert a társas érintkezéssel kapcsolatos jelentése. Valami 
kényelmetlent tapintatosan elhallgatunk, megkerülünk. Ha valamit tapinta-
tosan mondunk, a szituáció lényegéhez akkor is hozzátartozik valaminek a 
kimondhatatlansága. Ez a fajta tapintat nyilvánvalóan hozzájárul az emberek 
intim szférájának a megőrzéséhez. Ugyanakkor a tapintat "megismerésmód" 
és "létmód" is, az esztétikai és a történeti iránti érzéket jelent: "Az esztétikai és 
a történeti iránt érzékünk kell hogy legyen, vagy ki kell képeznünk érzékünket, 
hogy a szellemtudományi munkában rábízhassuk magunkat a tapintatunkra."18  

A történeti érzékkel rendelkező tudja, "hogy egy kor számára mi lehetséges 
és mi nem, s van érzéke a múlt mássága iránt, mely megkülönbözteti a jelen-
től"19. Ennél a magától értetődő kijelentésnél azért érdemes megállnunk. Úgy 
tűnik, napjaink Magyarországa nem kedvez a történeti érzék kialakulásának, 
hiszen lépten-nyomon találkozhatunk történelmi múltunk ideologikus, propa-
ganda ízű kisajátításával, modern kategóriák jogosulatlan visszavetítésével. Az 
pedig kifejezetten megoldatlan kérdés, hogy miként lehetne és kellene közel-
múltunk dokumentumait elemezni, illetve bemutatni. A személyiségi jogok 
védelmének elve a gyakorlatban sokszor ütközik a történelmi igazság feltárá-
sának szintén jogos, etikai szempontból is indokolható igényével. Vajon lehet-
séges-e a jelzett problémákat pusztán jogszabályokkal megoldani? Bizonyosan 
nem. Ehelyett talán meg lehetne próbálni olyan műveltséget magunkban ki-
alakítani, amely az erkölcsi érzéktől elválaszthatatlan. Gadamer összefoglalása 
a képzés általános jellemzőjéről éppen ehhez nyújthat támpontot: „…ily 

 
17 Uo. 
18 I.m. 35. 
19 Uo. 



 

  118

módon általánosabb szempontokat tartunk nyitva a másik, a mások számára. 
A képzésben benne rejlik az általános érzék a mérték és a távolságtartás iránt, 
s ennyiben az is, hogy önmagunk fölé emelkedünk, az általánossághoz. Mert 
hiszen önmagunkat és saját céljainkat distanciával szemlélni azt jelenti: úgy 
nézni, ahogy a többiek nézik."20 

Az előbb már utaltam arra, hogy Gadamer elutasítja a történelem determi-
nista felfogását. Vajon működik-e a történelemben valamilyen egyetemes ok-
sági törvényszerűség? – teszi fel a kérdést a Kausalität in der Geschichte?21 
című tanulmányában. Egyfelől azt szokták hangsúlyozni (például Kant), hogy 
az ember társadalmi tevékenysége – a belső szabadságtudata ellenére – nagy 
átlagban prognosztizálható, mivel maga az emberi természet is az univerzális 
természeti törvényszerűségek egyik láncszeme. Gadamer viszont azon az állás-
ponton van, hogy a történelmi tapasztalatok inkább azt jelzik, hogy itt az ok-oko-
zati összefüggések másként működnek, mint a természetben, s így a folyamatok 
végeredményét nem lehet pontosan kalkulálni. Akkor a történelemben nem kell 
az okokat kutatni? Vannak-e itt meghatározó törvények, amelyek a történelem 
menetét meghatározzák? A szabadság révén az ember a saját céljait valósítja 
meg a történelemben? Vagy az emberi szabadság tudata csak illúzió? – kérdez-
hetnénk. A szabadság tudata ugyanakkor az emberi cselekvésben elválasztha-
tatlan a felelősségtől. Ezzel összefüggésben vetném fel a „mi lett volna, ha…?” 
általában történelmietlennek tartott kérdését. Amennyiben a történelemben 
egyfajta hegeli értelemben vett egyetemes szükségszerűségeket látunk, akkor per-
sze teljesen értelmetlen a kérdés. Amennyiben viszont nem ilyen determinált-
nak tekintjük a történelmet, akkor nagyon is helye van legalábbis egy adott 
sorsfordító esemény körülményeinek és a benne szereplők döntései beható 
elemzéseinek, hogy világosabban lássuk és megértsük a döntések motívumait. 
Ebben az esetben akár az is kiderülhet, hogy a jól ismert történelmi személyi-
ségek másképp is dönthettek volna. Ugyan nem tarom szerencsésnek valami-
féle elképzelt alternatív történelem megírását, de az egyes történelmi szerep-
lők konkrét felelősségét a jelzett eljárás jobban tisztázhatná. Persze Gadamer 
jogosan hívja fel arra is a figyelmet, hogy az emberi szabadság és az ezzel együtt 
járó felelősség tudata bizonyos esetekben meg is béníthatja a történelem ágen-
sét. Abban az értelemben, hogy vajon a döntései pozitív irányban hatnak-e, 
vagy rossz irányú folyamatokat indítanak be. A történelmi tapasztalat éppen 
ezért gyakran az elkésett belátás és megbánás keverékeként jelentkezik. Itt 
nem csupán a jó vagy rossz akaratból/érzületből fakadó cselekedetekről van 
szó. Előfordulhat, hogy rövidebb-hosszabb történelmi távlatban is negatív 

 
20 Uo. 
21 Lásd Hans-Georg Gadamer: Kausalität in der Geschichte? In. uő.: Gesammelte Werke 4, 

Neuere Philosophie II. Tübingen, J.C.B.Mohr (Paul Siebeck), 1987. 107-118. 



 

  119

következményekkel járhat egy erkölcsi értelemben a belső kötelességtudatból, 
jó akaratból származó döntés. Max Weber éppen erre az ellentmondásra mu-
tat rá, amikor A politika mint hivatásban22 az „érzület”- és a „felelősség”-etika 
bonyolult viszonyát elemzi. A kérdés itt az, hogy mennyiben vállalhat felelős-
séget bárki tettének előre nem látható következményeiért. Gadamer azt hang-
súlyozza, hogy a szabadság tudata abban nyilvánul meg, hogy azok a célok, 
amelyeket az ember a tevékenysége során követ, szabadon válaszhatók, s így 
ezekért felelősséggel is tartozik. A felelősség ténylegesen csak akkor működ-
het, ha az ember morálisan szabad lénynek tudja magát.  

A történelem és felelősség kérdéséhez kapcsolódik az a vita is, amelyre 
Gyáni Gábor, a Gadamer hermeneutikájára is többször hivatkozó történész, „a 
történész mint bíró” szituációja kapcsán egyik könyvében23 utal. Gyáni azt a 
történetírói dilemmát járja körbe, amely az objektivitás és a történeti ítélkezés 
között feszül. Miután szemléletesen bemutatja a történetírásnak a tudomá-
nyos igazsághoz, az ún. „objektivitáshoz” fűződő viszonyával kapcsolatos kü-
lönböző releváns álláspontokat, a „realisták” és „antirealisták” vitáját, tér rá 
arra a gyakran felmerülő kérdésre, hogy „jogosult-e vajon a történész ítélkezni 
a múlt felett, és ha igen, mi módon élhet ezzel a lehetőséggel, hogy továbbra is 
meg tudjon felelni a történeti megismerés mint igazságtudomány követel-
ményének?”24 Sőt Gyáni azt is felveti, hogy mennyiben hasonlít és miben külön-
bözik egymástól a történeti megismerés és a bírói-igazságszolgáltatási tevé-
kenység. Úgy jár-e el a történész, mint a nyomozó hatóság, hogy kiderítse, re-
konstruálja a múltban történteket? Az utóbbi kérdés kapcsán főként azt emeli 
ki, hogy a bírósági eljárásban egy ponton, az ítélethozatallal szükségszerűen le 
kell zárni a folyamatot, a történetírás pedig újból és újból visszatérhet, és vissza 
is tér a már korábban is feldolgozott témákhoz, korszakokhoz, történelmi sze-
mélyiségekhez. Másrészt a bírói ítéletet magalapozó jogi normák az akkori 
jelen erkölcsi értékrendjét fejezik ki. A történetírói relativizmust viszont első-
sorban a historizmus elutasítja, mondván, hogy a történetíró tárja fel a múltat, 
ahogyan az volt, és ne ítélkezzen. Ugyanakkor még Ranke is elismeri, hogy a 
történésznek az egyes korszakok közötti különbséget is fel kell tárnia, s ezzel 
óhatatlanul is értékel, még ha nem is ítélkezik morálisan. Mások szerint – például 
R. T. Vann, és úgy tűnik, Gyáni felfogása is ehhez áll legközelebb – a történet-
írásban elkerülhetetlen a morális ítéletalkotásnak egy minimális szintje (ún. 
„gyenge értékelés”), mivel a történész nem a múlt embereivel, hanem saját 

 
22 Lásd Max Weber: A politika mint hivatás. Ford. Glavina Zsuzsa. In. uő.: A tudomány 

és politika mint hivatás. Budapest, Kossuth, 2020. 49-127. 
23 Lásd Gyáni Gábor: A történeti tudás. Budapest, Osiris, 2020. Különösen az Objekti-

vitás és történeti ítélkezés c. fejezet, 383-414. 
24 I.m. 404. 



 

  120

korának olvasóival folytat párbeszédet, ahogyan Gyáni megfogalmazza: „Rég 
meghalt emberek életét és tetteit ecsetelve sem tarja feleslegesnek megosztani 
olvasóival a múltról kialakított erkölcsi véleményét, már csak azért sem, mert 
bevonhatja őket ezáltal a történelem kérdéseiről kezdeményezett dialógusba.”25 

Hayden White, napjainkban gyakran – Gyáni által is – hivatkozott ameri-
kai történész  egyik tanulmányában26 „a történész morális kötelességéről” is 
beszél. Hegelre, Balzacra és Tocqueville-re hivatkozva azt emeli ki, hogy „… a 
történelem mindhármuk számára nem annyira öncél volt, mint előkészület a 
jövő közös emberiségének alakításában vállalt egyéni felelősség tökéletesebb 
megértésére és elfogadására”27 Ez a fajta hozzáállás érzékelhetően közel áll H. 
White – hoz, aki egy etikai rendszer nélküli, de morális kötelességként értel-
mezi, hogy az embereket fel kell szabadítani „a történelem terhe alól”. Az előb-
biekre hivatkozva hangsúlyozza, hogy a történésznek nem valamilyen örök 
érvényűnek tekintett etikai rendszer alapján kell ítélkeznie, hanem az lenne a 
feladatuk, hogy „tudatosítsák az emberekben: jelenlegi helyzetük részben min-
dig sajátosan emberi választások terméke, amely éppen ezért pontosan ugyan-
ebben a mértékben, újabb emberi cselekedetek révén meg is változtatható 
vagy módosítható. A történelem ily módon érzékennyé tette az embereket a 
mindenkori elért jelen dinamikus elemei iránt, a változás kikerülhetetlenségét 
tanította, ezáltal hozzájárult ahhoz, hogy harag és neheztelés nélkül lehessen ezt 
a jelent a múltra vonatkoztatni.”28  

4. TUDOMÁNY ÉS FELELŐSSÉG GADAMERNÉL 

Gadamer több írásában is foglalkozik a tudományok felelősségével. Most 
befejezésül röviden egyik 1972-es tanulmánya (Theorie, Technik, Praxis)29 
kapcsán hívnám fel a figyelmet néhány fontos szempontra. Az egyik ilyen, ma 
is rendkívül aktuális felvetése a tudomány közvetett felelőssége például az 
atomfegyver bevetése kapcsán. Vajon felelősség terheli-e a tudományt a fejlő-
dését szolgáló újabb és újabb kutatások következményeiért? – kérdezhetnénk 
Gadamerrel. Nyilvánvaló, hogy – legalábbis a tudományok autonómiáját biz-
tosító demokratikus országban – nem lehet „kívülről”, tiltó törvényekkel 

 
25 I.m. 409. 
26 Lásd Hayden White: A történelem terhe. Ford. Berényi Gábor. In. Gyurgyák János – 

Kisantal Tamás: Történetelmélet I-II. Budapest, Osiris, 2006. II. 829-851. 
27 I.m. 849. 
28 I.m. 850. 
29 Lásd Hans-Georg Gadamer: Theorie, Technik, Praxis. In. uő.: Gesammelte Werke 4, 

Neuere Philosophie II. Tübingen, J.C.B.Mohr (Paul Siebeck), 1987. 243-266. 



 

  121

sorompót állítani a tudományos kutatás valamely pontján. Ugyanakkor joggal 
felmerül az a kérdés, hogy a napjainkban szomorúan aktuális covid-járvány 
kialakulásáért és világméretű elterjedéséért milyen felelősség terhelheti azt a 
bizonyos kínai laboratóriumot, ahol rendkívül veszélyes kísérleteket folytat-
tak. Le kellett volna állítani egy ponton magát a kísérlet-sorozatot, vagy inkább 
arról van szó, hogy valamilyen emberi gondatlanság történt, tehát jóval na-
gyobb körültekintéssel, felelősségtudattal el lehetett volna kerülni a súlyos 
következményeket? Persze még azt sem tudhatjuk bizonyosan, hogy tényleg a 
jelzett probléma volt-e a kiváltó oka e súlyos következményekkel járó járvány-
nak. Az ezzel kapcsolatos, sokszor egymásnak ellentmondó elemzések az egyre 
sokasodó információk Gadamer által is hangsúlyozott felelős értékelésének 
kérdését veti fel. A tudománynak, illetve a kutatóknak éppen az lenne a kitün-
tetett szerepe, hogy egyfajta kritikus „szűrőként” működve megóvja az elmé-
letet az elhamarkodott, túl gyors, nem kellően megalapozott értékelésektől és 
az ezekből következő, a praxist érintő döntésektől és tevékenységektől.   

   
 



 

  122

 

„ELNÉMULNI NEM SZERETNÉK MÉG.  
A HALLGATÁS AZONBAN SZÜKSÉGES.” 

HEIDEGGER 1945 UTÁN 

SCHWENDTNER TIBOR 

eidegger a 2. világháború utáni években két olyan levelet is kapott, 
melyek a filozófus önértelmezését, pozícióját, a nyilvánossághoz való 
viszonyát alapjaiban érintették. Az egyik levelet volt tanítványától, 

Herbert Marcusétól,1 aki az Egyesült Államokba emigrált, másikat pedig Jean 
Beaufret-tól, egy francia filozófustól kapta. A két levél hangvétele és tárgya 
egészen más volt. Marcuse azt követelte Heideggertől, hogy szólaljon meg a 
náci rezsim bűneivel kapcsolatban, kérjen bocsánatot, és határolódjon el a 
náciktól. Beaufret pedig azt kérte a filozófustól, hogy foglaljon állást a huma-
nizmussal kapcsolatban. 

Heidegger mindkét levélre válaszolt, Marcuse-nak magánlevél formájá-
ban, mely csak később került nyilvánosságra (Marcuse 1947-48), amelyben azt 
indokolja meg, hogy miért nem hajlandó nyilvánosan beismerést tenni, hogy 
tévedett a nácizmus támogatásával kapcsolatban. Beaufret-nak is írt levelet, 
majd hamarosan meg is jelentette a Levél a humanizmusról című írását, mely 
az első publikációja volt 1945 után (GA 9: 313-364., magyarul: 293-349.). 

Az egyik levél a hallgatás igenléséről és indoklásáról szól, a másik viszont 
a megszólalást, saját pozíció megjelenítését választja. Kérdésünk arra vonat-
kozik, hogy a hallgatás és a megszólalás miként viszonyul egymáshoz? Megte-
hetjük-e, hogy Heideggernek a náci bűnökről és a saját felelősségéről való eltö-
kélt hallgatását Heidegger személyéhez, rossz jelleméhez, stb. kötjük, s ettől 
különválasztva kezeljük a filozófus Heideggert, aki a humanizmuslevéllel újra 
legmagasabb színvonalon képviselt egy látszólag meglehetősen apolitikus filo-
zófiát, melyet a nácizmustól, politikától függetlenül lehet értelmezni, ahhoz 
kapcsolódni, stb.? 

Heidegger személyes politikai eltévelyedésének és filozófiájának szétválasz-
tása, melyet a magam részéről mindig is problematikusnak tartottam, nagyon so-
káig meghatározó volt a Heidegger recepcióban, de a Schwarze Hefte megjelenése 

 
1  Marcuse 1928-ban a Lét és idő hatására visszaköltözött korábbi tanulmányainak 

színterére, Freiburgba, s vált Heidegger tanítványává. 1933-ban a nácizmus elől 
emigrált Németországból. „1933 januárjában hagytam el Freiburgot. Sem nekem, 
sem a barátaimnak nem volt tudomásunk Heidegger nácizmushoz fűződő kap-
csolatáról 1933 előtt. Csak később kíséreltük meg Heidegger filozófiájának politikai 
affinitását rekonstruálni” – írja visszaemlélkezésében Marcuse (1977. 162.) 

H



 

  123

után2 nehezen képviselhetővé vált. Heidegger ugyanis a gondolati naplójában 
a politikai véleményeket megfogalmazó privát embert és a filozófust saját 
maga kötötte össze. A Schwarze Hefte alapján nyugodtan kijelenthetjük, hogy 
a politika és a filozófia szorosan összekapcsolódik Heidegger életművében. 

A következőkben azt szeretném megmutatni, hogy Heideggernek a két 
levélre való reakciója ugyanannak a stratégiának két oldala: Heidegger hall-
gatása a náci bűnökről és megszólalása a Humanizmus-levélben összetartozik 
egymással. Erről az összetartozásról szól ez a tanulmány. 

A MARCUSE LEVÉL 

Herbert Marcuse 1947 tavaszán meglátogatta Heideggert, 3  s miután 
hazatért az Egyesült Államokba, 1947 aug. 28-án levelet írt neki.4 Marcuse fel-
szólította volt mesterét, hogy nyilvánosan szólaljon meg a náci bűnökkel és a 
saját szerepével kapcsolatban.  

Marcuse érvelése szerint Heidegger 1933-34-ben sokoldalúan kiállt a náci 
rezsim mellett: beszédeket tartott, írásokat jelentetett meg és tettekkel is a 
nácik mellé állt. 1934 után is Németországban maradt, és a náci Németország 
veresége után sem ítélte el nyilvánosan a nácik bűneit, s nem is kért bocsánatot 
azért, hogy támogatta ezt a rezsimet.5 „Nem tudjuk Heideggert a filozófust és 
Heideggert az embert elválasztani egymástól, ez ellentmondana Heidegger 
filozófiájának is.” (uo.) 

Heidegger válaszának elején azt hangsúlyozza, hogy aki nem élt Német-
országban a kritikus időszakban 1933-45 között, az nem is tud megfelelő fogal-
mat alkotni az ott történtekről. 1933-ban a szellemi élet megújítását, a szociális 
ellentétek kibékítését és a nemzetközi kommunizmustól való védelmet várta a 
nemzetiszocializmustól. 1934-ben belátta tévedését, arról pedig nem tehet, ha 
mások propagandisztikus módon felhasználták a nevét. A vallomással kiszol-
gáltatná magát és a családját a támadásoknak. Azért sem tartja lehetségesnek 
a nyilvános bocsánatkérést, mert azzal azokhoz a valódi nácikhoz hasonlítana, 
akik most taktikai okokból hamut szórnak a fejükre. Heidegger válaszának 
leginkább megütköztető része, hogy a keleti németek kitelepítését hasonlítja a 

 
2 Az 1931-51 közötti feljegyzéseket a Gesamtausgabe következő kötetei tartalmazzák: 

GA 94, GA 95, GA 96, GA 97, GA 98.  
3 Marcuse ebben az időben az OSS (US Office of Strategic Services – a CIA elődje) szolgá-

latában állt, egyetemi tanári tevékenységét 1952-ben kezdte meg a Columbián és a 
Harvardon. 

4 Vö. Marcuse 1947-48 
5 „Sokan közülünk régóta várunk Öntől egy szóra, egy szóra, mellyel Ön világosan és 

végérvényesen szakítana a nácikkal való azonosulással, egy szóra, amely kimonda-
ná az Ön mai és valódi viszonyát a történtekhez.”  (uo.) 



 

  124 

vészkorszak idején elkövetett bűnökhöz, kettős mércével vádolva azokat, akik 
tőle vallomást kérnek. 

Marcusét sokkolta Heidegger válasza; végül azért válaszolt a levélre: Sze-
rinte kívül áll a lehetséges vita körén Heidegger érve, hogy a vészkorszakot a 
keleti németek kitelepítésével hasonlítja össze: „Ezzel a mondattal vajon nem 
került ön azon a dimenzión kívül, ahol lehetséges egyáltalán egy beszélgetés 
emberek között – a logoszon kívül? Mert csak teljesen e ’logikai’ dimenzión 
kívül lehetséges, hogy egy bűncselekményt azáltal magyarázunk, kiegyenlíte-
nünk, ’megértünk’, hogy egy másikat talán megtettek.”6 

A BEAUFRET-LEVÉL 

Jean Beaufret még ismeretlenül 1945 őszén írt levelet Heideggernek, mely-
ben kezdeményezte a személyes találkozást. Beaufret egy évvel később látogat-
ta meg először Heideggert,7 a találkozásból hosszú barátság alakult ki.8 1946 
november 10-én Heidegger levelet kapott tőle a következő kérdéssel: „Hogyan 
adhatunk a ’humanizmus’ szónak újra értelmet? […] Hogyan tudjuk a kaland 
elemét, amely minden kutatásnak szárnyakat kölcsönöz, megmenteni, anél-
kül, hogy a filozófiát egyszerű kalandorrá változtatnánk?” (idézi Denker 2017. 
9.) Heidegger válaszol a „Levél a humanizmusról” című írásával, mely 1947-
ben jelent meg,9 s a következő évtizedekben a késői Heidegger gondolkodásá-
nak alapszövegévé, a Heidegger-recepciót – különösen Franciaországban10 – 
meghatározó írássá válik. 

A Fekete füzetekben Heidegger meghökkentő módon utal a Humanizmus-
levélre: „Elnémulni (Verstummen) nem szeretnék még. A hallgatás (Schweigen) 
azonban szükséges. A „Levél a humanizmusról” talán alkalom lehet erre.” (1947. 
GA 97: 233.) Mit jelenthet az, hogy a „Levél a humanizmusról” alkalmat jelent 
a hallgatásra? Túl könnyű válasznak tűnik, hogy ebben az írásban nem beszél 
a náci ügyekről. Feltevésem szerint a hallgatás inkább olyan aktív értelmezést 
jelent, mely lehetetlenné tesz bizonyos kérdések, mindenekelőtt a felelősség 
kérdésének felvetését. A filozófus és a német nép felelősségének a kérdését. 

 
6 Marcuse, 1947-48, vö. még Macuse 1977. 
7 Francia filozófusok sora kereste fel Heideggert a háború befejezése után a szellemi 

kapcsolatokat keresve, lásd erről pl. Payen, 2022. 473-483. 
8 Vö. Jäger,  2021. 459. skk. 
9  „Heidegger egy hosszabb szöveget küldött levél formátumban Beaufret-nak 1946 

decemberében, melyet aztán helyesbített és publikált 1947-ben „Levél a humaniz-
musról. Levél Jean Beaufretnek Párizsba” címmel.” (Rockmore, 1995. 92.) 

10  „[E]z a levél, melyet egy franciának címeztek,  a francia Heidegger-recepciót és a fran-
cia filozófiai diskurzus egy részét szinte túlbecsülhetetlen módon határozta meg és 
irányította.” (Mende, 2013. 216., vö. még 225. sk.)  



 

  125

Marcuse ugyan pár hónappal későbben fogalmazta meg a kérdéseit, de 
ezek 1945-től nyilvánvalóan napirenden voltak Heidegger életében: Mit kere-
sett Heidegger, a kor egyik legnagyobb gondolkodója a nácik támogatói kö-
zött? Van-e köze Heidegger gondolatainak a nácizmushoz? Kit terhel a 
felelősség a nácik által elkövetett bűnökért?  

A következőkben azzal a feltevéssel olvassuk újra a Humanizmuslevelet, 
hogy ott e fenti kérdések ellehetetlenítése, elhallgattatása történik meg, termé-
szetesen filozófiai síkon és módon.  

A HUMANIZMUS-LEVÉL 

Heidegger azzal kezdi az írását, hogy a gondolkodást cselekvésként mu-
tatja be: „A gondolkodás cselekszik, amennyiben gondolkodik (Das Denken 
handelt, indem es denkt).” (GA 9: 313., magyarul: 293.) Első pillantásra úgy 
tűnik, hogy a felelősség kibontásának irányába megy ez a kijelentés. „A 
cselekvés lényege a beteljesítés (Vollbringen).” (uo.) Ám ki az alanya e felfo-
gásban a cselekvésnek? Heidegger válasza e kérdésre, minden, csak nem ma-
gától értetődő. „A gondolkodás a létnek az ember lényegéhez való vonatkozá-
sát teljesíti be.” (uo.) „A gondolkodás a lété, amennyiben a gondolkodás a 
létből történik meg, s így a léthez tartozik.” (GA 9: 316., magyarul: 295.) 

A gondolkodói tevékenység alanya nem a filozófus, aki megfogalmazza e 
gondolatokat, hanem a gondolkodás, amely a létet engedi szóhoz jutni. Aki 
gondolkodóként cselekszik, az „a létnek való engedést viszi véghez (Das Denken 
vollbringt dieses Lassen).” (290) Heidegger 1945-46 táján a Fekete füzetekbe 
a következőket írta: a filozófus „[a] lét (Seyn) által tollbamondottakat a nyelv-
be írja be” (GA 97. 86.), vagyis nem mi vagyunk a szerzői a gondolatainknak, 
hanem a lét.11 

Az individuális alanyiság és a szubjektivitás kikapcsolása12 egyik sarok-
pontja a késői Heidegger filozófiájának. A szubjektivitás előtérbe helyezése a 
metafizikai gondolkodás egyik fő jellemzője Heidegger szerint.13 A metafizika 

 
11 Sloterdijk szavaival: „Heidegger a létet minden lényeges levél szerzőjévé emeli, ő maga 

pedig a lét írnokaként lép föl.” (Sloterdijk, 2000. 1032.) A levél ebben az össze-
függésben olyan szöveget jelent, melynek van címzettje. „A könyvek barátoknak írt 
hosszabb levelek, amint azt a költő Jean Paul megállapította.” (uo. 1026.) 

12 A szubjektum fogalmának és a szubjektivitás filozófiájának a kritikája már korábban 
is, pl. a Lét és időben jelen van Heideggernél , azonban a mindennapiság, önmaga-
ság és a döntés kérdésköre a centrumban marad, ezáltal a perspektíva jelentősen 
különbözik a késői Heideggerétől.  

13 A léttörténeti gondolkodás fő körvonalai 1936-38 táján alakultak ki Heideggernél. E 
gondolkodásmód első nagy műve a Beiträge zur Philosophie. Vom Ereignis című 
kézirat, mely csak 1989-ben jelent meg (GA 65). A léttörténet azt jelenti Heidegger 
számára, hogy a lét korszakonként különböző módon adja magát, ily módon az 



 

  126 

gyűjtőfogalma lesz minden olyan törekvésnek, mely az individuális kezde-
ményezést, az akaratot, az emberi pozíció önálló pólusként való bejátszását 
feltételezi. Így a humanizmus is a metafizikai gondolkodás egyik megnyilvá-
nulásaként jelenik meg. „Minden humanizmus vagy egy metafizikán alapul, 
vagy ő maga képezi egy metafizika alapját.” (GA 9. 321., magyarul: 299. sk.) 

Az egzisztencializmus elutasítása mögött részben az áll, hogy az egyéni 
döntés hangsúlyozását elutasítja Heidegger. Az egzisztencia (Existenz) való-
jában ek-szisztencia (Ek-sistenz): „Az ek-zisztencia tartalmilag a lét igazsá-
gába történő ki-állást jelenti.” (GA 9: 326., magyarul: 304.) Az egziszten-
cialista pozíció visszautasítása az alanyiság visszaszorítását is jelenti. „Az ember 
sokkal inkább maga a lét által a lét igazságába ‘vetett’, hogy ily módon a lét 
igazságát óvja, […] hogy az Isten és az istenek, a történelem és a természet 
bejutnak-e, és miként jutnak be a lét fénykörébe (Lichtung) – jelen és távol van-
nak-e –, arról nem az ember dönt (entscheidet nicht der Mensch).” (GA 9: 330., 
magyarul: 307.)14 

„[E]ntscheidet nicht der Mensch.” – nehéz lenne e ’46-os mondat jelentő-
ségét túlbecsülni. A fiatal Heidegger számára az egzisztenciális döntés filozó-
fiai jelentősége rendkívüli volt. A Lét és időben a választás választása (Wählen 
der Wahl), az eltökéltség (Entschlossenheit) és a döntés (Entschluß) fogalmai 
jelzik az egzisztenciális döntés fontosságát a filozófus számára.15 „A választás 
pótlása viszont a választás választását, a saját önmagunkból eredő lennitudá-
sunk melletti döntést jelenti.” (SZ: 268., magyarul: 311.) Vagyis az egziszten-
ciális döntés a szabadságunk működtetésére, a lennitudásunkra vonatkozik, 
ily módon a választás választásáról van szó.16 Az inautenticitás (Uneigentlich-
keit) éppen azt jelenti Heidegger számára, hogy nem hozzuk meg a döntésein-
ket, hanem a nyilvános értelmezettségben konzervált döntéseket követjük 
önálló viszonyulás nélkül. „Minthogy az akárki mégis minden ítélést és döntést 
megszab, a mindenkori ittlét válláról leveszi a felelősséget. […] Az akárki 

 
ember sorsává válik, aki csak ennek az adódásnak a fénykörébe tud belépni, vagy a 
belépést elmulasztani. „A lét sorssá válik azáltal, hogy […] adja magát. Sorsszerűen 
elgondolva ez azt jelenti: adja és egyszerre megtagadja magát.” (GA 9. 335., 
magyarul: 311.) 

14 A belevetettség a késői Heideggernél a lét történetiségébe való vetettséget jelenti. „ma-
ga a lét, amely az embert az itt-lét ek-szisztenciájába mint létezésbe küldi. Ez a sors 
a lét fényköreként történik meg, amiként a lét van.” (GA 9. 337., magyarul: 312.) 

15 Heidegger decizionizmusának kritikáját lásd pl. Krockow, 1959. 76.; Löwith, 1984. 61.; 
Wolin, 1991. 62.. 

16  Heidegger Arisztotelész etikájában is megtalálja az egzisztenciális döntés 
motívumát:„Az agathón az, aminek a kedvéért az ittlét van, amivé válhat, amiben 
önmagához eljut, amiért döntést hoz. Az agathón nem más, mint az ittlét önmagára 
vonatkozó döntése, mint aminek a kedvéért az ittlét az, ami. Ebben a döntésben az 
ittlét a saját szabadsága mellett dönt.” (GA 28. 361.)  



 

  127

tehermentesíti tehát a mindenkori ittlétet a maga mindennapiságában.” (SZ: 
127., magyarul: 155.) 

Heidegger 1933-as politikai ámokfutásának idején is a döntés elementáris 
fontosságáról beszél, ugyanakkor itt már kollektív döntésről van szó. A rektori 
beszéd végén például így ír: az, hogy „a Nyugat saját szellemi eresztékeibe 
omlik-e össze, […] egyedül attól függ mi mint történelmi-szellemi nép akarjuk-
e még, akarjuk-e ismét önmagunkat – avagy többé nem akarjuk. Minden egyes 
ember részese e döntésnek.” (GA 16. 117., magyarul: 73. sk.)17 Az egziszten-
ciális döntés 1919-től, a filozófus önálló fellépésének kezdeteitől egészen 1936-
37-ig a filozófiai öneszmélés előfeltétele és konstituens része volt. 

A fordulat, amely 1936 körül következett be, egyszerre érintette a heideg-
geri filozófia alapjait és a politikai nézeteit. Ami a filozófiát illeti, érdemes egy 
bejegyzését idéznünk a Fekete füzetekből: „1936 nyarán világosan megtapasz-
taltam azt a helyet (Ortschaft), ahol a gondolkodásomnak tartósan maradnia 
kell. Ezt a helyet már a Lét és időben kerestem sejtésszerűen. Így keletkezett 
ezen a nyáron a Beiträge. Azóta minden e hely gondolkodói otthonossá tételé-
ről szól, arról, hogy a gondolkodás képes legyen megmaradni e maradandó 
helyen.” (GA 97. 191.) Heidegger persze a folyamatosságot hangsúlyozza, mégis 
világosan látszik, hogy e ’47-es szöveg egy másik gondolkodói világról beszél, 
amelyet 1936-ban kezdett belakni Heidegger. 

A filozófiai fordulat idején zajlott le az a politikai átalakulás, melynek ered-
ményeképpen egyre inkább szembefordult a filozófus a fennálló nemzeti-
szocialista rezsimmel.18 A Fekete füzetek és a hátrahagyott nagy kéziratok19 
alapján rekonstruálható, hogy Heidegger – ha nivelláló módon is – élesen kri-
tikussá vált a fennálló politikai berendezkedéssel szemben. E kibontakozó 
történelmi időszakot „a beteljesült értelmetlenség korszaká”-nak nevezi (GA 
96. 93.) A heideggeri kritika kulcsfogalma a machináció: „A machináció hatal-
ma […] a végérvényesség állapotába ment át; népek, államok és kultúrák 

 
17 1933 augusztusában a „Der deutsche Student als Arbeiter” c. beszédében is a kollektív 

döntés kerül a középpontba. „A németek történelmi néppé válnak. […] Egy nép jö-
vője semmiképpen sem abból áll, ami még nem volt. A jövő jön és eljövő módon itt 
van a tudó döntésben, amely által a nép önmagát önmagához hozza […]. A harcban 
[…] a nép saját létét ragadja meg a kibontakozó állammá válás során.” (GA 16. 200.) 

18  A rezsimmel való szembefordulás nem jelenti ugyanakkor automatikusan, hogy 
Heidegger szembefordult volna azokkal az eszmékkel is, melyeket ő személyesen a 
nemzetiszocializmusnak tulajdonított. Az 1935-ös Bevezetés a metafizikába című 
egyetemi előadásában egy ismert és vitatott helyen ki is fejezte ezt a kettősséget: 
„Amivel ma úgy házalnak, mint ami teljességgel a nemzetiszocializmus filozófiája, 
aminek azonban e mozgalom belső igazságához és nagyságához semmi köze 
sincsen […].” (GA 40. 208., magyarul: 99.)  

19 Heidegger 1936 és 1944 között jó néhány nagy terjedelmű kéziratot írt, melyek csak 
1989-el kezdődően jelentek meg (GA 65 – GA 78). 



 

  128 

különbségei már csak a homlokzatokon jelennek meg.” (GA 96. 52. sk.). „Mi-
nél feltétlenebbül érvényesül a totális mozgósítás, annál elkerülhetetlenebb a 
metafizikai értelemben vett kommunizmus. A mindenkori államformák, a 
demokratikus, a fasiszta, bolsevik, és ezek kevert formái homlokzatok.” (GA 
90. 231.) E rezsimek vezetői pedig – beleértve Hitlert is – bűnözők, pontosab-
ban planetáris főbűnözők. „A planetáris főbűnözőket, akik a legeslegújabb 
korban váltak először lehetségessé és szükségszerűvé, egy kézen éppen meg 
lehet számolni.” (GA 69. 78., vö. GA 96. 40.) 

Amikor Heidegger a német összeomlás után először megszólalt a világ nyíl-
vánossága előtt, ez a – nagyközönség előtt egyáltalán nem ismert – politikai 
és filozófiai fordulat jelentette számára a gondolati hátteret. E fordulat fontos 
jellemzője volt a különböző politikai berendezkedések nivelláló értelmezése: a 
liberális, a kommunista, a fasiszta és a nemzetiszocialista egyaránt a machiná-
ció totalitárius uralmán alapuló rendszer, továbbá léttörténet sorsszerű jellege. 
E filozófiai háttér mellett Heidegger egyéni sorsát is figyelembe kell vennünk 
a Humanizmuslevél értelmezésekor. A tanítástól eltiltották, Marcuse néhány 
hónappal később megfogalmazott kérdései már akkor jelen voltak Heidegger szá-
mára: miben áll a filozófus felelőssége a nácizmus bűntetteivel kapcsolatban? 

Ha a Humanizmuslevélben úgy fogalmaz Heidegger, hogy „nem az ember 
dönt”, akkor a nácizmus bűneivel kapcsolatos felelősség kérdésére (is) válaszol. 
A szöveg megerősíti ezt a feltételezést, amikor a filozófus a gonosz eredetét 
boncolgatja. „Az üdvvel együtt a lét fénykörében (Lichtung) jelenik meg a 
gonosz (Böse). Ennek lényege nem az emberi cselekvés puszta rosszaságában 
(Schlechtigkeit), hanem a rettenetes gonoszságában (im Bösartigen des Grim-
mes). Mindkettő, az üdv és a rettenetes, mégiscsak azért lehetnek a létben, 
mert maga a lét a vitában álló.” (GA 9. 359., magyarul: 330) 

A gonosz eredete tehát lét szintjén van, s ebből kell megérteni az emberi 
gonoszságot is. Heidegger az ittlét és az itt-lét közötti különbség bevetésével 
próbálja ezt kibontani. „Nem az ittlét semmít, amikor az ember mint szubjek-
tum az elutasítás értelmében semmisít meg, hanem az itt-lét, amennyiben […] 
az maga is a lét létezéséhez tartozik. A lét mint lét semmít. […] Csak a lét 
biztosítja az üdv számára a kegyelemteli megnyílást és a rettenetes számára a 
vész nyomulását.” (GA 9. 360., magyarul: 331.) 

Nemcsak hogy nem az ember dönt, hanem nem is ő az, aki semmít, meg-
semmisít, hanem a lét biztosítja „a rettenetes számára a vész nyomulását.”20 

 
20  Heidegger számára már jóval korábban – 1938-40 közötti szövegekről van szó – 

világos volt, hogy az a politikai rendszer, melyben él, a brutális erőszakról és a meg-
semmisítésről szól. „Az erőszak nem más, mint a machináció folyamatosan 
megsemmisítő és a megsemmisítés fenyegetéseként kibontakozó lényege.” (GA 66. 
16.) „A megsemmisítés öncéllá válik.” (GA 69. 77.). 



 

  129

Az elszabadult gonosz e végső létkorszak terméke, melyet a létfelejtés 
beteljesedése, a machináció totális uralma határoz meg.21 A lét történetének 
végső fázisában élünk, s ez – e szemlélet szerint – erősen behatárolja az egyéni 
felelősségünket: Heidegger filozófiai és politikai felelősségét is – és a német 
nép felelősségét is.  

A FRANCIA KAPCSOLAT 

Tom Rockmore két fázisát különbözteti meg a franciaországi Heidegger 
recepciónak, az elsőt a Lét és idő határozta meg, a másodikat viszont már a 
Humanizmuslevél. A Lét és időre támaszkodó értelmezés kulcsfigurája Jean-
Paul Sartre volt, a legfontosabb szövegek pedig A lét és a semmi,22 továbbá az 
Az egzisztencializmus humanizmus.23 A recepció második és sokkal kiterjed-
tebb korszakát már a Humanizmuslevél határozta meg, A Humanizmuslevél  
hatását az is növelte, hogy nagyon hamar lefordították, ellentétben a Lét és 
idővel, mely csak 1986-ben jelent meg franciául.24 A Humanizmuslevél nagy 
hatást gyakorolt a strukturalizmusra, posztstrukturalizmusra és poszt-
modernre többek között Foucault-ra, Derridára, Deleuze-re és Barthesra 
(Rockmore, 1995. 57., 107.). 

A következőkben csak az egyik lehetséges hatásösszefüggést szeretném itt 
jelezni. A Humanizmuslevél egyik alapvető csapásiránya – mint láttuk – az 
ember alanyi döntésének a kikapcsolása. E motívum Barthes és Foucault mun-
kásságában egyértelműen kirajzolódik.  

Barthes 1968-ban írta „A szerző halála” című rövid, de nagy hatású 
tanulmányát. Barthes a szerzőséget történeti képződményként ábrázolja, mely 
a modernitással jött létre, az angol empirizmus, a francia racionalizmus és a 
német reformáció szellemiségéből nőtt ki. A legújabb idők gondolkodása25 

 
21 Az 1949-ben tartott egyik brémai előadásában hasonló értelmezési irányban megy a 

filozófus: „Földművelés most nem más, mint motorizált táplálkozásipar, lénye-gé-
ben ugyanaz mint a hullákkal való foglalatoskodás a gázkamrákban és a megsem-
misítő táborokban, ugyanaz, mint országok blokádja és kiéheztetése, ugyanaz, mint 
a hidrogénbombával való foglalatoskodás.” (GA 79. 27.) „Százezrek halnak meg 
tömegesen. Meghalnak egyáltalán? Elpusztulnak. Megölik őket. Meghalnak ők? 
Hullákkal való foglalatoskodás állományának darabjaivá válnak. A megsemmisítő 
táborokban észrevétlenül likvidálják őket.” (GA 79. 56.) 

22 Vö. Sartre, 2006. 
23 Magyarul Exisztencializmus címmel jelent meg (Sartre, 1991). 
24 A teljes, legális fordítás jelent meg 1986-ban, egy kalóz kiadás ’85-ben, a mű első fele 

pedig már ’64-ben (vö. Rockmore, 1995. 95.). 
25 Barthes elemzésében már Mallarmé kezdte a sort (vö. még Foucault, 2000. b: 125.), 

de szerinte Brecht és Proust is fontos szerepet játszott e folyamatban (Barthes, 
1996. 51.) 



 

  130

azonban szerinte egyre inkább aláásta a szerző tekintélyét és megkerülhe-
tetlenségét. A szerző-központúság azt jelentette, hogy a szerzőt úgy fogjuk föl, 
mint saját művének múltját, aki úgy hozza létre azt, mint apa a gyermekét. A 
mű így a szerzőre vonatkoztatottan megfejtendő rejtvény, olyan végpont me-
lyet a létrehozójára tekintettel lehet megfejteni.  

A szerző halála viszont azt jelenti, hogy „[a] sokszintű írásban minden 
kibogozandó, de semmi sem megfejtendő; a struktúrát nyomon követhetjük, 
minden szálán és minden szintjén ’felszedhetjük’ (mint a harisnya lefutott 
szeméről mondják), de alapja nincsen; az írás terét bejárni kell, nem áthatolni 
rajta; az írás folytonosan felkínál valamilyen értelmet, de csak azért, hogy 
azután mindig elenyésszen: a jelentés szisztematikus kioltása felé halad.” 
(Barthes, 1996. 54.) A műalkotás olyan struktúra, mely nem a szerzője vonat-
kozásában érdekes, hanem az adott korszak értelem-összefüggésében. 

Foucault „Mi a szerző” című előadásában a Francia Filozófiai Társaság 
vitáján fejtette ki az álláspontját a „szerző” vonatkozásában: van-e egyáltalán, 
s érdekes-e egyáltalán, hogy ki az, mi az. A vita hátterében A szavak és a dol-
gok (Foucault, 2000a) felfogása húzódott, ahol Foucault az „episztémé” (Fou-
cault, 2000a: 16.) fogalmával írta le azt az ,,ismeretelméleti mezőt” (uo.), azt 
a gondolati rendet, mely egy adott korszak gondolkodását meghatározta. 
„Valamely kultúra alapvető kódjai – amelyek meghatározzák nyelvét, észlelési 
sémáit, csereviszonyait, technikáit, értékeit, gyakorlatának hierarchiáját – már 
eleve rögzítik minden ember számára mindazon empirikus rendeket, ame-
lyekkel dolga lesz és amelyeken belül majd eligazodik.” (Foucault, 2000a: 14.) 

E keretek között a szerző jelentősége elvész s Foucault-nak arra a drámai 
kérdésre kell választ adnia, hogy milyen értelme és következményei vannak 
annak, ha olyan diszkurzív tereket rajzolunk fel, amelyekben a szerző eltű-
nik?26 Foucault arra jut, hogy „[a] szerző – pontosabban az, amit szerző-funk-
ciónak neveztem – nem egyéb, mint egyike a szubjektum-funkció lehetséges 
konkretizálásainak. Lehetséges, de nem szükségszerű: történeti alapváltozá-
sait vizsgálva azt láttuk, hogy a szerző-funkció sem formájában, sem összetett-
ségében nem állandó, sőt létezése sem nélkülözhetetlen.” (Foucault, 2000b: 
138.) Foucault érvelési iránya egyértelmű, „e kérdések mögött kivehető a kö-
zöny elfojtott moraja: ’Mit számít ki beszél?’” (uo. 138.) 

„[N] em az ember dönt.” – írta Heidegger a Humanizmuslevélben, hanem 
a léttörténeti módon felfogott lét, vagyis egy létkorszak alapvető értelmezési 
módja27 meghatározó az egyének számára, még akkor is, ha rettenetes dolgok 

 
26 „’Mit számít ki beszél? […] A kritika számára mindennapos témává vált a a szerző 

eltűnése.” (Foucault „Mi a szerző?”, In. Foucault, 2000b, 119. 
27 Foucault-val mondhatnánk: episztéméje. 



 

  131

művelnek embertársaikkal: „[cs]ak a lét biztosítja […] a rettenetes számára a 
vész nyomulását.” A francia filozófusok jelentős köre, amint láttuk például 
Foucault és Barthes, csatlakozott Heidegger értelmezéséhez, nem ismerve a 
filozófus palackba zárt, s nemrégiben megérkezett üzenetét, hogy itt a hall-
gatás stratégiájáról van szó. 

IRODALOMJEGYZÉK 

Martin Heidegger írásai 
GA 9 Wegmarken, Klostermann, Frankfurt am Main, 1976, 

magyarul: Útjelzők, Osiris, Budapest, 2003. (Ford. Ábra-
hám Zoltán, Bacsó Béla, Czeglédi András, Kocziszky Éva, 
Korcsog Balázs, Pongrácz Tibor, Tőzsér Endre, Vajda 
Károly, Vajda Mihály) 

GA 16  Reden und andere Zeugnisse eines Lebensweges. 1910-
1976, hrsg. von H. Heidegger, Klostermann, Frankfurt am 
Main, 2000. 

GA 28  Der deutsche Idealismus (Fichte, Scheling, Hegel) und die 
philosophische Problemlage der Gegenwart, hrsg. von C. 
Strube, Klostermann, Frankfurt am Main, 1997. 

GA 65  Beiträge zur Philosophie (Vom Ereignis), hrsg. von F.-W. 
von Herrmann, Klostermann, Frankfurt am Main, 1989. 

GA 66  Besinnung, hrsg. von F.-W. von Herrmann, Klostermann, 
Frankfurt am Main, 1997. 

GA 69  Die Geschichte des Seyns, hrsg. von P. Trawny, Kloster-
mann, Frankfurt am Main, 1998. 

GA 79  Bremer und Freiburger Vorträge, hrsg. von P. Jäger, 
Klostermann, Frankfurt am Main, 2005 

GA 90  Zu Ernst Jünger, hrsg. von P. Trawny, Klostermann, 
Frankfurt am Main, 2004. 

GA 94  Überlegungen II-VI (Schwarze Hefte 1931-1938) hrsg. von 
P. Trawny, Klostermann, Frankfurt am Main, 2014. 

GA 95  Überlegungen VII-XI (Schwarze Hefte 1938/39) hrsg. von 
P. Trawny, Klostermann, Frankfurt am Main, 2014. 

GA 96  Überlegungen XII-XV (Schwarze Hefte 1939-1941) hrsg. 
von P. Trawny, Klostermann, Frankfurt am Main, 2014. 

GA 97 Anmerkungen I-V. (Schwarze Hefte 1942-1948) hrsg. von 
P. Trawny, Klostermann, Frankfurt am Main, 2015. 

GA 98 Anmerkungen VI-IX. (Schwarze Hefte 1948/49-1951) hrsg. 
von P. Trawny, Klostermann, Frankfurt am Main, 2018. 

SZ  Sein und Zeit, Niemeyer, Tübingen, 1993., magyarul: Lét és 
idő, Osiris, Budapest, 2001. (Ford. Vajda Mihály, Angyalosi 
Gergely, Bacsó Béla, Kardos András, Orosz István) 



 

  132

 

TOVÁBBI IRODALOM: 

Barthes, Roland 1996: „A szerző halála”, In. A szöveg öröme. Irodalomelmé-
leti írások, Osiris, Budapest, 50-55. (Ford. Babarczy Eszter) 

Denker, Alfred 2017: „Martin Heideggers ’Brief über den Humanismus’. Eine 
biographische und werkgeschichtliche Einordnung”, In. Heidegger und 
der Humanismus. Heidegger Jahrbuch 10., (hrsg. von Denker, A., 
Zaborowski, H.), Alber Verlag, Freiburg, 9-19. 

Foucault, Michel 2000a: A szavak és a dolgok, Osiris, Budapest, (Ford. 
Romhányi Török Gábor)  

Foucault, Michel 2000b: „Mi a szerző?” In. uő.: Nyelv a végtelenhez. 
Debrecen, Latin Betűk, (Ford. Erős Ferenc, Kicsák Lóránt) 

Jäger, Lorenz 2021: Heidegger. Ein deutsches Leben, Rohwolt Verlag, Berlin  

Krockow, Christian 1958: Die Entscheidung. Eine Untersuchung über Ernst 
Jünger, Carl Schmitt, Martin Heidegger, Ferdinand Enke, Stuttgart 

Löwith, Karl Heidegger – Denker in dürftiger Zeit, Metzlersche Verlags-
buchhandlung, Stuttgart, 1984. 

Mende, Dirk 2013: „’Brief über den Humanismus’ Zu den Metaphern der 
späten Seinsphilosophie”, In. Heidegger Handbuch. Leben – Werk – 
Wirkung (hrscg. von Thomä, D.), Metzler Verlag, Stuttgart/Weimar, 
216-226. 

Marcuse, Herbert 1947-48: Correspondence with Martin Heidegger, In. 
https://www.marcuse.org/herbert/pubs/40spubs/47MarcuseHeidegge
r.htm 

Marcuse, Herbert 1977: Enttäuschung Erinnerung an Martin Heidegger, 
edited by Gunther Neske, Pfullingen, Neske, 162-163. 

Payen, Guillaume 2022: Heidegger. Die Biographie, Wissenschaftliche 
Buchgesellschaft. Theiss, Freiburg, Leipzig  

Rockmore, Tom 1995: Heidegger and French Philosophy. Humanism, 
Antihumanism, Being, Routledge, London, New York 

Sartre, Jean-Paul 1991: Exisztencializmus, Hatágú Síp Alapítvány, Budapest, 
(Ford. Csatlós János) 

Sartre, Jean-Paul 2006: A lét és a semmi, L’Harmattan, Budapest, (Ford. 
Seregi Tamás) 

Sloterdijk, Peter 2000: „Az emberpark szabályai. Válasz Heidegger Humaniz-
mus-levelére”, Jelenkor, XLIII. évf., 10., 1026-1030. (Ford. Boros János) 

Wolin, Richard 1991: Seinspolitik. Das politische Denken Martin Heideggers, 
Passagen Verlag, Wien 



 

  133 

 

FICHTE KÉT KONCEPCIÓJA A FILOZÓFUS 
TÁRSADALMI FELELŐSSÉGÉRŐL 

HANKOVSZKY TAMÁS 

anulmányom címe megtévesztő lehet, amennyiben azt látszik ígérni, 
hogy két egymástól eltérő pozitív felelősségkoncepció részleteit fogom 
bemutatni, Fichte két elképzelését arról, milyen szerepe van a filozófus-

nak a társadalomban, milyen kötelessége van a szűkebb közösségével vagy 
akár az emberiséggel szemben, és hogyan tehet eleget neki. Csakhogy az egyik 
rekonstruálandó koncepció szerint a filozófus mint filozófus semmiféle köz-
vetlen felelőséget nem visel embertársaiért, és tanulmányom nagyobbik részét 
az tölti ki, hogy elmondjam, miért nem. Csak a szöveg utolsó harmadában 
jutok odáig, hogy vázoljam, hogyan lépett túl Fichte ezen a korábbi koncep-
ción, és milyen felelősséget ruházott később a filozófusra. 

1. A TUDOMÁNYOS FILOZÓFIA ÉS AZ ELSZIGETELŐDÖTT FILOZÓFUS 

Amikor 1799-ben Fichtét felelősségre vonták egy írásáért, amely a vád 
szerint ateista nézeteket képviselt, még ha alapvetően nem erre épült is a stra-
tégiája, védekezésében arra a körülményre is felhívta a figyelmet, hogy írása 
egy filozófiai szaklapban jelent meg, vagyis nem a társadalom egészének, ha-
nem a szakmabelieknek, a filozófusoknak szólt. A felelősség ilyen elhárításának 
elméleti hátterét az ész nyilvános és magánhasználatának Kant Felvilágosodás-
tanulmányából jól ismert és Fichte által Az erkölcstan rendszerében inven-
ciózus módon megalapozott és továbbfejlesztett elmélete biztosítja. Ha a tudós-
közösségen belül bármely nézet1 korlátozás nélkül előterjeszthető, akkor nincs 
jelentősége annak, hogy a kifogásolt írás ateista-e vagy sem. Ezt a szabadságot 
Fichte szerint nem a tudomány haladása céljából, ezen keresztül pedig a 
tágabb emberi közösség érdekében, hanem az igazságkereső szubjektum érde-
kében kell biztosítani. Ez az álláspont tükröződik az ateizmus-vita kontextu-
sában született, beszédes című Verantwortungsschriftben is. „Hogyan lehetne 

 
1 Fichte: J. G. Fichtes als Verfassers des ersten angeklagten Aufsatzes, und Mitheraus-

gebers des Philosophischen Journals Verantwortungsschrift. In. Reinhard Lauth et 
al. (Szerk.): Johann Gottlieb Fichte Gesamtausgabe der Bayerischen Akademie 
der Wissenschaften. Stuttgart-Bad Cannstatt, Frommann-Holzboog, 1962–2010. 
(A továbbiakban: GA) GA I,6, 26-143; 33. 

T



 

  134

segíteni a szerencsétlenen, aki tévedésbe esett, és úgy véli, érvei vannak a 
bevett vallás igazsága ellen, ha tévedéseit nem szabad nyilvánosan előadnia, 
hogy kiderüljön, nincs-e mind között egy, aki el tudja oszlatni őket?”2 

Egy évvel korábban Az erkölcstan rendszere egy átfogó elméletbe ágyazva 
hasonlóképpen érvelt.3 A kiindulópontot a tudománytan ritkán rekapitulált 
alapgondolata szolgáltatta. Az én, amelyet a jénai Fichte filozófiája középpont-
jába állított, kezdettől fogva az ész metaforája volt,4 és az évek során egyre 
világosabbá és hangsúlyosabbá vált, hogy itt nem egy individuális énről vagy 
észről van szó. Ennek megfelelően a moralitás végcélja, vagyis az én önazonos-
sága, önállósága végső soron nem az egyes ének, hanem általában az én, az „én-
ség” vagy az ész önazonosságát, önállóságát jelenti. Aki belátja, hogy indivi-
duális énje ebben az összefüggésben csak eszköz: általában véve az erkölcsiség 
mint cél eszköze, az azt is belátja, hogy nem elég, ha ő maga erkölcsös, hanem 
a többiek erkölcsösségére ugyanolyan szükség van. Az ilyen ember így beszél: 
„Erkölcsiséget akarok általában; teljesen mindegy számomra, hogy bennem 
vagy rajtam kívül.”5 Tisztában van azonban saját felelősségével is. Önállóan és 
szabadon kell keresnie a cselekvés helyes útjait, ennek érdekében pedig az igaz 
véleményeket. Aki lelkiismeretes e keresésben, annak azt kell gondolnia, hogy 
jó úton jár, és másokat is meg kell győznie arról, hogy ő jár a jó úton. Mivel 
felelős az általában vett erkölcsiségért, a többiekért is felelősséget fog vállalni. 

Itt azonban egyelőre még nem a filozófusokról és az ő sajátos felelősé-
gükről van szó, hiszen a másik ember meggyőzésének kivétel nélkül „mindenki 
céljának kell lennie”.6 A meggyőzés azonban – ha filozófiai, ha nem – mindig 
közös kiindulópontot feltételez, az érvelés mindkét fél által elfogadott pre-
misszáit. Fichte szimbólumnak nevezi azt, amiben a vitázó felek, illetve a mo-
rális közösség egésze egyetért. A legtöbb ember, még ha azt hiszi is, hogy ön-
állóan gondolkodik, többnyire csak a szimbólum elemeit ismételgeti és variálja, 
kora közvélekedését visszhangozza.7 Vannak azonban, akik képesek az önálló 
gondolkodásra, és ennek során olyan tételeket állítanak fel, amelyek ellenté-
tesek a szimbólummal. Azt is tudják, hogy ez nem feltétlenül jelenti azt, hogy 

 
2 Fichte: Verantwortungsschrift 31. 
3 Fichte: Az erkölcstan rendszere a tudománytan elvei alapján. (Ford. Berényi Gábor) 

In. Fichte: Az erkölcstan rendszere. Budapest, Gondolat, 1976. 75-474; 324–350. 
Az iméntivel analóg érv a 347. oldalon található. (GA I,5, 21-317; 209-227; 225)  

4 Fichte: Entwürfe zur Recension des Aenesidemus. GA II,2,287-314; 287. Vö. Fichte: 
Grundlage des Naturrechts nach Principien der Wissenschaftslehre GA I,3, 311-
460 és GA I,4, 1-165; GA I,3,313, Fichte: Az erkölcstan rendszere. 75 (GA I,5,21) 

5 Fichte: Az erkölcstan rendszere. 326 (GA I,5,210) A fordítást módosítottam. 
6 Fichte: Az erkölcstan rendszere. 330 (GA I,5,213) 
7 Vö. Fichte: Az erkölcstan rendszere. 346 (GA I,5,224) 



 

  135

e tételek hamisak, hiszen a szimbólum soha nem lehet a végső igazság, mert 
„folytonosan változnia kell; a szellemek kölcsönhatásának előrehaladásával 
ugyanis fokozatosan növekszik azon dolgok száma, amelyekben egyetérte-
nek.” 8  Mivel a lelkiismeret az igazság egyre mélyebb feltárására kötelez, 
annak, aki úgy gondolja, hogy olyan felismerésre jutott, ami miatt el kell vetnie 
a szimbólumot, valahogyan meg kell győződnie arról, hogy egy igazságra, nem 
pedig individualitása valamilyen esetleges következményére bukkant. Erről 
csak úgy győződhet meg, ha tételeit megvitatja egy másik önálló gondolkodó-
val, akit individualitása bizonyára más irányba vezetne. Ha egyetértenek, ak-
kor bátran hiheti, hogy valóban egy igazságot fedezett fel. Keresni fogja tehát 
az önálló gondolkodók társaságát, és úgynevezett „tanult közösséget”9 alakít ki 
velük. Ennek tagjai mind kételkednek a szimbólumban, és azért vannak együtt, 
hogy olyan nézeteket vitassanak meg, amelyek nincsenek összhangban vele. 

A tudományos élet fórumait tehát az önálló gondolkodók – köztük min-
denekelőtt a filozófusok, akiket Fichte eminens értelemben vett tudósoknak 
tekint – saját érdekükben hozzák létre. Heterodox nézeteiket nem a tudomány 
előmozdítása céljából terjesztik elő, nem is azért, mert felismerték, hogy 
képességeikből fakadó sajátos felelősséggel tartoznak az emberiségért, de még 
csak nem is azért, amiért a hétköznapi emberek fejtik ki elképzeléseiket a jóról, 
vagyis hogy az erkölcsiség előmozdításáért viselt felelősségük jegyében meg-
győzzék a környezetüket a maguk biztosnak vélt igazáról. Éppen ellenkezőleg. 
A filozófus nem biztos benne, hogy igaza van, és egyszerűen azért teszi közzé 
tételeit, mert meg akar győződni róla, hogy jó úton jár-e, amikor elveti a szim-
bólumot, és ennyiben kívül helyezi magát a morális közösségen. A közösség 
érdekeit inkább az állam tartja szem előtt,10 amikor eltűri, hogy egyesek ne a 

 
8 Fichte: Az erkölcstan rendszere. 331 (GA I,5,213) 
9 Fichte: Az erkölcstan rendszere. 345 (GA I,5,223) 
10 Fichte még az állammal kapcsolatban is először a másképp gondolkodók érdekeit em-

líti, és csak másodszor azt a hasznot, amely nézeteik előadásából a közösség tökéle-
tesedése terén adódik (Fichte: Az erkölcstan rendszere. 347 (GA I,5,225)). Hasonló-
képpen csak másodsorban, mintegy kiegészítésképp beszél arról, hogy a filozófus a 
tudósközösségen belüli közléssel „közhasznúvá” teszi a gondolatait e közösségen 
belül, és csak harmadsorban, homályosan utal arra, hogy a közléssel az „összesség-
nek” is javára lehet. (Fichte: Az erkölcstan rendszere. 345 (GA I,5, 224-225)) Jól-
lehet az egyes hivatások gyakorlóinak kötelességeit összegezve Fichte kijelenti, hogy 
a „tudás embere nem egyszerűen önmaga számára kutat”, hanem a tudósközösségen 
keresztül az egész közösséget szolgálja (Fichte: Az erkölcstan rendszere. 454-455 
(GA I,5, 302)), ez nem írja felül a tudósközösség tagjairól és tevékenységéről koráb-
ban mondottakat. A filozófus mindenekelőtt saját moralitásáért felel, amiből az ön-
álló gondolkodás kötelessége következik. Amikor ennek érdekében elveti a szimbó-
lumot, vezérfonal nélkül marad (Fichte: Az erkölcstan rendszere. 345 (GA I,5, 224)), 
és ez, nem pedig a közösség morális érdeke az, ami miatt tanult közöséget hoz létre. 



 

  136

moralitás előmozdításának rendes útját járják, hogy ne a már konszenzusra 
jutott nézeteket tekintsék minden további vizsgálat kiindulópontjának, hanem 
valami azzal ellentéteset. Ideális esetben ugyanis az állam elég bölcs ahhoz, 
hogy tudja, a filozófusok és más tudósok köreiben megtalált igazság előbb-
utóbb közkinccsé válik, amit akkor is akarnia kell, ha ez a szimbólum megvál-
toztatását jelenti, és akár az élet addigi rendjének felforgatásával is járhat. Az 
állam ugyanis nem más, mint a szimbólum alapján kialakított közös élet ke-
rete, a szimbólum viszont csak a közös igazágkeresés premisszáinak foglalata, 
és csak annyiban az, amennyiben az adott helyen és időben közösen birtokolt 
igazságot fogalmazza meg. Ha a tudósközösség mélyebb, tisztább igazságot tár 
fel, akkor mindenki, aki őszintén keresi az igazságot, és aki életét annak meg-
felelően akarja berendezni, kész lesz módosítani a szimbólumot. 

Amikor az állam megengedi, hogy a filozófusok szabadon vizsgálódjanak, 
és elvessék a szimbólumot, olyan folyamathoz járul hozzá, amelyet kis túlzás-
sal „az ész cselének” is nevezhetnénk, amennyiben az én vagy ész arra hasz-
nálja azoknak az individuumoknak a törekvését, amelyekben megjelenik, hogy 
saját célját, az általában vett (úgy is mondhatjuk, az általános) erkölcsiséget 
mozdítsa elő. Hiszen aki belép a tudomány tereibe, az, jóllehet közvetlenül 
nem az erkölcsiség saját személyén kívüli fejlődését akarja ezzel munkálni, 
hanem csak annak a kötelességének kíván eleget tenni, hogy saját „meggyőző-
dés[ét] olyan önállóan, s olyan mértékben fejlessz[e] tovább, ahogyan min-
denkor tud[ja]”,11 tudományos tevékenyége révén kétféleképpen is visszahat-
hat arra a morális közösségre, amelytől nézetrendszerét és – amennyiben 
ebből fakad – életmódját tekintve tudósként némiképp elkülönül. Először is 
magánszemélyként fog hatni. Senki nem tud ugyanis elzárkózni a tudomá-
nyos közösségen kívül levőktől, és nem is szabad ezt tennie, ha pedig élethiva-
tása elszakítja tőlük, annál inkább kell más téren keresnie velük a kapcsolatot. 
Hiszen aki „elkülönül, feladja célját [vagyis az erkölcsiséget általában], s tel-
jesen közömbösé válik számára a moralitás elterjedése. Aki morális tekintet-
ben csak önmagáról kíván gondoskodni, az még önmagáról sem gondoskodik, 
mert az kell legyen a végcélja, hogy az egész emberi nemről gondoskodjék.”12 
Így aztán, ha nem is filozófusként, de a filozófus is ugyanúgy, mint „mindenki 
– amennyibben szívén viseli a rendeltetését –[,] szükségképpen arra törekszik, 
hogy az összes ember részesévé váljék az ő meggyőződésének.”13 Míg filozófus-
ként elkülönül, magánszemélyként be fog kapcsolódni a kölcsönös meggyőzés 
össztársadalmi folyamatába, és a többieket – kénytelen-kelletlen az általa 

 
11 Fichte: Az erkölcstan rendszere. 341 (GA I,5, 220) 
12 Fichte: Az erkölcstan rendszere. 329 (GA I,5, 212) 
13 Fichte: Az erkölcstan rendszere. 336 (GA I,5, 217)  



 

  137

elvetett, de általánosan elfogadott premisszákból, vagyis a szimbólumból kiin-
dulva – saját meggyőződése felé fogja terelni.14 

Másodszor a filozófus ideális esetben az állam szolgálatában állva is hat 
a morális közöség egészére. Egyetemi oktatóként, tudóstanárként olyan fiata-
lokkal foglalkozik, akik maguk is készek a szimbólumot elvető önálló gondol-
kodásra. Ők ugyan képzéséi idejük alatt a tudósok elkülönült táborát gya-
rapítják, ám később többnyire visszatérnek a laikusok közösségébe, és ott 
hasznosítják az egyetemen tanult újszerű gondolatokat, multiplikálják a taná-
ruk segítségével szerzett tudást. Ezt rendszerint az állam alkalmazásában teszik, 
különböző hivatalokat betöltve a kormányzói tisztségtől az egyszerű lelkészig 
és tanítóig. E hivatali szerepükben az erkölcsiség szempontjából nézve ugyan-
azt csinálják, mint amit magánszemélyként bárki más is csinál: a szimbólum-
ból kiindulva próbálják meggyőzni a közösséget a maguk igazáról, bár ez kép-
zésük következtében magasabb rendű, mint a szimbólum. 

A hallgatók tanáruk vezetésével jutottak azokhoz az igazságokhoz, amelyek 
felé később másokat vezetnek, jóllehet azt nem tőle tanulták, hogyan lehet eze-
ket az igazságokat a hétköznapi embereknek továbbadni,15 hiszen tőle csak azt 
leshették el, hogyan lehet az önálló gondolkodásra kész hallgatóságot az igaz-
ságra vezetni. Az egyetemen másfajta oktatás zajlik, mint az alsóbb iskolák-
ban. Az „egyetemek tudósiskolák”,16 tudósközösségek, ahol a filozófus tanári 
szerepében is filozófusként viselkedik, vagyis másokkal, köztük a hallgatókkal 
együtt keresi az igazságot. Az államtól persze nem azért kap fizetést, mert az 
igazságot keresi, hanem mert majdani hivatalviselőket nevel,17 ám ezt Fichte 
sajátos filozófiafelfogása és neveléselmélete szerint éppen azáltal kell meg-
tennie, hogy filozófusi munkáját, az igazság közös keresését végezve vezeti a 
rábízottakat. Nevelői szerepe kedvéért sem kell tehát kilépnie filozófusi lét-
módjából. „A katedra-előadás a tudósújságokban való közléstől nem anyagát 
tekintve, csupán módszerében különbözik.”18 A filozófus állami hivatalt be-
töltő egyetemi tanárként is a „tanult közösség” tagjaként viselkedik, ahol min-
denki saját gondolatainak a közlés és megvitatás révén való kimunkálásával és 
ellenőrzésével foglalkozik. Két dolgot kell ezzel kapcsolatban hangsúlyoznunk. 

 
14 „lelkiismereti kötelessége, hogy a szimbólumot oktatása alapjaként kezelje, de szíve 

mélyén semmiképpen se higgyen benne.” (Fichte: Az erkölcstan rendszere. 340 
(GA I,5,220)) Némiképp analóg ezzel, hogy nemcsak Kant, de részben még Fichte 
is olyan kanonikus („szimbolikus”) könyvek alapján adtak elő az egyetemen, ame-
lyeket meghaladottnak véltek, és saját filozófiájukat azok magyarázataként fej-
tették ki.  

15 Fichte: Az erkölcstan rendszere. 348–349 (GA I,5, 226) 
16 Fichte: Az erkölcstan rendszere. 346 (GA I,5, 224) 
17 Fichte: Az erkölcstan rendszere. 348 (GA I,5, 225-226) 
18 Fichte: Az erkölcstan rendszere. 347 (GA I,5, 224-225)  



 

  138 

Az egyik, hogy nem önmagáért a tudásért fáradozik. Fichte szerint ugyanis 
csak azért ismerünk meg, hogy cselekedhessünk. A filozofálás célja az erkölcsi-
ség fejlesztése. A másik, hogy itt csak a filozófus saját fejlődéséről van szó. 
Közvetlenül legalábbis csak arra törekszik, hogy az ész abban a konkrét és 
esetleges individuumban, aki ő maga, jusson közelebb a céljához, vagyis az ön-
meghatározáshoz, az önazonossághoz és az önállósághoz – egyszóval az 
erkölcsiséghez. 

A filozófus csak akkor vállal közvetlen felelősséget valaki másért, amikor 
az erkölcsiséget általában akarja megvalósítani, tehát önmagán kívül is. Ezt 
azonban nem filozófusként, nem is tudóstanárként, hanem magánszemély-
ként teszi, és ennyiben a morális néptanítókkal kerül egy kategóriába, akiknek 
„az emberek tökéletesedésén kell munkálkodniok, ennélfogva előbbre kell 
tartaniuk, mint a közönségeseknek; a tudás embereinek kell lenniük, tudós-
nevelést kellett élvezniük.”19 A legfőbb különbség a filozófus és a néptanító 
között nem az, hogy kiknek a tökéletesedésen munkálkodnak és milyen 
intézményi keretek között, hanem hogy hogyan jellemezhető az a három 
aspektus, amely mindkettőjük tevékenyégében megkülönböztethető, az a há-
rom szerep, amelyet mindketten betöltenek. Míg a morális néptanító magán-
személyként és az állam szolgálatában is a szimbólumból indul ki, és csak 
akkor tekinthet el tőle, amikor tudósként nyilvánul meg,20 a filozófus csak 
magánemberként indul ki a szimbólumból, másik két funkciójában, az állam 
által fizetett tanárként is, és tudósként is elvetheti azt. 

Az eddigiekben azt találtuk, hogy Fichtének az 1798-as Az erkölcstan 
rendszerében képviselt álláspontja szerint a filozófus filozófusként nem vállal 
felelősséget a többi emberért, csak a környezetét (a filozófiából nyert belátá-
sairól) meggyőzni kívánó magánszemélyként, illetve az állam szolgálatában 
álló professzorként, de így is csak tanítványai közvetítésével. Ezt az álláspon-
tot Fichte hamarosan feladta, olyannyira, hogy egy évtizeddel később a Beszé-
dek a német nemzethez szerzőjeként már nemcsak a németek érdekében volt 
kész filozófusként fellépni, hanem rajtuk keresztül az egész emberiség érde-
kében is. E változás hátterében több tényező is meghúzódik. Ezek közül a 
továbbiakban csak azzal foglalkozom, amelyik a tudományos és a népszerű 
filozófia viszonyáról vallott felfogásának változásával függött össze. 

 
19 Fichte: Az erkölcstan rendszere. 348 (GA I,5, 225) 
20 Fichte: Az erkölcstan rendszere. 457 (GA I,5,305), 349 (GA I,5, 226) 



 

  139

2. A POPULÁRIS FILOZÓFIA ÉS A FILOZÓFUS 

FELELŐSSÉGVÁLLALÁSA 

Fichte pályafutása kezdetétől írt populáris filozófiai szövegeket (önálló 
műként vagy más művek részeként),21 ám a leghíresebbek, Az ember rendel-
tetése, a Berlinben 1804 és 1806 között keletkezett populárfilozófiai trilógiája 
(A jelenlegi kor alapvonásai, A tudás emberének lényegéről s ennek megjele-
néséről a szabadság területén, A boldog élet útmutatója avagy a vallás tana), 
valamint a két évvel későbbi Beszédek a német nemzethez markáns különb-
séget mutatnak a döntően még a jénai korszakhoz köthető, hasonló műfajú 
szövegekhez képest. A korábbi populáris művek, jóllehet nem a szakmabeliek-
nek, hanem a tágabb olvasóközösségnek szóltak, jellemzően a tudományos 
filozófiája érdekét szolgálták. Nem a tudománytan tulajdonképpeni témáit 
tárgyalták, hanem mintegy kívülről tekintettek rá a filozófiára. Bemutatták „a 
tudománytan, illetve a közönséges tudás és az e tudás álláspontján lehetséges 
tudományok viszonyát, [segítettek] helyes fogalmat kialakítani a rend-
szer[ről], megvéd[ték] a félreértésektől, és előmozdít[ották] a befogadását.”22 
E szövegek mai szóval élve metafilozófiai, Fichte fogalmai szerint kritikai 
jellegűek voltak. Fichte olykor azt is elvitatta tőlük, hogy egyáltalán filozófiá-
nak volnának tekinthetők.23 

A korszakhatáron álló, 1801-es keltezésű Napnál világosabb beszámoló a 
szélesebb közönség számára az újabb filozófia tulajdonképpeni lényegéről 
nemcsak a populárfilozófiai művek korábbi típusának kitűnő példája, hanem 
előszavában e típus dióhéjnyi elméletét is nyújtja.24 Az a mód, ahogy a tudo-
mányos filozófiát megkülönbözteti még a művelt közönség gondolkodásától 
is, és ahogy szinte mindenkitől elvitatja a képességet, hogy filozófiát műveljen, 
emlékeztet arra, ahogyan Az erkölcstan rendszere állította szembe egymással 
a filozófusok és a laikusok nézeteit, illetve magát a filozófust és a közösség 

 
21 Fichte esetében nem a legszerencsésebb populárfilozófiáról beszélni, mivel alapvetően 

elutasította azt az egységes jellemzéssel nehezen megragadható műfajt, amit a 
korszakban populárfilozófiának neveztek. E műfaj, és Fichte ún. populárfilozófiája 
közti különbség leírására itt nincs mód. A populárfilozófia kifejezést itt az egy-
szerűség kedvéért, nagyon tág értelemben használom. A fogalom értelmezéséhez 
lásd: Hartmut Traub: Johann Gottlieb Fichtes Populärphilosophie 1804‒1806. 
Stuttgart-Bad Cannstatt, Frommann-Holzboog, 1992. 18-24. 

22 Fichte: Ueber den Begriff der Wissenschaftslehre oder der sogenannten Philosophie. 
GA I,2, 107-172; 160. 

23 Fichte: Sonnenklarer Bericht an das grössere Publikum über das eigentliche Wesen 
der neuesten Philosophie. GA I,7, 183-268; 189. 

24 Az elmélet részletes tárgyalását lásd: Christoph Asmuth: Das Begreifen des Unbegreif-
lichen. Philosophie und Religion bei Johann Gottlieb Fichte 1800–1806. Stuttgart-
Bad Cannstatt, Frommann-Holzboog, 1999. 33-37. 



 

  140 

többi tagját. A hétköznapi emberek közös meggyőződése, a szimbólum, vala-
mint az ész ehhez igazodó – kanti szóval – magánhasználatának igazságai 
tökéletlenebb és korlátozottabb igazságot, sőt szigorúan véve tévedést testesí-
tettek meg a filozófus által felismert igazsághoz képest. A filozófus mint filozó-
fus nem kommunikált a laikusokkal. Ha pedig magánemberként szólt hozzá-
juk, akkor szinte egy idegen világba lépett át vagy inkább ereszkedett alá: abból 
a szimbólumból kiindulva vitatkozott velük, amelyben a legkevésbé sem hitt. 

A Napnál világosabb beszámoló is abban a reményben szól csak az elfogu-
latlan laikushoz, hogy az talán belátja, hogy a tudományos „filozófia egyáltalán 
nem gondolkodik vagy beszél arról, amiről ő gondolkodik és beszél, hogy soha 
nem mond ellent neki, mert egyáltalán nem beszél hozzá, vele és róla, hogy 
minden szó, amelyet talán közösen használnak, teljesen más, számára tökéle-
tesen felfoghatatlan értelmet nyer, mihelyt e tudomány varázskörébe kerül.”25 
E belátásához azonban a laikusnak arra van szüksége, hogy legyen a filozófiá-
nak egy olyan ága, és ez a populáris filozófia, amely bemutatja, hogy mi a filo-
zófia, mivel foglalkozik, és hol húzódnak a határai. Ha a laikus tudja ezt, 
elkerülheti, hogy méltatlanul bánjon a filozófusokkal, hogy óvatlanul a filozó-
fia területére tévedjen, vagy hogy távolt tartsa tőle azokat, akiknek keresniva-
lójuk volna rajta. A köznapi gondolkodás és a tudományos filozófia ugyanis 
két külön területet, és Fichte számára egyértelmű, hogy az igazság a kettő 
közül az utóbbira esik. A transzcendentális filozófiát megelőző vagy a kortársai 
által művelt „eklektikus” populáris filozófia Fichte szerint éppen azért téves, 
mert nem vesz tudomást e két terület között húzódó határról vagy szakadékról, 
és „mindenkit vizsgálódni hív, aki tudja, mennyi kettő meg kettő”,26 és közön-
ségével együtt úgy gondolja, hogy „a filozofálás éppoly természetes tevékeny-
ség, mint az evés és az ivás”.27 

Ez a borús, mind a laikus, mind a filozófus szempontjából kedvezőtlen kép 
akkor változott meg, amikor Fichte érvényesíteni kezdte emberképének egy 
olyan mozzanatát, amelyet korábban sem Az erkölcstan rendszere elemzett 
fejezetében, sem a Napnál világosabb beszámoló előszavában nem vett szá-
mításba. Mindkét helyen úgy tűnik fel, mintha az emberek az igazról és a jóról 
csak a diszkurzív értelem síkján kommunikálhatnának egymással, és ennek 
megfelelően csak vitában és abban is csak akkor győzhetnék meg egymást, ha 
azonosak a premisszáik. Mivel azonban a filozófus és a laikus esetében ez a 
feltétel nem teljesül, e korábbi szövegek szerint a tudományos filozófiának 
szükségképpen ezoterikussá, a népszerű filozófiának pedig a tudományos 

 
25 Fichte: Sonnenklarer Bericht. GA I,7, 187. 
26 Fichte: Sonnenklarer Bericht. GA I,7, 186. 
27 Fichte: Sonnenklarer Bericht. GA I,7, 186. 



 

  141

filozófiáról szóló külsődleges bemutatássá kell válnia, a szimbólumnál meg-
rekedt és a filozófiából kizáródó laikusokat pedig vagy egyáltalán nem, vagy 
csak áttételesen (a velük folytatott, a filozófiától idegen magánbeszélgetések 
keretében) lehet a filozófiában meglelt igazságból részesíteni. 

Fichte későbbi populárfilozófiáját az a felismerés tette lehetővé, hogy az 
igazhoz és a jóhoz más módon is el lehet jutni, mégpedig a mindenkiben meg-
levő természetes igazságérzék révén.28  Egyesekben ez olyan jól működik, 
hogy külső segítség nélkül, csak rá támaszkodva is képesek belátni azt, amit 
aztán második lépésben a filozófia eszközeivel be is bizonyíthatnak. Mások 
külső segítségre szorulnak, de ők sem feltétlenül filozófiai segítségre, amint ezt 
például az apostolok és számos későbbi keresztény példája is bizonyítja. A 
legbiztosabb segítség mégis a filozófustól várható, aki nemcsak belátta, hanem 
bizonyította és minden részeltében ki is bontotta a legtöbbek által csak keresett 
igazságot. Korábbi álláspontját feladva Fichte most már úgy látja, hogy az 
igazságnak „egyedül a mesterséges és szisztematikus kibontása, de semmi-
képpen nem a tartalma vált a tudományos filozófia felségterületévé.”29  Az 
igazság tartalma a tudományos forma nélkül is megragadható, birtokolható és 
közvetíthető. Olyannyira, hogy A boldog élet útmutatója egyenesen arra vál-
lalkozik, hogy „a legmélyebb metafizikát és ontológiát […] fejtege[sse …] nép-
szerű formában”.30 „A népszerű előadás közvetlenül az igazság természetes 
érzékéhez fordul […]. Tisztán és egyszerűen mondja ki az igazságot, és semmi 
mást, csak az igazságot, ahogyan az önmagában van, […] miközben az igazság 
ezen érzékének önkéntes helyeslésére számít.”31 

A populáris filozófia új felfogásából a filozófus felelőségének új koncep-
ciója is következik. A korábbi koncepció szerint a filozófusnak nem volt módja 
arra, hogy az általa felismert igazságot úgy közölje a kívülállókkal, hogy az 
számukra is egzisztenciális erővel bírjon, mert közös premisszák hiányában 
nem volt esélye meggyőzni őket. Szellemi értelemben elszigetelődött a többi 
embertől, és éppen a tudományos formában megragadott igazság emelt falat 
közéjük. Ha azonban a filozófus nemcsak a diszkurzív értelmet, hanem a ter-
mészetes igazságérzéket is megszólíthatja, akkor mindazt, ami tanításában 
valóban igaz, jó eséllyel mindenki be tudja fogadni, „aki egyáltalán képes egy 
könyvet megérteni.”32 Így közvetlen és biztos út nyílik számára, hogy ne csak 

 
28 Vö. Asmuth: Das Begreifen des Unbegreiflichen. 37-47. 
29 Fichte: A boldog élet útmutatója avagy a vallás tana. (Ford. Hankovszky Tamás) 

Budapest, Szent István Társulat, 2010. 30. (GA I,9, 68) 
30 Fichte: A boldog élet útmutatója. 29 (GA I,9, 67) 
31 Fichte: A boldog élet útmutatója. 37 (GA I,9, 72) 
32  Fichte: Az ember rendeltetése. (Ford. Kis János) In. Fichte: Válogatott filozófiai 

írások. Budapest, Gondolat, 1981. 237-411; 239 (GA I,6, 145-311; 189) 



 

  142 

magánemberként, hanem filozófusként is tegyen valamit az önmagán kívül 
erkölcsiségért, vagyis általában az erkölcsiséget mozdítsa elő, ne csak a saját-
ját, azét az esetleges individuumét, aki Fichte késői, berlini filozófiájában, ha 
lehet, még inkább elveszti az önállóságát és jelentőségét, mint a jénaiban. 
Fichte számára kezdettől fogva nyilvánvaló volt, hogy az általában vett erköl-
csiség előmozdítása mindenkinek kötelessége, de csak a későbbi koncepció 
mutatta fel a természetes igazságérzéket megszólító populárfilozófiát olyan 
eszközként, amellyel ennek a kötelességnek a filozófus mint filozófus is eleget 
tehet. Talán nem véletlen, hogy pályája utolsó évtizedében Fichte legfontosabb 
publikációi éppen a populárfilozófia körébe tartoztak. 

IRODALOM 

GA – Reinhard Lauth et al. (Szerk.): Johann Gottlieb Fichte Gesamtausgabe 
der Bayerischen Akademie der Wissenschaften. Stuttgart-Bad 
Cannstatt, Frommann-Holzboog, 1962–2012.  

Asmuth, Christoph: Das Begreifen des Unbegreiflichen. Philosophie und 
Religion bei Johann Gottlieb Fichte 1800 – 1806. Stuttgart-Bad 
Cannstatt, Frommann-Holzboog, 1999. 

Fichte: Az ember rendeltetése. (Ford. Kis János) In. Fichte: Válogatott 
filozófiai írások. Budapest, Gondolat, 1981. 237-411. 

Fichte: A boldog élet útmutatója avagy a vallás tana. (Ford. Hankovszky 
Tamás) Budapest, Szent István Társulat, 2010. 

Fichte: Sonnenklarer Bericht an das grössere Publikum über das eigentliche 
Wesen der neuesten Philosophie. GA I,7, 183-268. 

Fichte: Ueber den Begriff der Wissenschaftslehre oder der sogenannten 
Philosophie. GA I,2, 107-172. 

Fichte: Grundlage des Naturrechts nach Principien der Wissenschaftslehre. 
GA I,3,311–460 és GA I,4, 1-165. 

Fichte: Entwürfe zur Recension des Aenesidemus. GA II,2, 287-314. 

Fichte: Az erkölcstan rendszere a tudománytan elvei alapján. (Ford. Berényi 
Gábor) In. Fichte: Az erkölcstan rendszere. Budapest, Gondolat, 1976. 
75-474. 

Fichte: J. G. Fichtes als Verfassers des ersten angeklagten Aufsatzes, und 
Mitherausgebers des Philosophischen Journals Verantwortungsschrift. 
GA I,6, 26-143. 

Traub, Hartmut: Johann Gottlieb Fichtes Populärphilosophie 1804‒1806. 
Stuttgart-Bad Cannstatt, Frommann-Holzboog, 1992. 



 

  143

 

HOGYAN SZÜLETHET VALAMI EGYENES?  
A MORÁLIS ÉS NEM-MORÁLIS FELELŐSSÉG FOGALMAI 

NIETZSCHÉNÉL 

TÁNCZOS PÉTER 

I. „A TELJES FELELŐTLENSÉG TANA” 

riedrich Nietzsche 1887-es A morál genealógiája című könyvének 
második értekezését a következő, híres sorokkal nyitja: „Olyan állatot 
kitenyészteni, amely képes ígérni – vajon nem ezt a paradox célt tűzte-

e maga elé a természet az embert illetően? Nem ez az ember problémája 
voltaképpen?”1 Nyilvánvalóan paradox ez a cél, hiszen egyrészt az állat mint 
természeti létező nem képes az eszes lényeket jellemző felelősség kialakítá-
sára, másrészt a természetnek mint phüszisznek nem lehet valódi célja, ám a 
cél- és értelemadás vágya mégis meghatározza az egész kései nietzschei gon-
dolkodást.2 A paradoxon feloldásának kulcsa a tenyésztés (Züchtung) kifeje-
zésben rejlik, amely egyfelől áthidalja a természeti és az intelligibilis között 
megnyíló szakadékot, másfelől a nyilait vaktában, célzás nélkül lövöldöző ter-
mészet helyett,3 de mégis annak eszközeivel képessé teszi az embert, hogy 
célzottan tervezzen, alakítsa a világot. 

A felelősség (Verantwortlichkeit) fogalmának eredete és kitüntetettsége 
éppen ebben a tenyésztési folyamatban rejlik,4 hiszen az ígérni képes állat meg-
jelenése által született meg az emlékezés és a szavatartás lehetősége. Habár 
Nietzsche 1886-tól szinte kivétel nélkül csak a fentiekhez hasonlóan, igenlően, 
a legnagyobb elismerés hangján ír a felelősségről (még ha jelzi is, hogy milyen 
szörnyű árat fizetett érte az ember), a teljes életművet tekintve már korántsem 
olyan egyértelműen pozitív a fogalom megítélése. Egészen a Túl jón és rosszon 

 
1 Friedrich Nietzsche: Adalék a morál genealógiájához. Ford. Romhányi Török Gábor. 

Budapest, Holnap, 1996. 59. 
2  A fiatal Nietzschét erősen foglalkoztatja a természet teleológiájának kérdése, lásd: 

Kolos Marcell: Az ifjú Nietzsche, Kant és a teleológia. Elpis, 2013. 1. 38. A fent emlí-
tett folyamatról, amelynek során Nietzsche a képzés (Bildung) koncepcióját fokoza-
tosan a tenyésztés (Züchtung) gondolatára cserélte, írtam már máshol, lásd: Tánczos 
Péter: A második természet kinevelése. Az önmagaság és ösztönösség összefüggései 
Nietzsche művelődéskoncepciójában. Erdélyi Múzeum, 2021. 4. 46-57. 

3  Friedrich Nietzsche: Schopenhauer mint nevelő. Ford. Hidas Zoltán. In. Uő: 
Korszerűtlen elmélkedések. Budapest, Atlantisz, 2004. 245. 

4 Friedrich Nietzsche: Adalék a morál genealógiájához. id. kiad. 61. 

F



 

  144 

megjelenéséig sokkal inkább becsmérlően, elítélően nyilatkozott a felelősség 
szerepéről; úgy mutatta be azt, mintha jobb volna a gondolatától is megszaba-
dulnunk. Amilyen következetesen affirmálja a felelősség jelenségét a kései 
műveiben, éppen olyan konzisztensen utasítja el az első bázeli évektől kezdve 
egészen az 1880-as évek derekáig. Bár Nietzsche munkásságára eleve nem jel-
lemző a fogalmi következetesség, egy ilyen éles cezúra láttán joggal gondol-
hatjuk, hogy valamilyen gondolkodásbeli vagy percepcionális fordulat állt a 
váltás hátterében. Ennek regisztrálásához azonban össze kell vetnünk a két 
időszak jellegzetes szöveghelyeit. 

A szigorú időrend helyett talán szerencsésebb, ha többé-kevésbé tematikus 
sorrendben idézzük fel a releváns passzusokat. Az Emberi, nagyon is emberi 
két kötetében kifejezetten sokszor ír a felelősség kérdéséről. Egy helyen pél-
dául a metafizika kapcsán említi meg a fogalmat: amellett érvel, hogy a fiatalok 
azért vonzódnak a metafizikai magyarázatokhoz, mert általuk úgy kapnak 
jelentőséget a számukra fontos dolgok, hogy közben a saját felelősségük csök-
ken – a magasabb erőknek köszönhetően nem önmagukat kell hibáztatniuk 
gyenge teljesítményükért.5 Persze, teszi hozzá, később rájönnek, a fizikai és 
történelmi okfejtések sokkal inkább alkalmasak ennek a kettős hatásnak az 
elérésére. Már ebből is sejthető, hogy a felelőtlenség korai affirmációja első-
sorban a szabadság megkérdőjelezhető létével függ össze, azonban az említett 
passzus önmagában még értelmezhető lenne az egyszerű gyerekes felelősség-
hárítás pszichológiai igényű megfejtéseként és kiterjesztéseként is. Az Emberi, 
nagyon is emberi többi szöveghelye azonban egyértelművé teszi, hogy Nietzsche 
ekkoriban a felelősség gondolatát alapvető tévedésnek tartja, amely egy másik 
illúzión, a szabad akarat téves elképzelésén alapul.6 Ahogyan már egyik korai, 
1870-es hátrahagyott jegyzeteiben is kifejtette: ha a szabad cselekvés csak illú-
zió, akkor a felelősség is csak tévképzet, ahogyan maga a morál is, illetve annak 
olyan minőségei, mint például a jó és a rossz, vagy a részvét.7 Nietzsche ezek-
ben a passzusokban határozottan determinista álláspontot képvisel, teljes mér-
tékig vitatja a szabad akarat lehetőségét, és igyekszik ebből a fontos felisme-
résből minél több adekvát konklúziót levonni. Az Emberi, nagyon is emberi 
105. aforizmájában például kifejti, hogy „a teljes felelőtlenség tanának” belátá-
sa után nem sok értelme van büntetni vagy jutalmazni, hacsak nem preventív 
jelleggel, hiszen morális értelemben valójában senki sem felelős a tetteiért.8 

 
5 Friedrich Nietzsche: Emberi, nagyon is emberi. Könyv szabad szellemek számára. I. 

kötet. Ford. Horváth Géza. Budapest, Osiris, 2008. 27. 
6 Friedrich Nietzsche: Emberi, nagyon is emberi. I. id. kiad. 42. 
7 Friedrich Nietzsche: Kritische Studienausgabe (KSA). VII. Berlin – New York, Walter 

de Gruyter, 1999. 197. 
8 Friedrich Nietzsche: Emberi, nagyon is emberi. I. id. kiad. 65. 



 

  145

Arról is ír, hogy a valódi szerénységgel csak azok rendelkeznek, akik belátják a 
teljes felelőtlenség tanát, hiszen ők tisztában vannak vele, hogy nem saját 
maguk „alkotásai”, hogy valójában egyetlen érdemükről sem tehetnek.9 Nem 
véletlen, hogy ezt külön is hangsúlyozza, hiszen az itt bemutatott tan egyrészt 
persze lehet felszabadító hatású (a bűntudattól, a rossz lelkiismerettől meg-
szabadítja az egyént), másrészt viszont azzal, hogy a szubjektum belátja, min-
den szükségszerűen történik, saját érdemeitől, sőt saját kedvteléseinek értéké-
től is megfosztja magát.10 Nietzsche szerint ez a létező „legkeserűbb csepp”, 
amit le kell nyelni, mivel az ember minden „mélyebb érzése”, a morálból 
fakadt, és annak kiiktatásával az összes értéke elértéktelenedett. Az egyetlen 
remény az, hogy a morális emberiség hamvaiból megszületik majd a bölcs 
emberiség, amely lehetőséget lát az élet teljes ártatlanságának elérésében. 

Ebben az alkotói korszakban is akadnak persze olyan passzusok, amelyek-
ben kevésbé megvetően ír a felelősségről, de ezekben az esetekben többnyire 
kisebb súllyal szerepel a fogalom,11 és persze vannak olyan aforizmák is, ame-
lyekben Nietzsche megpróbálja megérteni a felelősség kialakulásának körül-
ményeit. A már többször emlegetett Emberi, nagyon is emberi második köte-
tében a morál kialakulását az állatokhoz fűződő viszonyunkon keresztül írja 
le: némiképp megelőlegezve A morál genealógiáját a domesztikáció révén 
akarja megérteni a felelősség érzését. Az állatok túlnyomó többségéhez telje-
sen közömbösen viszonyulunk: ha hasznunkra vannak, kíméletlenül kihasz-
náljuk őket, ha zavarnak minket, akkor a legnagyobb kegyetlenséggel írtjuk 
őket (például egyes rovarokat).12 Ez kiterjeszthető az egész élővilágra, például 
a virágok gyűjtése és kedveskedő elajándékozása a virágok számára halálos 
kimenetelű; ugyanakkor a háziállatokkal szemben már nem megengedett a 
kegyetlenkedés: aki például rosszul bánik a teheneivel, azt megvetik az ember-
társai. Az állatok gondozása, háziasítása alakítja ki a felelősség érzetét; 
Nietzsche viszonya azonban itt sem affirmatív: bár ítéletmentesen igyekszik 
leírni a jelenséget, helyenként mégis hangsúlyozza a felelősségérzet mögött 
megbúvó álszentséget. 

Még érdekesebb ebből a szempontból talán a Virradat 128. aforizmája, 
amelyben ezt írja: „Mindenért felelősek akartok lenni! Csak az álmaitokért nem! 
Micsoda szánalmas gyöngeség! A következetes bátorság micsoda fogyatékossága! 

 
9 Friedrich Nietzsche: Emberi, nagyon is emberi. I. id. kiad. 207. 
10 Friedrich Nietzsche: Emberi, nagyon is emberi. I. id. kiad.  66-67. 
11 A fogalom megítélésbeli fordulatát vetíti előre, amikor Nietzsche a kevés kiválasztott 

emberre nehezedő roppant felelősségről ír. Például Friedrich Nietzsche: A vidám 
tudomány. Ford. Óvári Csaba. Máriabesnyő, Attraktor, 2018. 205. 

12 Friedrich Nietzsche: Emberi, nagyon is emberi. Könyv szabad szellemek számára. II. 
kötet. Ford. Horváth Géza. Budapest, Cartaphilus, 2012. 161. 



 

  146

Semmi sem jobban a tietek, mint az álmaitok.”13 Nietzsche az ellentmondás 
mögött elsősorban képmutatást regisztrál: az ember az álmaiban jobbára 
szörnyű dolgokat művel, csupa olyasmit, amire nem lehetne büszke, amit ne-
héz összeegyeztetni az önképével. S bár az álmokat pont, hogy az egyén hű 
tükrének tartja, ennek ellenére nem gondolja, hogy felelősséggel tartoznánk 
az álmainkért. Egyetért a „bölcs Oidipusszal” abban, hogy nem vagyunk felelő-
sek az álmainkért, de hozzáteszi, hogy az ébren viselt dolgainkért sem; pont 
ezt kellene végre megtanulnunk. Ezen a ponton már Nietzsche is jelzi, hogy túl 
sokszor és régóta mondogatja ezt az „igazságot”, azonban itt még meg van 
győződve annak érvényességéről.14 Úgy véli, az ismétlődő hangsúlyozása nem 
koptatja el az igazságértékét. 

II. A NEM-MORÁLISAN FELFOGOTT FELELŐSSÉG 

Bár sokáig lehetne még idézni példákat a Nietzsche által „teljes felelőt-
lenség tanának” nevezett elképzelésre, sok új aspektussal már nem gazda-
gítanák az eddig kialakult képet. Ha viszont előre ugrunk az életműben a Túl 
jón és rosszon című munkájáig, meglepően hirtelen és határozott váltásnak 
lehetünk a tanúi. A könyve elején, a 21. aforizmában még a korábbiakra rímel-
ve az akarat szabadságát mint logikai „természetellenességet” mutatja be, és a 
tetteinkért vállalt felelősséget münchhauseni gesztusként jellemzi (a saját 
hajunknál fogva próbáljuk kirántani magunkat a létezésbe), ugyanakkor itt 
már megjelenik az a gondolat is, ami Nietzsche kései írásainak visszatérő topo-
sza lesz: nem csak szabad akarat, hanem nem-szabad akarat sincs.15 Azon túl, 
hogy Nietzsche itt a szabad és szolgai akarat Luther-Erasmus-vitájában16 is 
szereplő problémáját próbálja végérvényesen megoldani,17 jelzi azt is, hogy nem-
szabad akaratról beszélni nem jelent mást, mint a kauzalitást illegitim módon 
kiterjeszteni az itt csak „magánvalónak” nevezett tulajdonképpeni életre.18 Az 
életben ugyanis csak erős és gyenge, nem pedig szabad és szolgai akarat van. 

 
13 Friedrich Nietzsche: Virradat. Gondolatok a morális előítéletekről. Ford. Romhányi 

Török Gábor. Budapest, Holnap, 2009. 114. 
14 Uo. 
15  Friedrich Nietzsche: Túl jón és rosszon. Ford. Tatár György. Budapest, Műszaki, 

2000. 22. 
16  Lásd Rokay Zoltán: Rotterdami Erasmus Diatribéje. In. Rotterdami Erasmus: A 

szabad döntésről. Budapest, Jel, 2005. 11-30. 
17 Nietzsche valószínűleg a Luther-Erasmus-vitára is utal a következő szöveghelyen, vö. 

Friedrich Nietzsche: Az új felvilágosodás. Jegyzetfüzetek az Így szólott Zarathustra 
keletkezésének idejéből. Budapest, Osiris, 2001. 257. 

18 Friedrich Nietzsche: Túl jón és rosszon. id. kiad. 22. 



 

  147

Már ebből a passzusból is nyilvánvaló, hogy a felelősség szerepe alaposan 
átértékelődött, azonban a következő aforizmákban már direkt módon is meg-
jelenik az új, affirmatív olvasat. A 212. aforizmában írja:  

„A »modern eszmék« világának láttán, amely mindenkit valami-
lyen sarokba és »specialitásba« igyekszik száműzni, a filozófus, ha 
ma filozófusok egyáltalán lehetségesek lennének, arra kénysze-
rülne, hogy az ember nagyságát, a »nagyság« fogalmát egyenesen 
a határtalanságban és sokszerűségben, a sokból álló egységben 
lássa: sőt az értéket és a rangot aszerint határozná meg, milyen 
sokat és milyen sokfélét képes valaki hordozni és magára venni, 
milyen tágra képes valaki a felelősségét feszíteni.”19  

Kijelenthetjük, hogy Nietzsche itt éppen az eddigiek ellentétét állítja, igen-
li: nem a teljes felelőtlenség, hanem éppen a minél nagyobb felelősségvállalás 
mellett foglal állást. Ez nem csak egyszeri, az adott kontextussal magyarázható 
észrevétel, hanem az egész kötetet (és a további írásokat) átszövő jellegze-
tesség. A Túl jón és rosszon releváns szöveghelyeiben mindig kulcsszerepet 
kap a filozófus: ő az, aki felelősségvállalást leginkább reprezentálja, ő az, aki e 
téren példát mutat. Sőt még Kant univerzális erkölcstanát is az alapján bírálja, 
hogy ha kötelességeinket mindenki kötelességévé tesszük, akkor lealjasítjuk 
magunkat.20 Éppenséggel az előkelőség ismérve, ha a felelősséget nem akarjuk 
megosztani, hanem előjogainkat saját kötelességeinkké tesszük.21 Joggal me-
rülhet fel a kérdés, hogy mi lehet az oka ennek a határozott váltásnak? Miért 
változtat ilyen drasztikus mértékben a felelősségről kialakított elképzelésén? 
A váltás okát segíthet megérteni a Túl jón és rosszon egy másik szöveghelye: a 
61. aforizmában a filozófus újfent „a legátfogóbb felelősség embereként” jele-
nik meg, viszont itt a felelősség természetét úgy jellemzi Nietzsche, hogy abból 
már sejthető a fordulat motivációja.22 A filozófus ugyanis azért rendelkezik 
ezzel a széleskörű felelősséggel, mivel a feladata az ember fejlesztése lesz: az 
lesz a dolga, hogy a vallást mint az uralkodás legkifinomultabb formáját mű-
velve nevelje, tenyéssze és nemesítse az embert.23 

Az egyik legfontosabb változás éppen az lesz, hogy az egyéni, teljességgel 
csak individuum sorsát érintő felelősség helyett Nietzsche az 1880-as évek 
közepétől a másokat irányító, a mások életét, szokásait megszervező ember 

 
19 Friedrich Nietzsche: Túl jón és rosszon. id. kiad. 90. 
20 Friedrich Nietzsche: Túl jón és rosszon. id. kiad. 137. 
21 Uo. 
22 Friedrich Nietzsche: Túl jón és rosszon. id. kiad. 49. 
23 Uo. 



 

  148

felelősségéről ír, amely tartalmi változás nyilvánvalóan kihat a fogalom meg-
ítélésére is. Az uralkodás, a mások irányítása fokozza a hatalmat; ahogyan Az 
Antikrisztusban is írja: minél feljebb kerül valaki a hatalmi hierarchiában, 
annál több felelősségre tesz szert.24 Az erős, a kiváló éppenséggel akarja ezt a 
felelősséget, akarja a minél nagyobb ellenállást, a minél nagyobb terhet. A fele-
lősség azért lesz vonzó, mivel megléte a hatalom kiterjesztését jelenti. A fele-
lősség konnotációi tehát egyáltalán nem közömbösek a jelenség megítélésé-
ben: például a Bálványok alkonyában (dacára annak, hogy kifejezetten kései 
mű) ismét előkerül a szabad akarat kérdése – ebben a vonatkozásban a felelős-
ség újra negatív felhangot kap, tulajdonképpen visszatér egy gondolat erejéig 
a korábbi álláspontjához.25 Azzal a különbséggel, hogy itt már A morál genea-
lógiájából megismert aszketikus ideál papjai a hibásak a felelősség téveszmé-
jének elterjesztéséért. 

III. AZ EGYENESSÉG PROBLEMATIKUS KIALAKULÁSA 

A finom tematikus elmozdulás azonban önmagában nem magyarázza meg 
a hirtelen váltást, ahogyan a kauzalitással kapcsolatos felismerés sem.26 Aho-
gyan maga Nietzsche is jelzi A morál genealógiájában, az olyan jelenségek-
nek, amelyeknek története van, nem lehet egyetlen értelmet adni,27 úgy ehhez 
híven, a nietzschei koncepcionális váltásnak sem érdemes egyetlen, kizárólagos 
okát, értelmét keresni. Ehelyett a továbbiakban egy lehetséges magyarázattal 
szeretnék szolgálni, amely ugyanakkor nem zár ki más megoldásokat. Ehhez 
viszont egy gondolat erejéig vissza kell térni Nietzsche korai ismeretelméle-
téhez és nyelvfilozófiájához. 

Ennek kapcsán csak egyetlen fogalmat szeretnék kiemelni, az pedig az 
alakoskodás, megtévesztés (Verstellung). Nietzsche sok korai fragmentumá-
ban elemzi a másnak-mutatás jelentését és jelentőségét. A híres, Igazságról és 
hazugságról nem-morális értelemben című kéziratban maradt munkájában 
tulajdonképpen az emberi értelem forrását jelöli meg a Verstellungban. Az 
alakoskodás gyakorlatilag az emberi intellektus legfőbb törvénye, ez mozgat 
mindent – olyannyira, hogy Nietzsche szerint inkább az a kérdés, hogy miként 

 
24  Friedrich Nietzsche: Az Antikrisztus. Ford. Csejtei Dezső. Máriabesnyő–Gödöllő, 

Attraktor, 2007. 102. 
25  Friedrich Nietzsche: Bálványok alkonya. Ford. Romhányi Török Gábor. In. Uő: 

Bálványok alkonya. Nietzsche kontra Wagner. Budapest, Holnap, 2004. 43-44. 
26 Utolsó alkotói éveiben különösen erősen foglalkoztatja a kauzalitás kérdése, például 

vö.: Friedrich Nietzsche: Jegyzetek a kései hagyatékból. III. kötet. Ford. Óvári 
Csaba. Máriabesnyő, Attraktor, 2016. 5-7. 

27 Friedrich Nietzsche: Adalék a morál genealógiájához. id. kiad. 89-90. 



 

  149

támadhatott fel az emberben az egyenes és tiszta ösztön az igazság iránt („ein 
ehrlicher und reiner Trieb zur Wahrheit”). 28  Vissza-visszatérő probléma 
ezekben a hátrahagyott jegyzetekben, hogy az univerzális szerepű Verstellung 
hogyan teszi elgondolhatóvá a becsületességet, egyenességet. Tulajdonképpen az 
a kérdés, hogy miként jöhet létre valami egyenes, őszinte az emberi intellektust 
alapvetően jellemző ferdeség, csalás ellenére. Az egyenesség és ferdeség meta-
forikus szembeállítása átszövi az életművet; például az Így szólott Zarathustrá-
ban a törpe is kijelenti a címszereplőnek: „Minden egyenes (Gerade) hazug (…) 
minden igazság görbe (krumm) (…)”.29 Hozzá kell persze tenni, hogy ezen a 
ponton Zarathustra vitába száll a törpe leegyszerűsítő megállapításával. 

Az a meglátás, hogy az emberi intellektus forrása a csalás, megtévesztés, 
sokkal elterjedtebb a filozófiatörténetben, mint talán várnánk. 30  Michel 
Foucault is felhívja rá a figyelmet, hogy a görög filozófiai fogalmakat feltűnően 
sokszor jellemzi egyféle negatív struktúra, a lesajnált minőség fosztóképzővel 
ellátott alakjából alkotják meg a pozitív minőséget: például az a-trekész (egye-
nes), etimológiai értelemben „nem-görbét” jelent.31 Ennek a (részben görög) 
nyelvből eredő sajátosságnak súlyos metafizikai következményei vannak. A 
továbbiakban csak két gondolkodót neveznék meg, akiknek a szerepét maga 
Nietzsche is tematizálja. Mindenekelőtt meg kell említeni Platón Kisebbik 
Hippiász című dialógusát, amelyben Szókratész annak kimondására próbálja 
rávenni a címszereplőt, hogy akik akarattal hazudnak, csalnak, azok jobbak, 
kiválóbbak, mint azok, akik akaratuk ellenére teszik ugyanezt. 32  Hippiász 
korábban kiválóbbnak nevezte az egyenes Akhilleuszt a ravasz (és hazug) 
Odüsszeusznál, Szókratész pedig amellett érvel – provokatív szándékkal –, 
hogy a ravasz, hazug emberek az eszesek.33 

A másik filozófus, akit meg kell említenünk, Immanuel Kant; jóllehet, az 
életművön belül egy marginális jelentőségű passzusról van szó. A Pragmatikus 

 
28 Nietzsche: Igazságról és hazugságról nem-morális értelemben. Ford. Óvári Csaba. In. 

Uő: Igazságról és hazugságról nem-morális értelemben. Máriabesnyő, Gödöllő, 
2012. 8.; KSA I: 876. 

29 Friedrich Nietzsche: Így szólott Zarathustra. Ford. Kurdi Imre. Budapest, Szenzár, 
2016. 214.; KSA IV: 200. 

30 A témáról részletesebben is írtam máshol, vö. Tánczos Péter: Az öntudatlan természet 
szótlan alakzatai. Koraromantikus törekvések a természet szubjektivizálására. In. 
Angyalosi Gergely – Valastyán Tamás (Szerk.): Fakultások közt. Tudomány, tudás, 
alkalmazás. Budapest, L’Harmattan, 2022. 146-147. 

31 Michel Foucault: Az igazság bátorsága. Ford. Cseke Ákos. Budapest, Atlantisz, 2019. 
297. 

32  Platón: Kisebbik Hippiász. Ford. Mészáros Tamás. In. Uő.: Nagyobbik Hippiász. 
Kisebbik Hippiász. Lakhész. Lüszisz. Budapest, Atlantisz, 2003. 72. (372d-e) 

33 Platón: Kisebbik Hippiász. id. kiad. 61-63. (364e-365e). 



 

  150

érdekű antropológia utolsó bekezdésében Kant eljátszik a gondolattal, hogy 
egy másik bolygón olyan eszes lények élnek, akik hangosan gondolkodnak, és 
mivel így nem tudnak alakoskodni a többiek előtt, bizonyára angyali tisztaságú-
ak.34 Velük szemben az ember gondolkodásának nagyon is szennyes, szégyen-
teli az eredete: „Az emberi teremtmény összetételéhez eredendően hozzátarto-
zik tehát, s hozzátartozik nemének fogalmához is, hogy a mások gondolatát 
buzgón firtatja ugyan, a saját gondolatait azonban megtartja magának; amely 
derekas tulajdonsága utóbb nem mulaszt el rejtőzködésből apránként szándé-
kos megtévesztéssé, sőt hazudozássá izmosodni.”35 A hipotetikus földönkívü-
liek talán másként gondolkodnak, azonban az emberi kedély eredendően egy 
rejtőzködő képesség, amelynek eminens megnyilvánulása a hazudozás. Fontos, 
hogy a még gyakorlatilag ártatlan, tiszta, derekas (sauber) formát Kant „Verstel-
lung”-nak nevezi: tehát rejtőzködésnek, alakoskodásnak, megtévesztésnek.36 

Ezek a korlátozott érvényű párhuzamok nem teljesen önkényesek. Nietzsche 
maga hivatkozik A morál genealógiájában elismerőleg Platónra, amikor kü-
lönbséget tesz becsületes hazugság és becstelen hazugság között;37 de az 1887-es 
évben Nietzsche Kant műveivel, főleg morálfilozófiai írásaival is intenzíven 
foglalkozik (ennek nyomai egészen világosan tetten érhetők A morál genealó-
giájában), kijegyzeteli őket (habár előfordulhat, hogy elsősorban Kuno 
Fischer könyvét használja).38 Annak viszont nincs nyoma, hogy a fenti gondolatot 
ismerte volna, és amúgy is inkább vitatkozik Kanttal, és csak ritkán, elvétve ad 
neki igazat. Főleg Kant szabadság-felfogását jegyzeteli ki alaposan és 
kritizálja. 39  Lehetnének ugyan közös pontok, azonban a morálhoz való 
alapvető viszony nem engedi ezek felszínre kerülését. 

 
34 Immanuel Kant: Pragmatikus érdekű antropológia. Ford. Mesterházi Miklós. In. Uő: 

Antropológiai írások. Budapest, Gond-Cura Alapítvány – Osiris, 2005. 305. 
35 Immanuel Kant: Pragmatikus érdekű antropológia. id. kiad. 305. 
36  Immanuel Kant: Anthropologie in pragmatischer Hinsicht. In. Immanuel Kant: 

Werke in sechs Bänden. VI. Darmstadt, Wissen Bildung Gemeinschaft, 2016. 689. 
37 Friedrich Nietzsche: Adalék a morál genealógiájához. id. kiad. 167. 
38 Tom Bailey: Nietzsche the Kantian? In. Ken Gemes, John Richardon (eds.): The Oxford 

Handbook of Nietzsche. Oxford, Oxford University Press, 2013. 147.; Thomas H. 
Brobjer: Nietzsche’s Philosophical Context: An Intellectual Biography. Urbana 
and Chicago, University of Illinois Press, 2008. 38. Ennek háttere alaposabb be-
mutatást igényelne, azonban mivel itt erre nincs lehetőség, csak utalni szeretnék 
rá, hogy Nietzsche kései Kant-olvasatáról, valamint ennek etikai vonatkozásairól 
bővebben írtam, vö.: Tánczos Péter: Mindenekelőtt ne tévesszetek össze másokkal. 
Az önmagaság esztétikája és politikája a kései Nietzschénél. In. Daróczi Enikő – 
Laczkó Sándor (Szerk.): Lábjegyzetek Platónhoz 18. Az identitás. Szeged, Pro 
Philosophia Szegediensi Alapítvány – Magyar Filozófiai Társaság – Státus Kiadó, 
2020. 444-446.; Tánczos Péter: A második természet kinevelése. id. kiad. 55-57. 

39 Jegyzetek a kései hagyatékból, III, 19. 



 

  151

Visszatérve a ferdeség és egyenesség kérdéséhez, továbbra sem világos, 
hogyan születhet meg az igazság vágya. Nietzsche az egyik hátrahagyott 
jegyzetében kísérletet tesz a két erő összeegyeztetésére: „A saját magunkkal 
szembeni becsületesség [Redlichkeit] régebbi, mint a másokkal szembeni 
becsületesség. Az állat észreveszi, hogy milyen gyakran becsapják, éppen ezért 
gyakran kell alakoskodnia [verstellen]. Ez vezeti rá a tévedés és igazlátás, 
alakoskodás [Verstellung] és bizonyosság közötti különbségtevésre. A szándé-
kos megtévesztés [Verstellung] az önmagával szembeni becsületesség [Red-
lichkeit] első érzésén alapul.”40 A becsületesség, egyenesség eredete tehát a 
Verstellung elkerülhetetlenségének belátása: bár egymással ellentétes erők-
ként jelennek meg, a becsületesség az alakoskodás tapasztalatából születik 
meg, annak reaktív erejére adott korrekciós kísérletként. Úgy is fogalmazha-
tunk, hogy az önmagunkkal szembeni őszinteségből születik meg az egyenes-
ség, a becsület. Szükség van a hazugság képességére ahhoz, hogy önmagunkkal 
szemben őszinték legyünk.41 

IV. FELELŐSSÉGGEL A ROSSZ LELKIISMERET ELLEN 

A megtévesztés és őszinteség viszonyának 1880-as évekbeli tisztázása, 
valamint a genealógiai érdeklődés felerősödése megnyitotta az utat a felelős-
ség fogalmának affirmációja előtt. Bár Nietzsche A morál genealógiájában is 
feltételezi, hogy a megtévesztés elemi módon jelen van, ahogyan az állatok is 
képesek az álcázásra, azonban ez itt olyan alapvető sajátosság, amely még nem 
magyarázza meg az intelligenciát. 42  Az igazságra való törekvésként értett 
értelem az önmagunkkal szembeni őszinteséggel kezdődik; az ennél való meg-
maradás, az ebben való kitartás lenne a feladatunk. Erre csak az előkelő, a 
hajdani úrmorálból valamit még magában őrző ember képes.43 A ressentiment 
embere viszont önmagát csapja be, ahogyan Nietzsche fogalmaz: „kancsal a 
lelke”.44 A puszta okosság persze továbbra is igen közel áll a megtévesztéshez: 
csakhogy míg a nemes jellemű, előkelő ember esetében ez egy a sok készség 
között, addig az alantas ember a maga gyöngeségét egyetlen fegyverével, az 
okossággal kompenzálja. A Verstellung itt tehát kettéválik: lesz egy nagyon 

 
40 KSA IX: 260. (saját fordítás – T.P.) 
41 Friedrich Nietzsche: Jegyzetek a kései hagyatékból. IV. kötet. Ford. Óvári Csaba. 

Máriabesnyő, Attraktor, 2016. 5. 
42 Friedrich Nietzsche: Adalék a morál genealógiájához. id. kiad. 45-46. 
43 Az egykori harcos és a gondolkodó morálja közötti hasonlósághoz, lásd: Schwendner 

Tibor: Eljövendő múlt. Genealógia Nietzschénél, Husserlnél és Heideggernél. 
Budapest, L’Harmattan – Magyar Daseinanalitikai Egyesület, 2011. 34-36. 

44 Friedrich Nietzsche: Adalék a morál genealógiájához. id. kiad. 36. 



 

  152

elementáris, gyakorlatilag értéksemleges jelentése, és egy kifejezetten reaktív 
öncsalásként megnyilvánuló formája. 

Ezzel együtt az ígérni képes állatot kitenyészteni nem könnyű feladat. A 
bizalmat, félelmet és tiszteletet érdemlő felelősségteljes egyén a hozzá hason-
lókat felismeri, tiszteli, kitünteti őket a bizalmával, korlátozza saját hatalmát 
velük szemben, azonban a nála hitványabbakat mélységesen megveti. Ahhoz 
azonban, hogy a függetlenségnek ezt a fokát elérje (amely a felelősség krité-
riuma) először egy olyan közerkölcsöt kell kialakítani, amelyben éppenséggel 
egyformaságot és szokásokat alakítanak ki a közösségben.45 A felejtést ter-
mészetesnek tartó állatból emlékezni képes lényt kell faragni: ennek az eredeti 
módja a testi bevésés volt. A tartozás, a bűnösség tudatát csonkítással, kegyet-
lenkedéssel erősítették generációról generációra.46 A szószegő ember kiírja ma-
gát a közösségből, és mint külső jelenséggé vált entitáson kitombolják magu-
kat rajta a bent fegyelmezett urak. Ugyanakkor hozzáteszi Nietzsche, hogy 
minél nagyobb lesz egy állam vagy úr hatalma, annál engedékenyebbé válik. 
Sőt kifejti azt is, hogy igazán nagy hatalom mellett mindenféle büntetés 
feleslegessé válik.47 

A felelősség azonban nem azonos ezzel a bűntudattal; előbbihez éppen, 
hogy túl kell lépni a konvenciókon, ismerni és uralni kell önmagunkat. Az ősi 
barbár, államalapító előkelők a felelősségteljes magatartás prototípusaiként 
szolgálnak, habár ők nélkülözik azt a reflexiót, ami a valódi felelősséghez kell, 
Nietzsche inkább természeti jelenségként értelmezi őket. Az idomító emberek, 
az ősi államszervezők rettenetes műve a rossz lelkiismeret: mivel velük szem-
ben nem lehetett sikeresen fellépni, az agresszió befelé fordult, és önmarcan-
golás lett. A kezdetben szinte semmi, papírvékony lélekből így lett az a komp-
lex instancia, amit ismerünk.48 Az igazi felelősség eléréséhez újra meg kell 
tanulnunk a kifelé való tevékenykedést. Az új filozófusok, akikről a Túl jón és 
rosszon című művében írt, nagyobb felelősséget akarnak, esetükben talán 
majd megjelenik a cselekvés valódi tere, és átalakíthatják világukat. 

A rossz lelkiismeret elsősorban nem a hitvány embert sújtja, hanem a 
derekasat, ezért is fontos Nietzsche szerint a valódi, individuális, a kifele 
érvényesülő, hatalomként megjelenő felelősség. Ebből is érthető, hogy a magát 
előkelőnek vágyó Nietzsche korábban milyen „pszichológiai” megfontolásból 
akarta tehermentesíteni a felelősséget. Innen érthető meg talán az is, hogy 
miért volt annyira elutasító a felelősség fogalmával szemben a korai fel-
jegyzéseiben, írásaiban. Ezekben még ugyanis a kanti lelkiismerethez hasonló 

 
45 Friedrich Nietzsche: Adalék a morál genealógiájához. id. kiad. 61-62. 
46 Uo. 70-72. 
47 Uo. 79-80. 
48 Uo. 



 

  153

értelemben ragadta meg a felelősség fogalmát. Olyan belső törvényszékként 
tekintett rá,49 amely szembesít minket a tetteinkkel – éppen az ilyen benső-
séges morál az, amelyet kezdetektől elítél, elvet. Miután szakított ezzel az 
implicit háttérfelvetéssel, rögtön elfogadhatóvá vált számára a Verantwortlich-
keit fogalma. Nem véletlen az sem, hogy A morál genealógiájában a (rossz) 
lelkiismeret átkos jelenlétével szemben az affirmálandó felelősséget játssza ki. 
A felelősség fogalmát kezdetben egyértelműen elutasítja Nietzsche, mert a 
morál szimptómáját látja meg benne. A felelősségérzetben manifesztálódott a 
bűnösség tudata, amelytől szabadulni szeretett volna lét ártatlanságát vissza-
adni akaró gondolkodó. Az akarat fogalmának fokozatos tehermentesítésével, 
a genealógiai megközelítés felélesztésével, és főként egy az alakoskodással 
összeegyeztethető egyenesség fogalom révén affirmálhatóvá vált számára a 
felelősség fogalma. A morál tulajdonképpen maga a hazugság, a megtévesztés. 
Ez a nem-morálisan felfogott felelősség az őszinteség, az egyenesség akarása-
ként jelenik meg. Ahhoz, hogy felelősek legyünk, őszintének kell lennünk 
magunkhoz, és nem szabad önmagunkat becsapva azt hinni, hogy van szabad 
akaratunk. Erők nyilvánulnak meg bennünk, amelyek természetük szerint 
tevékenykednek. Nem tudjuk megtagadni a természetünket. Éppen ezért a 
determinizmus megmarad, és ahogy az Ecce Homoban is írja, a felelősség a 
sorsunk szeretetében, az amor fatiban ölt igazán testet.50 

 

 
49 Immanuel Kant: Vallás a puszta ész határain belül. Ford. Vidrányi Katalin. In. Uő: 

Vallás a puszta ész határain belül és más írások. Budapest, Gondolat, 1980. 329. 
50 Friedrich Nietzsche: Ecce Homo. Ford. Horváth Géza. Budapest, Göncöl, 2003. 50-51. 



 

  154

 

A „FELELŐSSÉG” A KORAI WITTGENSTEIN 
FILOZÓFIAI HORIZONTJÁN 

GÁSPÁR LÁSZLÓ ERVIN 

ittgenstein „etikai állásfoglalását” perfekcionizmus (vö: Shuster-
mann 2016: 20), antropológiai konzervativizmus (Nyíri Kristóf), 
abszolút értékek elvetése, világtól való akarati függés rezignált 

feladása jellemzi, így nem interszubjektív, hanem „spontán felelősség”-ről 
beszélhetünk esetében (Györgyjakab, 2000: 45). Etika és tudomány viszonya 
logikailag nem írható le (vö: Mekis, 2000: 53), az etika kifejtése „kudarc” 
(lásd: Kevin Cahill). Abból kiindulva pedig, hogy Frege szerint, a tudományos 
mű nem azonos elvi instrukcióival (vö: Conant, 182), a Logikai-filozófiai 
értekezés legfeljebb csak mondható és nem mondható demarkációjának kézi-
könyve lehet. A Ludwig von Fickerhez írt 1919-es levélben Wittgenstein 
bevallása szerint meg sem írta jelentősebb, etikai részét a műnek. Amit viszont 
leírt: „…nem létezhetnek etikai kijelentések”, „az etikát nem lehet kimondani”, 
és „transzcendentális” (6.42-6.421). De a kimondhatatlan etika mellé, mégis 
oda kerül a „miért van inkább valami…” heideggeri kérdéssel analóg gondolat, 
mely szerint, „[n]em az a misztikum, hogy milyen a világ, hanem az, hogy van (Tr, 
6.44), vagyis a világ sub specie aeterni, egész, időtlen szemlélete (vö: Tr, 6.45). 
Mindez egy olyan antimetafizikus rendszerbe ágyazódik, melynek az igaz 
kijelentések összességét alkotó természettudomány a mintája (Tr, 4.1). Az 
értekezés mechanikára tett utalásai világossá teszik, hogy alapmodellje, „a 
természettudomány központi diszciplínája”, a fizika – ahogyan később C. F. 
Weiszäcker megfogalmazta (Weizsäcker, 33). 

A fiatal Wittgenstein egyik intellektuális bálványa is e tudomány 
képviselője volt, Ludwig Boltzmann már Schopenhauer-esszéjében filozófiai 
antinómiák és apriorisztikus elvek fizikalista feloldásának lehetőségéről 
beszélt (vö: Boltzmann, 137) – aligha véletlen, hogy Wittgenstein a bal és jobb 
kezes kesztyűk fedésbehozhatatlansági problémáját négydimenziós térben 
megoldhatónak tekintette. Azon túl, hogy a Tractatusban megjelenő logikai 
problémák is konkrétan felmerültek a fizikus írásaiban (vö: Boltzmann 66-67; 
Tr, 3.323), a Wittgenstein által olvasott Hertz-féle Mechanika recenziójában, 
Boltzmann méltatta a newtoni rendszer szimbólumalkalmazási hibáját kor-
rigáló szándékot (vö: Hertz, 9), s ezt egyúttal a „régi metafizika” kritikájával 
hozta összefüggésbe (vö: Boltzmann, 88). Beidegződésnek tekintette ok-okozati 
összefüggések keresését (Boltzmann, 139), s választóvonalat húzva „mai és régi 

W



 

  155

metafizika” közé (vö: Boltzmann, 172), amellett foglalt állást, hogy létezhet ún. 
„földközeli metafizika”, amely céljai összeérnek a tudományéval (vö: Boltz-
mann, 104). A régi metafizikát „tapasztalati tudományok” által kikúrálható 
„lelki migrénnek” tartotta. (vö: Boltzmann, 198). Egyúttal elismerte, hogy 
általános kérdések elvesznek az analízis során, viszont jelentőségteljesek azon 
pillanatok, amikor valami egész képe tárul elénk (vö: Boltzmann, 14). 

Az osztrák fizikus kétségtelenül befolyásolta a realitás nyelvileg adekvát és 
inadekvát rétegének wittgensteini megítélését, és azon szándékát, hogy a „régi 
metafizika” kereteit szétfeszítő új, konzisztens rendszerbe ágyazza elképzelé-
sét. Ennek része az akarat és a világ eseményei közötti kauzális korreláció 
megszűntetése (Tr, 6.373). A szükségszerű logikán kívül minden történés 
véletlennek és kauzalitás tévhitnek minősítése (Tr, 6.3-6.37; Tr, 6.41). Az 
igazságlehetőségek valószínűségi értelmezése (vö: 2.013), tér és idő relativisz-
tikus felfogása (Tr, 6.3611). A modellközpontú szemlélet, miszerint eltérő fi-
nomságú hálók illeszthetők a jelenségekre (Tr, 6.342), így világleírásunk éles-
ség és homályosság tartományában skálázható, vagyis episztemikus korláta-
ink, látásmódunk opacitása szabja meg jelentés- és értelemadás szemantikai 
folyamatát, így „világhoz” való hozzáférésünk „nyelvileg behatárolt”. A dologi 
és mentális létezők eliminálásával, a karteziánus szubsztanciadualizmus által 
generált problémák is a boltzmanni értelemben vett „régi metafizika” relik-
viáivá váltak. S mivel a leképezés deduktív-nomologikus modelljében nem 
előre adott valóságot vizsgálunk, hanem a leírás szimbólumai révén konstruá-
lunk valamit, amit jobb híján realitásnak nevezünk, a szimbólumalkalmazás 
került figyelmének centrumába. A fizikus Max Born (1964) későbbi előadása 
mintegy visszaigazolja az osztrák filozófus korai nézeteit: „[s]zimbólumok 
révén hatolunk be a fizikai realitásba” (Born 360), minthogy szimbólumok 
strukturális relációja fejezi ki az invariáns törvényszerűségeket (vö: Born, 
202, 282). A korai Wittgenstein elgondolásának posztnewtoniánus fizikalista 
szemlélettel megvonható párhuzamait erősíti, a modern fizikában érvényesülő 
szemcsézettség (opacitás), meghatározatlanság (indeterminizmus) és viszony-
lagosság (relativitás) elve. 

Az indeterminista felfogás és a világhoz való episztemikus hozzáférés körül 
kibontakozó vita egyik állomása volt, amikor Born az 1920-as évek közepére 
kijelentette, hogy a szubatomi világ állapotát nem lehet 19. század eleji deter-
minista felfogás szerint leírni (vö: Born 74), 1948-as előadássorozatában már 
magabiztosan deklarálta: a kvantumelmélet mentes „determinisztikus elő-
ítéletektől” és statisztikus jellegű (Born 48). Max Planck a harmincas évekre 
szintén elismerte, a komplexitás és lépték behatárolja oksági összefüggések 
feltárását (vö: Planck 193). Noha Niels Bohr figyelmeztetett, hogy „a fiziku-
sokat csak igen alapos okok kényszeríthették az oksági elv feladására” (Bohr 



 

  156 

44-45), Heisenberg határozatlansági relációja Planckot elriasztotta saját 
felfedezésének konzekvenciájától (vö: Planck 202). Bohr Einsteinnel folytatott 
polémiája megerősítette elképzelését, hogy „le kell mondanunk a klasszikus 
oksági ideálról, és a fizikai valósággal szemben elfoglalt álláspontunkat tel-
jesen revideálnunk kell” (Bohr 96). 

Tudományos módszer és a világ átfogó szemléletét pozicionáló elgondolás 
dilemmái nem csak a korai Wittgenstein művére voltak jellemzők, hanem a 
kor elméleti fizikusainál is megfogalmazódtak. E vita kardinális eleme volt, a 
klasszikus mechanika gondolatkísérlete, Laplace „átfogó intelligenciá”-ja, 
melyet Planck „ideális szellemként” revideált (vö: Planck 210). Planck  nem 
fogadta el pályatársainak ellenvetését, miszerint az „ideális szellem” fizikai 
törvényekre épülő entitás (vö: Planck 212). Hans Reichenbach ugyanis a fran-
cia tudós megismerő intelligenciáját malíciózusan „Laplace szupermenjé”-nek 
titulálta, mert kozmosza állapotfázisának megismeréséhez – minthogy saját 
megismerési kapacitása is része a vizsgált halmaznak –, természetfelettinek 
kellene lennie. A kor elméleti fizikájának kiemelkedő képviselőjétől meglepő 
módon, Planck szerint a „reális külvilág létezésében” is úgy hiszünk, hogy 
„közvetlen kutatás számára hozzáférhetetlen”, ezért nincs elvi akadálya, „hogy 
az ideális szellem létezésében higgyünk” ami szintén nem lehet kutatás alanya 
(vö: Planck 212). Szerinte „ideális szelleme” nem antropomorfizálható – mint-
hogy Laplacenál az episztemikus valószínűség, megfigyelőképességünk korlá-
tait fejezi ki, ami viszont egy „ideális szellem” számára irreleváns. Amennyiben 
megkérdeznénk ezen intellektust – mondja Planck –, hogyan szerzi jövőre 
vonatkozó ismereteit, könnyen azt a választ kaphatnánk: »Te ahhoz a szellem-
hez hasonlítasz, amelyiket megértesz, nem hozzám« (Planck 212-213). Vagyis 
naivan járunk el, ha időbeliségre épülő konceptuális kereteink, igeidőket tar-
talmazó grammatikánk kategóriái között feltett kérdéseinkre, ugyanilyen 
nyelven adott válaszokat várunk. Persze Bohr is elismerte, hogy a természet 
megértéséhez a miénktől teljesen eltérő nyelvet kell használnunk. A tudás 
egysége (1954) amerikai előadásában az ebből adódó paradoxont úgy érzékel-
tette, hogy feltehetően „csak úgy tudunk számot adni az élet jellegzetes ismer-
tetőjegyeiről, ha lemondunk az élet szokásos értelemben vett magyarázatáról” 
(Bohr, 122). Minthogy konvencionális nyelvhasználatunk kommunikációra és 
nem megismerésre alkalmas (vö: Tr. 4.002). 

Planck álláspontja megelőlegezve Hempel-dilemmáját, azon feltevésre épül, 
hogy kurrens tudásunk alapján kérdezünk egy olyan intelligenciát, aki számá-
ra a természet erői és az emberi lélek időtől független egységben jelenik meg, 
így a leírásásukra alkalmas univerzális nyelv birtokában van. Így a Bohr által 
komplementárisnak tekintett természeti és etikai régiók átfogó szemléletére 
alkalmas intelligencia emberi nyelvi válaszai, Planck kiábrándító konklúziója 



 

  157

szerint, számunkra tartalomnélküliek és semmitmondók lesznek. S a kvan-
tumfizika úttörőjeként ismét egy tőle váratlan, Wittgenstein gondolatait meg-
előlegező kijelentést tesz: „rövidlátó formalizmusunk” minden logikailag meg-
alapozhatatlan tétel értéktelennek fog minősíteni. Wittgensteinnél e dilemmák 
már korábban megfogalmazódtak, szerinte még ha az élet értelmének meg-
oldása és a végső kérdésekre adható kimerítő válaszok megadhatók is, ezek 
egyrészt nem rendszerünkön belül volnának, másrészt triviálisnak tűnhet-
nének: egyfelől „[a] világ értelmének a világon kívül kell lennie” (Tr, 6.41), 
„[…a] térben és időben való élet rejtélyének megoldása téren és időn kívül 
fekszik. / (Nem természettudományos problémákat kell itt megoldani.)” (Tr, 
6.4312). Másfelől az élet értelmének felismeréséből nem következik közöl-
hetősége, hogy „miben is áll ez az értelem” (vö: Notebooks 1916. 07. 07., Tr, 
6.521). Ugyanis kívül esik azon logocentrikus elváráson, hogy csak feltehető 
kérdések válaszolhatók meg (Tr, 6.5). Ezért ha Planck ideális szellemének 
válaszai semmitmondók, az annyit tesz, hogy nem vagyunk kérdések feltéte-
lére alkalmas nyelv birtokában, formalizmusunk alkalmatlan életproblémáink 
megválaszolására (vö: Tr, 6.52). 

Wittgenstein azért jut hasonló következtetésre, mint Planck, mert a világ 
sub specie aeterni szemlélete analóg a német fizikus „ideális szellemének” 
ötletével, ugyanis időtlen. Ami problematikus, minthogy a tény logikája és a 
lehetőség modalitása, múlt és jövő irreverzibilis tapasztalati láncolatával függ 
össze: a „tapasztalatok” szerveződését, a múlt eseményeiből jövőbeliekre való 
következtetés miatt entrópia, fizikailag egyre valószínűbb folyamatok bekövet-
kezése jellemzi. Wittgenstein következetesen nem tapasztalatról, hanem „szem-
léletről” beszél, minthogy időtlen lény esetében nem volna különbség múlt és 
jövő, tények és lehetőségek között, nem létezne számára emberi értelemben 
vett időbeli „tapasztalat” sem.  

A posztnewtoniánus szemlélet platformján viszont nincs olyan szuper-
pozíció, mint Laplace intelligenciája vagy Planck „ideális szelleme”, akiknek 
perspektívájából elérhető a rendszer „egésze”. Az episztemikus bizonytalanság 
a kulcsa azon kijelentésnek, mely nem is kíván pálcát törni az indeterminizmus 
körül kibontakozó vita felett: „[a]z akaratszabadsá abban áll, hogy nem tudhatunk   
most a jövőbeli cselekedetekről” (Tr, 5.1362). Konklúziója nem kevésbé lehan-
goló mint Plancké: szabadságunk záloga, az episztemikus korlátainkból eredő 
tudatlanság. De ha birtokában is volnánk e tudásnak, akkor sem lehetne bázisa 
etikának. 1929-es gondolatkísérletében olyan emberről beszélt, aki „mindent 
tud”, „ismeri a világ összes élő és holt testének mozgását, és minden ember-
nek, aki csak élt valaha, az összes tudatállapotát”. „Képzeljük el” – mondja 
Wittgenstein –, „ez az ember mindent amit csak tud, beleír egy nagy könyvbe” 



 

  158 

(Wittgenstein, 1990: 8). (Planckhoz hasonlóan, ő sem foglalkozik ennek logi-
kai lehetetlenségével.) 

A könyv „tartalmazná az összes relatív értékítéletet” – pl. hogy valaki „jó” 
zongorista – „valamint az összes igaz tudományos állítást, s végső soron az 
összes lehetséges igaz kijelentést”, tehát időbeli tényeket és lehetőségeket. 
Wittgenstein után mondhatjuk, hogy tartalmazhatna például olyan leírásokat, 
miszerint J. F. Kennedy 1963-ban lett merénylet áldozata, s tényként tartal-
mazná a könyv, hogy mi volt Lee Harvey Oswald szerepe a gyilkosságban, és 
hogy Jack Rubby miért lőtte agyon Oswaldot, stb. A Wittgenstein-család törté-
netét is tartalmazná a könyv, például hogy bátyjának, a zongorista karrier előtt 
álló Paulnak az Első Világháborúban tragikus módon, találat érte jobb karját, 
amit amputálni kellett. Ám lényeges, hogy a könyv minden kijelentése egyen-
rangú volna, nem tartalmazna „abszolút értelemben fennkölt, fontos vagy 
jelentéktelen” kijelentést. A „mindenttudó” személy könyvének megírásakor 
nem akadályoznák episztemikus korlátok. Wittgenstein ugyanitt írja, „[h]a 
például világkönyvünkben egy gyilkosság leírását olvasnánk az összes fizikai 
és pszichikai részlettel, ezeknek a tényeknek a puszta leírása nem tartalmazna 
semmit, amit etikai állításnak nevezhetnénk. A gyilkosság pontosan azon a 
szinten volna, mint akármilyen más esemény, például az, hogy egy kő lehull. 
Persze lehet, hogy ennek a leírásnak az olvasása fájdalmat vagy dühöt vagy 
más érzelmet kelt bennünk, vagy pedig olvashatnánk arról a dühről vagy 
fájdalomról, amit ez a gyilkosság másokban kiváltott, amikor hallottak róla, de 
ezek is pusztán csak tények, tények, és megint csak tények, és nem etika”.    

A tapasztalati tények szerinti relatív „jó útnak” olyannak kellene lennie, 
mondja Wittgenstein, amit „logikai szükségszerűséggel” kellene bejárni. Pél-
dául szükségszerűen jól kellene zongoráznunk, habarcsot kevernünk, vagy 
semmiképpen nem kellett volna meghalnia J. F. Kennedynek stb., és minden-
kinek szégyellnie kellene magát, aki nem így tesz vagy érez. Erre mondja, hogy 
„ez agyrém” – mert nincs „abszolút bíró” kényszerítő erejével rendelkező tény-
állás. Nincs a priori jó, mert, mint írta Tractatusában: „[…] tapasztalatunk 
egyetlen része sem a priori egyben”, amit látunk és leírhatunk, „másképpen is 
lehetne. / A dolgoknak nincs a priori rendjük” (Tr, 5.634). És itt érkezik el az 
1929-es előadás gondolatmenete a döntő részhez: az egyetlen „abszolút érték” 
olyan „élmény” volna, mint a „világ létezése feletti csodálat”, hogy »Milyen 
rendkívüli, hogy egyáltalán valami is létezik!« vagy »Milyen rendkívüli, hogy 
létezik a világ!«. Csakhogy ez „visszaélés a nyelvvel”, „értelmetlenség”, mert 
csak „fennálló eseten csodálkozni” vagy lehetségesen fennálló eseten csodál-
kozni értelmes dolog. Azon pl., miszerint csodálatos a lemenő Nap, vagy akár 
a balszerencsés véletlen, melynek során egy eltévedt lövedék éppen egy zon-
gorista karrier előtt álló osztrák tiszt karját találta el, stb. Wittgenstein egy 



 

  159

oroszlánfejet növesztő ember példáján szemlélteti, hogy a jelenség tudomá-
nyos, élettani feltárásával minden „csodaszerűség” elillanna. Másként: az ese-
mények szövedékének legkisebb alkotóeleméig történő szétszálazása a jelen-
ségeket a tények egységes magyarázati modelljébe korporálja, melyben a 
„logikus történeti előzmények” és „következmények” e szempontból diszkvali-
fikálódnak, mert események sohasem szükségszerűek. Ezen gondolat olyan 
szokatlan etikai narratívát prolongál, amelyben események jövőbeli kimene-
telére nagyobb pontossággal lehet approximatív becslést tenni, mint amilyen 
pontos okozati összefüggéseket lehet rekonstruálni a múlt eseményei alapján. 

A 20. század elején kibontakozó új posztnewtoniánus tudomány a Koper-
nikusz óta érvényes tendenciát erősítette, mely az embert decentralizálta. E 
felfogás alapján, nem vagyunk okok és célok urai, csak a jövő eseményeire van 
némi befolyásunk. Ám kétséges, hogy az etika „lehetetlensége” vagy neutrali-
zálása dezantropomorfizálás is egyúttal. Max Born magvas megállapítása 
szerint az indeterminista világkép – így a korai Wittgenstein részleges indeter-
minizmusa is – éppen a felelősség felértékelődését vonja maga után, mely 
nagyobb mint valaha. Egy valószínűségi elmélet keretein belül, rajtunk múlik, 
milyen események valószínűbbek. Egyetlen mozdulatunk elég események 
valószínűségfelhőjének összeomlásához és más események esélyének növeke-
déséhez. A szemléletmód, mely szerint nem kapaszkodhatunk esszenciális 
etikai értékítéletekbe és a világ tényei statisztikai-valószínűségi platformon 
állnak, nem mond ellent a morális felelősség fogalmának, hanem erősíti azt – 
Wittgensteinnel szólva, cselekvések „kimondhatatlan” terhét hárítja ránk. 

IRODALOM 

Boltzmann, Ludwig: On the Development of the Methods of Theoretical 
Physics in Recent Times (1899). Theoreticalal Physics and Philosophical 
Problems. Selected Writings. Edited by Brian McGuinness. D. Reidel 
Publishing, Dordrecht-Holland, Boston-U.S.A. 1974. 

Bohr, Niels: Atomfizika és emberi megismerés. Gondolat, Budapest, 1984. 

Born, Max: Válogatott tanulmányok. Gondolat, Budapest, 1973. 

Cahill, Kevin: Ethics and the „Tractatus”: A Resolute Failure. Philosophy, Jan., 
2004. Vol. 79, No. 307 (Jan., 2004), 33-55 

Conant, James: Elucidation and nonsense in Frege and early Wittgenstein. In. 
The New Wittgenstein. (Ed. Alice Crary, Rupert Read) Routledge, 
London, 2000. 



 

  160 

Dain, Edmund: Eliminating Ethics: Wittgenstein, Ethics, and the Limits of 
Sense. Philosophical Topics, Fall 2014, Vol. 42, No. 2, Contemporary 
Tractatus (Fall 2014), 1-11 

Györgyjakab Izabella: Etikai kérdésfeltevés Wittgensteinnál. Kellék, 2000. 15-16.  

Györgyjakab Izabella: Logika és etika a Tractatusban. Magyar Filozófiai 
Szemle. 2001. 2. 

Hertz, Heinrich: The Principles of Mechanic. London, MacMillan, 1899. 

Mekis Péter: Wittgenstein és az esztétika. Kellék, 15-16. 2000.  

Nyíri Kristóf: Ludwig Wittgenstein. Kossuth, Budapest, 1983. 

Planck, Max: Válogatott tanulmányok. Gondolat, Budapest, 1982. 

Weizsäcker, Carl Friedrich: Idő, fizika, metafizika. In. A modern tudományok 
emberképe. (Szerk. Krzysztof Michalski) Gondolat, Budapest, 1988. 

Wiggins David: Wittgenstein on Ethics and the Riddle of Life. Philosophy, 
Jul., 2004, Vol. 79, No. 309, 363-391 

Shusterman, Richard: A filozófiai életvitel példázatai – Dewey, Wittgenstein, 
Foucault. (Ford. Horváth Nóra) Műhely, 2016. 2. 12-23 

Walker, Jeremy: Wittgenstein's Earlier Ethics. American Philosophical 
Quarterly, Oct., 1968, Vol. 5, No. 4 (Oct., 1968), 219-232 

Wittgenstein, Ludwig: Előadás az etikáról. (Ford. Babarczy Eszter) Nappali 
ház. Irodalmi és művészeti szemle. 1990. 1., 7-11. 

Wittgenstein, Ludwig: Logikai-filozófiai értekezés. Akadémiai, Budapest, 1989. 

Wittgenstein, Ludwig: Notebooks 1914-1916. Basil Blackwell, Oxford, 1998.  



 

  161

 

FELELŐSSÉG A VILÁGÉRT, AVAGY A JÓ KÍSÉRTÉSE – 
HANNAH ARENDT BRECHT-INTERPRETÁCIÓJA1 

KOVÁCS GÁBOR2 

A GONOSZ BANALITÁSA, A VILÁGPUSZTÍTÓ JÓSÁG 
 ÉS AZ EMBERI CSELEKVÉS 

z arendti politikai filozófia központi gondolata az, hogy az ember fele-
lősséggel viseltetik azért a világért, amely az ember otthona, s amelyet 
az emberi cselekvés hoz létre és tart fenn. A gondolat összekapcsolódik 

a totalitarizmus problematikájával; ezzel az új politikai formával való szem-
besülés Arendt alapvető élménye. Az 1951-es Totalitarizmus-könyv narratí-
vája arról szól, hogy a totalitarizmus – előbb mint mozgalom, utóbb mint 
politikai berendezkedés – miképpen semmisíti meg ezt a világot. Ám a mű 
szerkezetileg rendkívül aránytalan. Első két része a náci totalitarizmushoz 
vezető történelmi utat meséli el; a könyv harmadik részében megjelenő, a 
sztálini totális államot tárgyaló gondolatmenetek idegen testet képeznek. Nem 
rajzolódik ki egy olyan történelmi pályaív, amely a bolsevik totalitarizmusban 
végződik; nem kapunk meggyőző magyarázatot a hogyanra – azért nem a 
miértre, mert Arendt indeterminista szemléletéből adódóan ódzkodik a kau-
zális magyarázatoktól; ilyet a nácizmus esetében sem ad, kontingens tényezők 
véletlenszerű kikristályosodásáról beszél. Művének hiányosságával maga is 
tisztában van: tervei között szerepel egy, a marxizmus totalitárius elemeivel 
foglalkozó könyv, ami azonban nem készül el. Miképpen magyarázható az a 
tény, hogy – ellentétben a nácizmus kikristályosodási folyamatában nélkülöz-
hetetlen fajelméletettel – a sztálini terrorhoz vezető konstellációt eredménye-
ző tényezők között nem egy, a gondolkodás alvilágához tartozó, obskúrus szel-
lemi áramlatot találunk, hanem a felvilágosodás eszmeáramlatában gyöke-
redző, emancipatív, szabadságelvű marxi filozófiát? Arendt megoldandó prob-
lémája: az Eichmanban és a megsemmisítő táborokban manifesztálódó go-
nosz stációinak rekonstrukciójához oda kell illeszteni a Sztálinhoz és a Gulág-
hoz vezető szenvedéstörténet stációit. Ez történik meg az 1963-as Forradalom-
könyvben. Az eredmény ugyanolyan problematikus és vitára ingerlő mint a 

 
1 Az írás  A kiborg és az emberi állapot című című 2021-es e-könyvem  (https://mek.oszk.hu/ 

22300/22399/22399.pdf) egyik írásának átdolgozott gondolatmenete. KG.   
2  A szerző a Bölcsészettudományi Kutatóközpont Filozófiai Intézetének tudományos 

főmunkatársa. 

A



 

  162 

radikális gonosz banalitásának fogalma. A világpusztító néma jóság koncep-
ciója első hallásra legalábbis meghökkentő. Arendt itt is úgy jár el, mint oly 
sokszor: konkrét történelmi-politikai események rekonstrukciójához politikai 
filozófiájának kategóriáit használja, s ennek során a hétköznapi beszéd fo-
galmait a megszokott, bevett jelentésüktől eltérő értelemben használja; a 
filozófia szemantikai mezejébe emeli be őket.  

A Forradalom-könyv gondolatmenetében a Rousseau-t olvasó francia 
jakobinusoknál – Saint-Just, Robespierre – a nyomorultak iránti együttérzés 
lesz a politikai cselekvés mozgatórúgója, cselekvésüket nem a szabadság elve 
inspirálja. Ám – írja Arendt – az együttérzés, amely a szenvedő emberekre irá-
nyul, tömegméretekben személytelen sajnálattá válik. A dolgot súlyosbítja az 
eredendő bűn keresztény dogmájának megfordítása: Rousseau civilizáció-
kritikája, amely a hipotetikus, civilizáció előtti, első ember eredendő jóságára 
épül, új kontextusba kerül: a nyomorgó, szenvedő tömegek lesznek a jóság hor-
dozói, míg az együttérzés szenvedélyének erejét magába szippantó sajnálat 
által hajtott politikus legfőbb problémája többé már nem a szabadság megala-
pozása, hanem a nyomorúság felszámolása. Ennek eszköze nem a meggyőzés 
és érvelés – tehát a politikai nyilvánosság színpada –, hanem az erőszakosságba 
torkolló, a világ megjavításához szavakat nemcsak hogy nem igénylő, hanem 
szavakkal nem is bíró jóságtól és együttérzéstől vezérelt közvetlen cselekvés. 

BERTOLT BRECHT ÉS A JÓ KÍSÉRTÉSE 

Arendtnek a Forradalom-könyv után három évvel, 1966-ban, a The New 
Yorker-ben megjelent, majd később a Men in Dark Times című kötetbe is 
fölvett, Bertolt Brechtről szóló esszéje azt sejteti, hogy a világpusztító jóság 
teóriáját ugyanúgy személyes – ismét csak a totalitarizmushoz kapcsolódó – 
tapasztalatok és élmények inspirálják mint számos más filozófiai tézisét. A 
kiindulópont látszólag nagyon távoli. Arendt erősen vonzódik az irodalomhoz, 
amelyet filozófiai aspektusai miatt is fontosnak tart; barátai között irodal-
márok is vannak, például W. H. Auden, aki sokra becsült vitapartnere.  A gon-
dolatmenet azzal indít, hogy milyen messze mehet egy költő vagy író politikai 
elköteleződésében anélkül, hogy alkotói mivolta ezt megsínylené. Arendt úgy 
véli, hogy igaza volt Goethének: egy költőnek sok mindent el lehet nézni. A 
kérdés: mennyit? Egy összehasonlítással kezdi: a fasizmussal elköteleződő 
Ezra Poundot veti össze a maga garasát Sztálin mellett letevő Bertolt Brechttel. 
Ezt követően a három elveszett német nemzedék rövid portréja következik. Az 
1898-ban született Brecht elsőbe, a századfordulósba tartozik; a második a 
tízes évek nemzedéke, míg a harmadik a húszas éveké. Mindhárom végigmegy 
a maga kálváriáján. Az elsőnek a Nagy Háború pokla jut, a másodiknak a 



 

  163

háború utáni krízis évei a forradalmi nyugtalansággal, hiperinflációval, töme-
ges munkanélküliséggel. A harmadiknak a spanyol polgárháború, a náci kon-
centrációs táborok és a moszkvai perek poharát kell kiinnia; végül aztán a 
második világháború alatt a biológiai életidőben egymástól nem messze levő 
három nemzedék összeolvad egyetlen nagy csoportjává katonáknak, megsem-
misítő táborok áldozatainak, menekülteknek, ellenállóknak és szőnyegbombá-
zások civil elszenvedőinek.3  

Brecht – írja Arendt – a húszas évek ’Isten halott’ hangulatából kinövő, a 
testiség evilági transzcendenciáját hirdető újpogány, a büntető keresztény 
isten terhének lerázásából fakadó életöröm költőjeként indul. Aztán a harmin-
cas években egy súlyosabb létezés lehetőségét kutatva bukkan rá – ahogyan 
őket a sajátos brechti kódnyelven emlegeti – a ’klasszikusokra’: Marxra, Engelsre 
és Leninre, akikben a szenvedőkkel való együttérzésnek az a – Arendt szerint 
az ember biológiai-állati lényében gyökerező, elemi jellegű – szenvedélye 
ragadja meg, amely az ő személyes életének is a legerősebb hajtóereje. Szóval 
– mondja Arendt – a korszak ismeretében aligha lehet gondolkodás nélkül kö-
vet vetni Brechtre, amiért kommunistává lesz. A bajok később jönnek, a perek-
kel, azzal az úttal, amelyet végigjárva a hívő kommunista a világot akár erő-
szakkal is megjobbítani akaró emberből a szörnyűségeket nemcsak elfogadó, 
hanem helyeslő bábbá, a totalitárius gépezet fogaskerekévé lényegül át. 

Brechtet tehetsége az utolsó stációtól megóvja ugyan, de végül alkotó-
képessége elvesztésével kell fizetnie. Lírai cinizmussal próbál meg valamiféle 
distanciát fenntartani magában, miközben ódákat ír Sztálinhoz. Arendt idézi 
az 1953-as berlini munkásfelkelés után írott, sokat emlegetett, A megoldás 
című versét: 

 

„A június 17-iki fölkelés után 
az Írószövetség főtitkára 
a Sztálin-fasorban röplapokat osztatott szét, 
melyek tudatták, hogy a nép 
eljátszotta a kormányzat bizalmát, 
és csak kétszeres munkával 
hódíthatja vissza. Nem volna ezúttal 
egyszerűbb, ha a kormány 
feloszlatná a népet, 
és újat választana?”      

/Eörsi István fordítása/ 

 
3 Hannah Arendt: Men in Dark Times. San Diego, New York, London, Harcourt Brace 

Jovanovich, 1968. 218-219. 



 

  164

Mindazonáltal Brecht – véli Arendt – kezdettől tudatában van a félelmetes 
dilemmának: megengedheti-e magának a jó a jóság luxusát, miközben egy 
rossz és gonosz világot akar megjobbítani? Ez túlmutat Brechten: ez az első, 
hívő kommunista nemzedék, a messianisztikus marxizmussal magukat nem-
csak eljegyző, hanem azzal frigyre is lépő értelmiségiek tipikus dilemmája.4 
Ezzel kell szembesülnie 1918 őszén a fiatal Lukács Györgynek.5 A dilemmára 
Brecht drámáiban – mutat rá Arendt – különböző megoldásokat talál. A Kau-
kázusi krétakörben – itt hangzik el a híres mondat: ’ Szörnyű, hogyha megkí-
sért a Jóság!’ – a kísértésnek engedő szolgálóleány, Gruse tette nyomán végül 
jóra fordulnak a dolgok, míg A szecsuáni jólélekben egyfajta kettős játékra 
kényszerül a jó: Sen Te és Sui Ta, az együttérzéstől hajtott szecsuáni jólélek és 
munkásait kizsigerelő tulajdonos egy és ugyanazon személy. A Szecsuánba 
leszálló istenek egyike így összegezi a tanulságot: a jó szándék a szakadék szé-
lére juttatja a világot, míg a jó cselekedet bele is löki, a világ ezért lakhatatlan. 

Arendt Brecht-esszéje több mint egy alkotói pályafutás elemzése. Azért 
fontos számára Brecht élete, ami miatt Dosztojevszkijre és Melville-re szüksé-
ge van a Forradalom-könyvben: a jóság negatív szerepére vonatkozó teória 
illusztrációja, kézzelfoghatóbbá, szemléletesebbé tétele a cél. Ám míg ott fiktív 
figurák a szereplők, itt valóságosan létező személy. Arendt Brecht kapcsán is 
meghúzza azt az ívet, amely Robespierre-től, Marxon, Engelsen keresztül 
Leninig vezet. Brecht számára – mondja – a ’klasszikusok’ azért fontosak, mert 
az együttérzés szenvedélyét a világot cselekvéssel átalakítani képes haraggá 
változtatták át.  Konklúziója szerint Brecht – valószínűleg anélkül, hogy tudná – 
eljut a Machiavelli által a politikus számára ajánlott cselevési maximáig: meg 

 
4  A messianisztikus marxizmus csapdájába eső kommunista pszichológiáját – saját 

tapasztalatai alapján – Sinkó Ervin a következőképpen rajzolja meg: "Nem volt 
tehát sehol semmi, ami helyettesíthette volna a Szovjetunióba vetett hit erejét – de 
ugyanakkor ez a hit, ahelyett, hogy az embert fölemelte és boldoggá tette volna, csak 
mindinkább deformálta. (…) A humanizmus következetes harcosa, a kommunista 
nem maradhatott következetes kommunista, hogyha nem szánta rá magát arra, 
hogy mint elkerülhetetlent elfogadja és megvédje az önkénynek és az embertelen-
ségnek minden excesszusát. És maga az áldozat is őrködött a hóhér jó hírneve felett, 
és bizonygatta annak igazát, mert az áldozat kommunista volt, a hóhér pedig Sztálin 
Szovjetuniója." / Sinkó Ervin: Egy regény regénye. Moszkvai naplójegyzetek 
1935-37. Budapest, Magvető-Fórum, 1988. 587./ 

5 Erre vonatkozóan lásd Kis János kitűnő tanulmányát: Lukács György dilemmája. In. 
Dénes Iván Zoltán (Szerk.): A szabadság értelme – az értelem szabadsága. Buda-
pest, Argumentum, 2004. 167-200.  A témát én is tárgyaltam korábbi írásomban: 
Gábor Kovács: It is Possible to Attain Truth Through a Way Paved by Lies - The 
Historical Trajectory of Communism from Compasssion and Truth-Seeking  to the 
Totalitarian Terror. In. Robert Petkovsek and Bojan Žalec (eds.): Truth and 
Compassion. Lessons from the Past and Premonitions of the Future. Wien, 
Zweigniederlassung Zürich: Lit Verlag GmbH & Co. KG, 2017. 103-110.   



 

  165

kell tanulnia hogyan ne legyen jó!6 Az írás a cselekvés és morál viszonyát tár-
gyaló arendti cselekvéselméletbe torkollik: előkerül a politikai bűnöző karak-
tere és az általa elkövetett tett közötti viszonynak a rossz banalitása kapcsán 
fölmerült problémája, illetve a megbocsájtás arendti kulcskategóriája. Ám a 
néma világpusztító jóság teóriájával kapcsolatban fölmerülő kétségek nem 
oszlanak el. Ugyancsak problematikus marad az koncepció, amely a sztálini 
totalitárius államhoz vezető út lényegi jellemzőjének az emberi nyomorúság 
keltette együttérzés által fölkeltett világjobbítási szándékot mutatja föl. Vajon 
Sztálin tényleg ebbe a politikus-típusba tartozott? Arendt a modern politikai 
gonoszság egyetlenegy típusának általános érvényességet tulajdonítva túl-
feszíti a teóriát.     

A RÉSZVÉTLENSÉG, A HIDEG ÉSZ ÉS A POLITIKAI CSELEKVÉS 

SZEMÉLYTELENSÉGE 

Arendt kétségkívül ellentmondásokkal teli gondolkodó. Ez a magyarázata 
a politikai filozófiájáról adott nagyon különböző, sokszor gyökeresen ellen-
tétes következtetésekre jutó interpretációknak. Ez kiváltképpen igaz morál és 
politikai cselekvés viszonyára vonatkozó teóriájának az értelmezésére. George 
Kateb, egyik legélesebb kritikusa egyenesen azt állítja, hogy Arendt veszélye-
sen közel kerül a politikai immoralizmushoz, mert a morális motívumokat és 
a morális megfontolásokat figyelmen kívül hagyja politikai filozófiájában; nem 
ad morális kritériumokat.7 Számosan fölvetik: a legnagyobb probléma, hogy 
az arendti koncepcióból hiányzik az igazságosság kategóriája.8 Az ígéret és a 
megbocsájtás, amelyeket Arendt a cselekvés belső morális kritériumaiként 
szerepeltet, nézetük szerint nem elégséges: ezek valóban szükségesek egy 
emberi közösség működéséhez, ám nem képesek a morálist az immorálistól 
elválasztani. Arendt cselekvéselméletének az a sajátossága üt itt vissza, hogy a 
cselekvést abszolút zárt és önmagának határokat szabó tevékenységként írja 
le. Olyasvalaminek, ami minden mástól független. Ezért volna szükség az 

 
6 Hannah Arendt: Men in Dark Times, 236.  
7 George Kateb Kateb: Political action: its nature and advantages, In. Dana Villa (ed.): 

The Cambridge Companion to Hannah Arendt. Cambridge, Cambridge University 
Press, 2000. 130-150. 

8 Hannah Fenichel Pitkin: Justice: on Relating Private and Public. In. Garrath, Williams 
(ed.) Hannah Arendt. Critical Assessments of Leading Political Philosophers. 
London & New York: Routledge, 2006. 214-236; Shiraz Dossa: The Public Realm 
and the Public Self: The Political Philosophy of Hannah Arendt. Waterloo. Ontario, 
Wilfred University Press, 1988. 139; Maurizio Passerin d’Entreves: The Political 
Philosophy of Hannah Arendt. New York, Routledge, 1994. 61.  



 

  166

igazságosság bevonására. A baj az – érvel Dana R. Willa – hogy Arendt 
szelektíven építi be Arisztotelész cselekvéselméletét a filozófiájába:9 átveszi az 
előállítás és cselekvés, a poiesis és praxis közötti különbségtételt, ám eluta-
sítja, hogy az igazságosság legyen a cselekvés önmagán kívüli célja; ha ugyanis 
ez elfogadná, akkor a cselekvés előállítássá válna, valami mássá, rajta kívüli 
céllal; megszűnne autonómiája. 

Arendt ellentmondásosságában némelyek egyébként Jaspers filozófiai 
módszerének hatását is látják: az egykori mester az, aki óv a rendszeralkotás-
tól és a gondolatok ellentmondásosságából fakadó belső feszültséget termé-
kenynek tartja a filozófia számára Érdekes módon maga Arendt is fölveti ezt a 
szempontot Marxról adott jellemzésében: igen jelentős gondolkodóról van 
szó, akinek életműve óriási ellentmondásokkal van megterhelve. Ám ez nem 
baj, éppen ellenkezőleg – mondja Arendt–, ezek az ellentmondások éppenség-
gel a Marx által fölvetett kérdések súlyosságát mutatják, és az életmű jelentő-
ségét jelzik. Az az ember érzése, hogy itt némiképp hazabeszél: „Az ilyesféle 
alapvető és kirívó ellentmondások alig-alig fordulnak elő másodosztályú írók-
nál; ám a nagy szerzők esetében munkásságuk középpontjába visznek 10 

Arendtet gyakorta vádolják szívtelenséggel, részvétlenséggel, az emberi 
problémák iránt hideg szenvtelenséggel. Ilyen jellegű kritika többször is éri: a 
Totalitarizmus-könyv miatt azt vetik a szemére, hogy túlzottan is megértő az 
elkövetőkkel, míg furcsán részvétlen az áldozatokkal, míg a Little Rock-i eset 
kapcsán azt, hogy túlságosan is empatikus a rasszisták iránt, ám érzéketlen a 
rasszizmus elszenvedőivel szemben. És hát valóban: nem nehéz írásaiban első 
olvasásra meghökkentő passzusokat találni. Itt van mindjárt a következő, 
Marx kritikájáról szóló passzus a Forradalom-könyvből, amelyben az életet 
legfőbb értéknek deklaráló modern gondolkodást kárhoztatja:  

„És mivel [Marx] modern elődeitől eltérően, de nagyon is összhangban 
ókori tanítómestereivel, azonosította a szükségszerűséget az életfolyamat 
kényszerítő szükségleteivel, végül mindenki másnál hatékonyabban erősítette 
meg a modern kor politikailag legveszélyesebb tanát: azt, hogy az élet a legfőbb 
érték, és hogy az emberi törekvések középpontjában a társadalom életfolyamata 
áll. (…) Már nem a szabadság volt a forradalom célja, hanem a bőség vált azzá.”11 

Végigolvasva a gondolatmenetet kiderül, hogy itt két, egymással össze-
függő probléma van. Az egyik az, hogy ezt a kijelentést Arendt politikafilozófiai 
gondolkodásának összefüggésében kell értelmezni; a másik ebből következik. 

 
9  Dana Willa: Arendt and Heidegger: The Fate of Political. Princeton, Princeton 

University Press, 1996. 17-41. 
10 Hannah Arendt: The Human Condition. Chicago, The University of Chicago Press 

104-105. Saját fordításom KG. 
11 Hannah Arendt: A forradalom. Ford. Pap Mária. Budapest, Európa Könyvkiadó, 1991. 83. 



 

  167

Az élet fogalma itt nem megszokott, köznapi értelmében szerepel. A szük-
ségszerűség – szabadság dichotómiájáról van szó. A kultúrkritikus Arendt 
szólal itt meg: a modernitás dinamikája legkárosabb következményének azt 
tartja, hogy a szűkösség premodern társadalma közvetlenül van alávetve a 
biológiai kényszereknek; a modern társadalom a technológia segítségével ettől 
megszabadulni látszik, ám ez csupán látszat, mert a technológia által közve-
tített fogyasztási kényszer végsőleg ugyancsak biológiai jellegű. 12  Arendt 
nézete szerint ez alapvetően fenyegeti a cselekvési szabadságot – ezért beszél 
itt a modern kor politikailag legveszélyesebb tanáról. Az életnek azt a felfogá-
sát utasítja vissza, amelyben a szabadság a fogyasztói igények korlátlan kielé-
gítését jelenti. A probléma az, hogy az élet fogalmának ez az arendti értelme-
zése csak a koncepció egészének fényében lesz érthető (Ebből természetesen 
nem következik, hogy ne lehetne jogos kritikát fölvetni magára a koncepcióra 
nézve – ahogyan ezt számosan meg is tették.) 

A személytelenség kérdése szorosan kapcsolódik a fentiekhez. Az arendti 
cselekvéselmélet egyik központi tétele ez. Arendtnél a politikai cselekvés 
személytelensége előfeltétele a közös emberi világ fenntartásnak. A maszkot 
viselő színész metaforája és a központi szerepet kapó színház- metaforika13 ezt 
akarja magyarázni. Arendtnek ezt a koncepcióját gondolja tovább az arendti 
politikai filozófia által erősen inspirált Richard Sennett a 18. századi nagyvárosi 
nyilvánosságról írott munkájában, A közéleti ember bukásában. Sennett Arendt 
kultúrkritikai megközelítését is átveszi, amikor úgy véli, hogy a modernitás 
alapvető negatív jellemzője a politikai-közéleti szféra rossz értelemben vett 
bensőségessé válása:  

 
12 Észak-Amerikáról írja: „Az eredmény, szemben az európai fejlődéssel, az lett, hogy a 

közboldogság és a politikai szabadság forradalmi eszméje sohasem tűnt el teljesen 
az amerikai színtérről, mindkettő szerves részévé vált a köztársaság politikai struk-
túrájának. Azt csak a jövő döntheti el, hogy ennek a struktúrának olyan gránitalap-
zata van-e, amely képes ellenállni egy jólétre és fogyasztásra beállított társadalom 
sekélyes szórakozásainak, vagy behódol a gazdagság nyomásának, ahogy az európai 
közösségek behódoltak a szerencsétlenség és a nyomor pressziójának (...) Ez az 
emberiség látszólag örökkévaló nyomorának leküzdésére irányuló erőfeszítés és 
eltökéltség volt a nyugati történelemnek és az emberiség történetének kétségkívül 
egyik legnagyobb teljesítménye. A baj abból származott, hogy a szegénység meg-
szüntetéséért vívott harc az európaiak folyamatos és tömeges bevándorlása miatt 
egyre inkább a szegények, következésképpen olyan ideálok befolyása alá került, 
amelyek a szegénységből születnek, s nem hasonlítanak azokra az elvekre, amelyek 
a szabadság megalapozását ihletik. Mert a szegények ideáljai a nyomorúság siva-
tagának délibábjai: a bőség és a véget nem érő fogyasztás. A jólét és a nyomor ebben 
az értelemben ugyanannak az éremnek a két oldala, szükségszerűség láncszemei-
nek nem kell okvetlenül vasból készülniük, lehetnek selyemből is." / Uo. 180-181./ 

13 Erről korábban írtam már: Álarc, színpad, politika – a megjelenés tere Hannah Arendt 
politikai filozófiájában. In. Kovács Gábor: Két part között mindörökké? Budapest, 
Liget, 2018. 127-139.  



 

  168

„Az uralkodó hiedelem ma az, hogy az emberek közötti bensőséges kapcso-
lat egyfajta erkölcsi jó. Az uralkodó törekvés ma az, hogy a másokkal való ben-
sőséges, közeli kapcsolatokban szerzett élmények által fejlesztjük saját szemé-
lyiségünket. Az uralkodó mítosz ma az, hogy a társadalomban minden rossz a 
személytelenségből, az elidegenedésből és a ridegségből fakadó bajként fog-
ható fel és értelmezhető. E három összegeződéséből az intimitás egyfajta ideo-
lógiája jön létre: mindenfajta társadalmi viszony annál valóságosabb, hihe-
tőbb és hitelesebb, minél közelebb kerül minden egyes személy lelki törekvé-
seihez. Ez az ideológia a politikai kategóriákat lélektani kategóriákká alakítja 
át. (…) A mai karizmatikus vezető lerombol minden távolságot a saját érzelmei 
és indulatai valamint közönsége érzelmei és indulatai között (…) követőit meg-
fosztja attól a lehetőségtől, hogy őt a tettei alapján ítéljék meg. (…) a modern 
gemeinschaft az az állapot, amelyben az érzés „nagyobb” mint a cselekvés. Az 
egyetlen cselekvés, amire a közösség rászánja magát, a háza körül: érzelmi 
rendtartás, a közösség megtisztítása mindazoktól, akik nem igazán tartoznak 
hozzá, mert nem úgy éreznek, mint a többiek. A közösség kifelé nem bővülhet, 
nem fogadhat be onnan senkit, és nem fogadhat el semmit, mert akkor tisztá-
talanná válna.”14   

Arendt szerint a politikai cselekvésnek – és ő értelmezésében minden 
nyilvános cselekvés politikai – lényegi jegye a paradox jellegű személytelen 
személyesség. Személyes abban az értelemben, hogy a cselekvő én a cselekvés 
alanya, ám személytelen abban az értelemben, hogy ennek a cselekvésnek meg 
kell tisztulnia a privát biológiai-pszichológiai létezés determináló kényszerei-
től. A The Human Condition bevezető, az emberi identitást tárgyaló, gondolat-
meneteiben erre a kettősségre utal, amikor a mi és a ki különbségéről beszél.15 
A mi a privát egyéni létezés determinánsainak összessége: örökölt testi-lelki 
konstitúciónk, vágyaink, képességeink; ezzel szemben az identitásunkat 
kiteljesítő cselekvésben, amely megteremti az autentikus emberi egzisztenciát, 
tárul föl az, hogy kik is vagyunk. Ez a beszéd segítségével kommunikálható 
tettben manifesztálódik. Innen a néma jósággal szembeni arendti averzió. A 
baj az, hogy Arendt adós marad a ki igazi elemzésével. Rá nagyon jellemző 
módon egy metaforával illusztrál: a ki olyan, mint a régi görögök daimónja, 
aki az ember vállán ül, és csak mások láthatják, ám maga a cselekvő nem.16 

Arendtnél az elsődleges morális feladat az otthonunkul szolgáló világ 
megőrzése – ennek gyökere a világ szeretete. Nem világos azonban, hogy milyen 
garanciája van annak, hogy ez ne mások ártalmára történjék, mint ahogyan az 

 
14 Richard Sennett: A közéleti ember bukása. Ford. Boross Anna. Budapest, Helikon, 

1998. 279., 285., 333. 
15 Hannah Arendt: The Human Condition, 10-11. 
16 Uo. 179-180. 



 

  169

sem, hogy miféle biztosítéka van annak, hogy a ki képes legyen a mi amorális 
késztetésein úrrá lenni – valóban elegendő ehhez az ígéret és a megbocsájtás? 
Ezekre a kérdésekre nem kapunk választ – ez a tisztázatlanság az ár, amelyet 
Arendtnek meg kell fizetnie az autonóm cselekvés koncepciójáért. 

 KONKLÚZIÓ 

Az Arendtet ért kritikák nem megalapozatlanok. Mégis: látnunk kell, hogy 
azért ódzkodik külső kritériumoktól, s ragaszkodik az önmagának morális 
kritériumokat felállítani képes cselekvés koncepciójához, mert nézőpontját 
meghatározza a személyes tapasztalat, hogy a külső morális kritériumok és 
kánonok erőtlennek bizonyultak a totalitarizmussal szemben. Arendt a The 
Life of the Mind-ban többször is kitér arra, hogy emberek nagy tömegei milyen 
könnyedén fogadják el az örökölt morális kódok helyett az újakat. Nyilván-
valóan személyes tapasztalatok munkálnak a megállapítás mögött. Az évtize-
dekkel későbbi szövegből is süt a döbbent keserűség. Ha a morál csupán az 
örökölt szabályokat jelenti, nagyon reménytelen a dolog. Mert az emberek 
többsége éppoly könnyen cseréli ezeket – függetlenül tartalmuktól –, mint az 
ebédlőasztal melletti viselkedési szabályokat.  Olyan simán megy végbe az 
átállás – ahogyan azt a náci Németország és a sztálini Oroszország esete bi-
zonyítja –, mintha mindenki aludna, amikor a dolog bekövetkezik. A Tízpa-
rancsolat nem egyszerűen érvénytelen lesz, hanem a parancsolatok ellentéte 
válik kötelezővé: a ’Ne ölj!’ helyett: ’Ölj!’, a ’Ne tégy hamis bizonyságot fele-
barátod ellen!’ helyett: ’Tégy hamis bizonyságot felebarátod ellen!’. Arendt 
tétele illusztrálásaként ehhez még hozzáteszi, hogy a háború utáni poszt-náci 
Németországban az újabb átnevelés ugyancsak nem ütközött különösebb 
nehézségekbe.17 

             

             

  

 
17 Hannah Arendt: The Life of the Mind. One-volume Edition. San Diego, New York, 

London, A Harvest Book, Harcourt, Inc, 1981. 177-178.  



 

 170

VÉGTELEN TÖRTÉNET? 
HÁBORÚ ÉS MORÁL – MEGISMÉTELT FORGATÓKÖNYV 

A 21. SZÁZADBAN 

GARACZI IMRE 

 háború és a morál szembeállítása Emmanuel Lévinas Teljesség és 
Végtelen1 című morálbölcseleti munkájának expozíciója, a jó és a rossz 
fogalompár ellentétére utalnak, de valójában ez csak egy leegyszerű-

sítés, mert a két szélső érték között valójában nem létezik középpont, hiszen a 
jó és a rossz megjelenései a maguk bonyolult hálózatszerűségeiben kapcso-
lódnak össze az ontológiai keretben. Soha nem jelennek meg kristálytisztán, 
ahogy nem létezik tiszta szépség sem, szigorúan elő- és utófeltételezik egymást, 
s ok-okozati szempontból szinte szétválaszthatatlanok. A mű első mondata 
felveti a 20. század egyik legizgalmasabb filozófiai kérdését: „Könnyen egyetért-
hetünk abban, hogy igen fontos tudni, vajon nem vagyunk-e a morál áldozatai.” 

A 2022 február óta eltelt – közel – egy esztendő viszont arról igazol ben-
nünket, hogy a 21. század harmadik évtizedének kezdetén is a földbolygó élet-
helyzetének – továbbra is – értelmezési kerete marad a háború és a morál 
kapcsolata. Vajon megismétlődik a 20. század dicstelen forgatókönyve: két 
világháború, hidegháború, gazdasági világválságok, helyi háborúk, mestersé-
gesen kirobbantott etnikai, civilizációs válságok, kiber-háborúk, hibrid hábo-
rúk, hatalmi erőfölénnyel visszaélő, regionális megszorongattatások?! Mind-
ezek százmillió ember-áldozatot követeltek. 

Egy kicsit tágabb értelmezésben az ontológiai keret a kettősségek, a párhu-
zamok, az ellentétszerű összekötöttségek, s ahogy Hegel állította, az összekö-
töttségek és nem összekötöttségek összekötöttsége alapján tűnnek fel számunk-
ra. Kant pedig már korábban megfogalmazta a tiszta formát: különítsük el az 
érzékelésünket az észhasználatunktól. Az első reflexszerű módon áll kapcso-
latban a hajlamainkkal, és befogadja az empirikus indítékainkat; a második 
tudatosan állítja elénk a tiszta kötelességet, s ez szintén indíték a cselekvésben.  

Tehát, ha a hajlam alkotta cél szemben áll a kötelesség indítékával, akkor 
beszélhetünk a jó és rossz ellentmondásáról. Mindezt vizsgáljuk jelen írásunk-
ban a felelősségetika 20. századi vetületein keresztül. Kant szigorúan körülha-
tárolt rendszerben gondolkodott, és idealistaként az erkölcsi maximák felé 
terelte az életet, s nem fordítva. Az Erkölcsök metafizikája című művében 

 
1  Emmanuel Lévinas: Teljesség és Végtelen. Jelenkor, Pécs, 1999. 5., Ford. Tarnay 

László (a továbbiakban: Lévinas) 

A



 

 171

kifejtett kategorikus imperatívusz tana valóban „tökéletesen izolált erkölcs-
metafizika”, amelynek irányító központja a’priori módon az észben található. 
Csak a kötelességérzetből fakadó érték tekinthető morálisnak. Így az erkölcs a 
törvény erejével kell, hogy fellépjen. Ezt a törvényt biztosítja az ész parancsa. 
Itt van számunkra egy kifejezés, az imperatívusz, amelyet – mint kisdiákok – 
nyelvtani fogalomként ismerünk meg, majd elénk tűnik a történeti vetület: 
imperium, imperia, imperializmus, impertinens, imperátor stb…Tehát a 
törvény kifejezéshez a parancs formula kapcsolható. (Sőt e kifejezés ijesztően 
sugározza a hatalom örök re-inkarnációját…) Erről véli Bertrand Russell, hogy 
ez az emberi jogok modern megfogalmazása:  

„Az emberi jogok doktrínája absztrakt megfogalmazásának te-
kinthetjük, tehát ugyanazok az aggályok érvényesek vele szemben 
is, mint az emberi jogokkal szemben. Sőt, ha komolyan vesszük, 
lehetetlenné tenné a döntést abban az esetben, ha két ember 
érdekei ütköznek. A problémák különösen a politikai filozófiában 
szembetűnőek, mely a többség előnyben részesítésének elvét kö-
veteli, s ennek alapján, ha szükséges, egyesek érdekeit fel lehet 
áldozni mások érdekei kedvéért. Ha létezik kormányzati etika, a 
kormányzat célja egy kell, hogy legyen, s az egyetlen olyan egyedi 
cél, amely összeegyeztethető az igazságossággal, a közösség java. 
Értelmezhetjük azonban Kant elvét úgy is, mint amely nem azt je-
lenti, hogy minden ember abszolút cél, hanem hogy minden em-
bernek egyformán kell számítania olyan cselekvések eldöntésé-
ben, amelyek sokakat érintenek. Ha így interpretáljuk a kanti elvet, 
akkor úgy lehet tekinteni, mint ami etikai alapot nyújt a demokrá-
ciára, s ebben az esetben a fenti aggályok nem érvényesek.”2  

Valójában nagy merészség volt Kanttól az, hogy a kötelességre fűzte fel a 
világ erkölcsi állapotának alapjait. A kötelesség nyilvánvalóan az egyes sze-
mélyiségekben jelenhet meg. Az emberi személyiség pedig rendkívül sokféle 
lehet, s érvényesíteni a kanti mechanizmust, szinte csak a hófehér lelkű, szent 
emberek tudják. Kant is érzékelte ennek a súlyát, s ezt mondja:  

„Az ember maga ugyan nem szent, de a személyében képviselt 
emberiséget szentnek kell tartani. Nincs semmi a teremtésben, amit, 
ha akarjuk és tudjuk, ne lehetne puszta eszköznek is felhasználni; 

 
2 Bertrand Russell: A nyugati filozófia története. Göncöl, Budapest, 1994. 586., Ford. 

Kovács Mihály 



 

 172

egyedül az ember, s vele minden eszes teremtmény önmagának 
való cél.”3  

Tehát minden az adott személyiség állásfoglalásán múlik. Ha az összes 
lehetőséget, törvényt megvizsgáljuk a szabad akarattal kapcsolatban, akkor 
legvégül – bármilyen úton is haladjunk – a jóakarat és a rosszakarat duellu-
mához jutunk. Az akaratban pedig, mint puszta motívum és indíték-meg-
nyilvánulásban még nincs benne a tett, csak a tettre való orientáció. Tehát az 
erkölcsi megítélés során csak a szándékot vehetjük alapul, ugyanis a cselekvés 
már a külső világban játszódik, objektív körülmények közbeiktatásával, tőlünk 
független események jelenlétében, mások akarat-megnyilvánulásaival talál-
kozva. Ezért is igaz az a leegyszerűsítés, hogy jó szándékból is születnek rossz 
dolgok, és rossz szándék is generálhat jó dolgokat. A végrehajtott tett értékelé-
sekor részletesen és tagoltan kell vizsgálni a szándéktól a következményig 
vezető út különböző szakaszait, s ezek a szakaszok – értékminőségeiket te-
kintve – teljesen vegyesek is lehetnek. Goethe Mephistophelese mondja csodál-
kozva önmagáról: Ein Teil von jener Kraft, die selbst das Böse will und stets 
das Gute schafft.4 Tehát végső esetben elképzelhető az is, hogy egy megátal-
kodottan és szándékosan gonosz ember csak jó cselekedeteket hajt végre.  

Mivel a szándék kimenetele mindig bizonytalan, ezért látszott kívánatos-
nak a kötelességet beállítani az akarat és a szándék tengelyeként. Kant e 
fogalmat rendkívül patetikusan, szinte ódai magaslatokba helyezi:  

„Kötelesség! te nagy fennkölt név, kiben semmi sincs, ami a hízel-
kedés előidézte tetszést kiváltaná, ehelyett alávetettséget kívánsz; 
mégsem fenyegetsz, ha mozgásba akarod hozni az akaratot, mert 
ez a kedélyben természetes viszolygást és rémületet ébresztene, 
hanem csupán törvényt szabsz, amely ellenállhatatlanul keríti 
hatalmába a kedélyt, s mégis akaratlanul tiszteletet ébreszt maga 
iránt (ha engedelmességet nem is mindig), s amely előtt elnémul 
minden hajlam – ha titokban ellene szegülnek is. Melyik a hozzád 
méltó forrás, merre van nemesi eredeted gyökere, mely büszkén 
kizár minden rokonságot a hajlamokkal, és mely gyökeréből ered 
annak az értéknek elmaradhatatlan feltétele, amelyet csak az 
emberek adhatnak maguknak?”5  

 
3  I. Kant: A gyakorlati ész kritikája. Ictus, Szeged, 1998. 19. Ford. Papp Zoltán (a 

továbbiakban: GYÉK) 
4 Az erő része, mely örökké rosszra tör, s örökké jót művel. 
5 In. GYÉK, 24.  



 

 173

A hajlamaink nyilvánvalóan nagy erőforrást jelentenek a személyiségünk 
működésében. Hogyan lehet a kötelességet külön kezelni, amikor az ember 
számára természetes létmegnyilvánulás a természetes hajlamok követése? 
Ezen kívül a kötelesség és a hajlam – gyakorta nehezen megkülönböztethetően 
– egybe is eshet. Például a már előreláthatóan jó cselekedetet szívesen, érzel-
meinkkel is ráhangolódva teszünk. Kant azonban figyelmeztet, hogy ha a haj-
lam és kötelesség egybeesik, így csökken az adott cselekedet morális értéke. 
Valóban csak akkor jelenik meg értékként a moralitás, ha valamilyen hajla-
munk ellenében érvényesül? 

Nyilvánvaló, ha egy közösség vagy társadalom szempontjából szemléljük a 
hajlam és kötelesség kapcsolatát, akkor a legegyszerűbb eszköz a keresztényi 
szeretet alapulvétele, hiszen az újszövetségi tanokban már benne foglaltatik a 
későbbi kanti korpusz: bármely embert csak célként, s ne eszközként tételez-
zünk. Ekkor viszont rögtön belefutunk Kierkegaard és Nietzsche szigorú kri-
tikáiba, azaz éppen a keresztényi szeretet jegyében hanyatlik immáron régóta 
az európai emberiség. Jó fél évszázada még rendszeresen hangoztatták a kato-
likus papnövendékeknek a szemináriumokon, hogy erősen kerülendő a külön 
létrehozott, néhány személlyel ápolt mélyebb baráti viszony, hiszen ez a többi 
emberrel, az evangéliumi közösséggel szemben elkövetett lopás. Az evangéli-
umi parancs, a felebarátaink szeretete, mindenkivel és mindenkire egyformán 
legyen érvényes. Nyilvánvaló, hogy a jó és a rossz közötti eligazodás a köteles-
séggel, avagy nélküle, mindig az adott történeti ember funkciója és felelőssége.  

Teljes mértékben igaz Max Scheler materiális értéketikájának állítása a 
léthierarchia érvényéről. Cselekedeteink, tetteink kompetenciaszintjei elsőd-
legesen határozzák meg az adott pillanatban a szándékaink kimenetelének 
lehetőségeit. Minden korban befolyásolnak bennünket különféle életeszmé-
nyek, magunk által szerzett, vagy éppen ránk tukmált minőségek. Az értékek 
és eszmények benne vannak a választási lehetőségeinkben, a szabad akaratunk 
körülményeiben. A homéroszi eposz juhokat legeltető titkos pásztor-királyfija 
a három lehetőségből (családi boldogság, bölcsesség és gyönyör) az utóbbit 
választotta a hajlamaiból fakadó lelkesültsége okán. Valószínű, ha harminc 
évvel idősebb, inkább a bölcsességet választja.  

Később párhuzamosan haladt a Sztoa eszménye Epikurosszal, de az előző 
mindig jóval nagyobb hatást gyakorolt, hiszen a modernitás előtti társadal-
makban az örömök és gyönyörök keveseknek, míg a fájdalmak és szenvedések 
a sokaságnak jutottak. Minden erkölcsfilozófia egy jobb világ után vágyakozik, 
s így a sztoikus bölcs aszketizmusra is hajlamos tárgyilagossága, és vissza-
fogottsága már a keresztény szentek ideálját készíti elő.  

Epiktétosz, a nemcsak beszélő, hanem gondolkodó „szerszám” Kézikönyvecs-
kéjében már implicit módon van benne az újszövetségi szentírás elvrendszere: 



 

 174

az igazi bölcs képes saját erejéből akaratát irányítani, a megfelelő célt kitűzni, 
s szigorúan kézben tartja hajlamainak gyeplőit. Nem befolyásolja hatalom és 
gazdagság, szerencse vagy balsors. 

A 20. és 21. századi jelenkorunk túltechnicizált világából már csak rácso-
dálkozunk Epiktétosz eme mondatára is: amint nincs cél azért, hogy elhibáz-
zuk, éppen úgy a rossznak sincs természetes alapja a világban. A sztoikus 
szemében természetes az antik világ emberének eszménye: nem a világ átala-
kítására törekedett, hanem inkább a mindennapiságon való felülemelkedett-
ség érintette meg inkább. Nem az motiválta, hogy változásoknak legyen aktív 
szereplője és a sebesség mámora bódítsa el, hanem értékes pillanatokat akart 
megállítani, örökkévalóvá tenni. Korunk embere számára már megmosolyog-
tató ez az eszmény, hiszen a konzumfogyasztást szakralizáló későmodern 
ember már tragédiának, hanyatlásnak, impertinenciának érzi, ha gondolkod-
nia kell. Búcsúzzunk a bölcs rabszolgától azzal a mondatával, amiben benne 
van az elmúlt kétezer esztendő morálbölcselőinek útkeresése és vívódása: Ne 
kívánd, hogy az események úgy alakuljanak, ahogyan te szeretnéd. Inkább 
kívánságaidat szabjad az események alakulásához, s meglátod, előre fogsz 
haladni a bölcsességben. E hosszúra sikerült morálfilozófiai eszmefuttatás 
után érthető Lévinas vívódása a 20. század morális tudatával. Nem véletlen, 
hogy a morállal a háborút állítja szembe, hiszen sok bizonyítékunk van arra, 
hogy a politika nem tekinthető a morál barátjának.  

„Történetileg a morál valószínűleg szemben áll a politikával, és 
túlnőtt az elővigyázatosság szerepén vagy a szép kánonján, fel-
tétlen és egyetemes jelleget követelvén magának akkor, amikor a 
messiási béke eszkatológiája rávetül a háború ontológiájára. A 
filozófusok nem bíznak ebben az eszkatológiában. Felhasználják 
persze a béke hirdetésére: az észből, mely az ókori és a jelenlegi 
háborúk mélyén űzi játékát, egy végső békére következtetnek: a 
morált a politikára alapozzák. Az eszkatológia azonban mint szub-
jektív és önkényes jövendölés, mint egy jelek nélküli feltárulkozás 
gyümölcse és a hit függvénye, számunkra egészen természetes 
módon a Vélekedésből ered.”6  

Lévinas számára az elementáris etika végiggondolása egyrészt sorsbetelje-
sítő feladat, másrészt az arisztotelészi és kanti etikák rendteremtő ereje a 20. 
században már mindenképpen megkérdőjelezhető. Ezért Lévinas sajátos 
nézőpontjával bontja fel a 20. századi élmények alapján a klasszikus Én-Te, 
illetve az Én és a Másik problémakört. Módszere az, hogy szakít a nagy 

 
6 In. Lévinas, 6. 



 

 175

klasszikus etikák sokszor már nyomasztó hagyományával (szinte érzékelhető 
törekvése, hogy Arisztotelész és Kant nevét minél ritkábban, vagy szinte 
egyáltalán nem akarja leírni). Ez a szakítás persze nem sikerül, mert ugyan 
bármennyire is teremt önálló erkölcsfilozófiai nyelvet, bármennyire is kísérel 
meg gyökereiben megújított és a 20. századi feltételrendszerben is eligazodó 
alapvető etikát felállítani, a klasszikus etikai tartalmak megkerülhetetlenek.  

Analogikus és dialogikus fogalompárai olyan kettősségek, amelyek a 
logikai viszonyok sokféleségét képesek kifejezni. A Teljesség és Végtelen első 
szakasza (Az Ugyanaz és a Másik) a vágy és a cogito vizsgálata, ami a 20. 
század első felétől már nem számít újdonságnak, hiszen Sigmund Freud, majd 
Paul Ricoeur is feltárják metapszichológiai vizsgálódásaik során az identifi-
káció, az ideálképződés és a szublimáció kérdéseit. Ugyancsak a cselekvés és 
vágy viszonyát interpretálja Lacan az 1959-ben és 1960-ban tartott előadás-
sorozatában, amelynek A pszichoanalízis etikája címet adta.  

Lévinas legfőképpen a cselekvés és a hozzá kapcsolódó vágy közötti 
viszonyt, viszonyrendszereket vizsgálja. Vizsgálati módszerének újszerűsége 
elsősorban az, hogy nem reflektál egyik korábbi morálbölcseleti iskolára sem, 
ezáltal nem hagyja magát befolyásolni Arisztotelész teleologikus, Kant deonto-
logikus vagy Bentham utilitarista megoldásaitól. Inkább a közvetlen elődök-
höz és kortársakhoz kapcsolódik: az említett Freudhoz, Lacanhoz, Ricoeur, 
Merleau-Ponty, valamit Saussure kutatásaihoz. 7 

Ugyanakkor Lévinas sajátos útja kapcsolódik Edmund Husserl fenomeno-
lógiai vizsgálódásaihoz is; legfőképpen az Én és a Másik viszonyát kutató 
interszubjektivitás-elmélethez. Lévinas rájön arra, hogy a társszubjektum, a 
Másik megismerése episztemológiai alapon nem gyümölcsöző. A másik Én, az 
alter ego vizsgálatát Lévinas erkölcsi viszonyként határozza meg, és a husserli 
módszer helyébe állítja az alteritás etikáját. A Teljesség és Végtelen ezeket a 
sajátos kapcsolati és kapcsolódási módokat veszi sorra. Tájékozódási pontként 
a heideggeri ontológia alaptételét tűzi ki, de igen kritikusan szemlélve, és 
rámutat arra, hogy az ontológia valójában a hatalom filozófiája.  

Ha a szabadság azt jelöli, ahogyan Ugyanaznak lehet maradni a 
Más kebelében, akkor a tudás (melyben a létező a személytelen lét 
közvetítésével adja magát) a szabadság végső értelmét tartalmazza. 

 
7  Néhány fontos munka a tájékozódáshoz: P. Ricoeur: De l’interprétation. Essai sur 

Freud. Seuil, Paris, 1965.; S. Freud: Das Ich und das Es und andere meta-
psychologische Schriften. Fischer, Frankfurt am Main, 1980.; J. Lacan: L’éthique 
de la psychanalyse. Le séminaire. Livre VII., Seuil, Paris, 1986.; A. Juranville: 
Lacan et la philosophie. P.U.F., Paris, 1984.; H.-D. Gondek – P. Widmer (Hrsg.): 
Ethik und Psychoanalyse. Vom kategorischen Imperativ zum Gesetz des 
Begehrens: Kant und Lacan. Fischer, Frankfurt am Main, 1994. 



 

 176 

Így a szabadság szembeállítódna az igazságossággal, mely kötele-
zettségeket jelent a létező iránt, mely ellenszegül annak, hogy adja 
magát, azaz a Másik iránt, aki ebben az értelemben par excellence 
létező lenne. A heideggeri ontológia minden létezővel való viszonyt 
alárendel a léttel való viszonynak – a szabadság elsőbbségét állítja 
az etikával szemben. Természetesen a szabadság, melyet az igaz-
ság lényege működésbe hoz, Heideggernél nem a szabad önkény 
elve. A szabadság létének való engedelmességből kiindulva merül 
fel: nem az ember tartja hatalmában a szabadságot, hanem a sza-
badság tartja kezében az embert. Ám a dialektika, mely ily módon 
az igazság fogalmában a szabadságot kibékíti az engedelmesség-
gel, feltételezi az Ugyanaz elsőbbségét; az egész nyugati filozófia 
ezen belül húzódik, és ezáltal határozódik meg.”8 

Lévinas annak érdekében, hogy az ontológiai egoizmus és az állam 
hatalma, valamint a technikai hatalom ne takarja el a lét igazságát az Én és a 
Másik közötti sajátos viszonyok gazdag tárházát vonultatja fel. Például a 
transzcendencia fogalmát a Végtelen ideájával veti össze, és itt bontja ki az 
Ugyanaz fogalmát a Másikkal kapcsolatban. Így visszapillant a preszókrati-
kusok világához, ahol közvetlenül kapcsolódott a gondolat a lét igazságához. 
Ne felejtsük el, hogy a földön berendezkedett ember építi, műveli környezetét, 
letelepedett, birtokolja a Földet. Lévinas számára a birtoklás aktusa megaka-
dályozza a tiszta létről való gondolkodást. Így válik szinonimmá a birtoklás az 
Ugyanaz fogalmával. 

A Lévinas által bevezetett saját terminusok az erkölcsfilozófiai alapjelenté-
sükből a hatalom és a politika felé mutatnak. Az Ugyanaz és a Más ellent-
mondásai a kölcsönös folyamatokban úgy oldhatók fel, ha a Mást visszavezet-
jük az Ugyanazra. 

„… az Állam közösségisége révén, ahol a névtelen mégoly felfog-
ható hatalom alatt a teljesség zsarnoki elnyomásában az Én újra 
rátalál a háborúra. Az etika, amelyben az Ugyanaz számol a vissza-
vezethetetlen Másikkal, a vélekedéshez tartozik.9 

Lévinas mindezek alapján komoly hangsúlyt fektet az etikai kapcsolat, a 
szabadság és az első filozófia összefüggéseire. Az etikai kapcsolat ugyanis nem 
állhat ellentétben az igazsággal, hanem a lét felé haladva hozza létre az igazság 
felé mutató szándékot. Ennek mentén érdekes felvetés az, hogy a saját ideáján 

 
8 In. Lévinas, 28. 
9 In. Lévinas, 30. 



 

 177

túlcsorduló létről beszél, aminek az a következménye, hogy adott viszony 
létének jelentéséről feltehető bármely kérdés megidézi e létnek a tekintélyét, 
azaz a létező nem a kérdezett, hanem a kikérdezett.  

Lévinas gyakorta él az inverz azonosítás lehetőségével: például „az 
általában vett lét megértése nem uralhatja a Másikkal való viszonyt. Ez utóbbi 
irányítja az előbbit.”10 Mindezek a példák érzékeltetik Lévinas szándékát egy 
elementáretika felépítésére, melynek lényege a legvégsőre visszavezetett 
kapcsolatok vizsgálata. Tehát feltérképezni a nyelv, a gondolkodás és a fizikai 
test közötti elemi relációk viszonyait. Az elemzés alapszerkezete olyan foga-
lompárok felállítása, amelyek zömére korábban nem figyeltek a morálfilozó-
fusok. Egyedül a husserli módszer tekinthető forrásnak Lévinas számára, 
amelyben már jelen van a harmadik nézőpontjának kikapcsolása. Ez fölveti azt 
a nehéz kérdést, ha összehasonlítunk két entitást, nehezen kerülhető meg egy 
harmadik nézőpont figyelembe vétele. Ha a külső nézőpontokat kiiktatjuk, 
akkor feloldódnak vagy megsemmisülnek a közös nem-fogalmak. 

Tengelyi László kiváló könyvében így jellemzi Lévinas központi szándékát:  

„Az alteritás etikája arra a fölismerésére épül, hogy a harmadik 
nézőpontjának ez a kizárása egyszerre teszi érthetővé a másik tu-
lajdonképpeni másságát és az erkölcs elemi lényegét. Lévinas azt 
állítja, hogy mihelyt egyikünk a másikkal – oldalpillantás nélkül 
és minden felülnézeti panorámakép lehetőségétől is elvágva – szem-
től szemben találja magát, máris megszületett az etikum, függet-
lenül attól, hogy hányadán is állunk céljaink rangsorával és köte-
lességeink rendszerével. Vajon mi is az, ami ekként céljainknál és 
kötelességeinél is elemibb etikai hatótényezőnek bizonyul? 
Egyetlen szóval így válaszolhatunk: az a feleletigény, amely velünk 
szemben támad, mihelyt a másikkal szemtől szemben állunk, és 
amely elől semmiképp sem térhetünk ki, hiszen felelünk azzal is, 
ha nem felelünk. Ez Lévinas érett kori életművének nem változó 
alapgondolata.”11  

Lévinas az általa felállított fogalompárokat a fizikai külső és a lelki-szel-
lemi belső alapján csoportosítja. A duális fogalmakat elsősorban a metafizika 
és a transzcendencia felől kívánja megérteni. Néhány fogalmának megértése 
azért nehézkes, mert többszörösen is használja ugyanazt a fogalmat metafora-
ként, szimbólumként vagy allegóriaként. Tehát az adott fogalom követésekor 
szükséges figyelnünk a kontextus-váltásokra, hiszen például az általa sokszor 

 
10 In. Lévinas, 30. 
11 Tengelyi László: Élettörténet és sorsesemény. Atlantisz, Budapest, 1998. 223-224. 



 

 178 

használt arc fogalmát gyakorta váltja allegóriából szimbólumba, vagy éppen 
metaforába. Ez a lévinasi módszer egyik újszerűsége, hogy az emberi viszonyok 
tematizálását nem előre kijelölt főútvonalak, ösvények és mezsgyék alapján 
építi fel, hanem az esetlegességet teszi meg főszereplőnek. A Teljesség és Vég-
telen tulajdonképpen az emberek között megjelenő vagy tetten érhető nexu-
sok esetlegességeinek gyűjteménye, s ezeknek a halmazoknak a fentebb már 
többször említett sajátos terminológiájú lévinasi fogalompárok adnak keretet.  

Mindez a belső nézőpont felől szemlélve modellezi a francia filozófus. (Ne 
feledjük a mű alcíme Tanulmány a külsőről.) A külsővel való viszony nem 
lehet bármilyen beszéd – mondja Lévinas. A beszéd fogalmának elemzése (I. 
szakasz) alkalmat ad arra, hogy a hozzá kapcsolódó retorikák sajátos termé-
szetét értelmezzük. A beszéd különböző típusai, például propaganda, hízelgés, 
diplomácia, sajátos retorikájuknál fogva megrontják a szabadságot.  

Ebben a gondolatban Lévinas tulajdonképpen a platóni ideák közvetíthe-
tőségét teszi mérlegre. A beszéd ugyanis nagyon sokféle lehet. A beszéd, mint 
kapcsolat, létrejöhet önmagammal beszélgetve, olyannal beszélgetve, aki meg-
hallgat és érti, vagy meghallgat és nem érti, vagy úgy tesz, mintha meghall-
gatna, s mindez fordítva is igaz. Fontos csomóponti kérdés ezzel kapcsolatban 
az, hogy a közvetített ideák tárgyiasult valósága valóban azonos-e az ideális 
tárggyal? Az ideák közvetítő, átvezető kapcsolata a két világ között valóban a 
lélek? Platón a Phaidonban hangsúlyozza a lélek és az ideák rokonságát, s ha 
ez igaz, akkor ez minden eszmetörténet legfontosabb metaforája. Lévinas az 
ideaelméletben is a Másnak a Másikká válását keresi. Természetesen a beszéd 
és retorika vizsgálata egészen más egy metafizikai és egy posztmetafizikai kor-
ban. Ezt Lévinas nem érzékeli, nem is választja el. Pedig viszonylag egyszerű a 
dolog, hiszen a metafizikai kor beszéde egyfajta felülemelkedettséget képvisel, 
egyfajta tisztaság jellemzi, egyfajta Istenhez való közelség ragadható meg ben-
ne. A posztmetafizikai beszéd már ökonómiai jelentésű, a testet abszolutizáló 
és a lelki-szellemi entitásokat negligáló, fogyasztói-konzum beszédmód. A 
beszédről folytatott elemzését Lévinas azzal zárja, hogy az Én és a Másik között 
az igazságosságot bármely retorika kizárásával vagyunk képesek megközelí-
teni. Ha beszélhetünk Lévinas gondolatmenete alapján elementáretikáról, ak-
kor ez a következtetés feltétlenül megalapozó lehet. Mindez azonban a követ-
kező problémákat veti fel:  

„Alapozható-e a gondolat objektivitása és egyetemessége a beszéd-
re? Vajon az egyetemes gondolat önmagánál fogva nem előzetes a 
beszédhez képest? Vajon egy beszélő lélek nem felidézi azt, amit 
egy másik már gondol, nem a közös ideákból részesülnek mind-
ketten? A gondolatok közössége azonban lehetetlenné tenné a 
nyelvet, mint lények közötti viszonyt. A koherens beszéd egy és 



 

 179

oszthatatlan. Egy egyetemes gondolat nem igényli a kommuniká-
ciót. Egy ész nem lehet más egy ész számára. Miképpen lehet egy 
ész én vagy más, hogy maga a léte az egyediségéről való lemon-
dásban áll?”12 

Válaszként Lévinas végigvizsgálja az Én és a Másik esetlegességeken 
alapuló életszituációit. Az igazság és igazságosság metszetében teszi mérlegre 
a szabadság és a nyelv kérdését. A belső és az ökonómia között jeleníti meg az 
élvezet, a függőség, az érzékiség, a lakhely, a birtoklás és a munka fenoménjait. 
A harmadik szakasz (Az arc és a külső) a látás feltételeit vizsgálja a kozmikus 
fogalmától a biológiai viszonyokon át az ész és a beszéd jelentéséig. Ebből a 
fejezetből két momentumot emelünk ki, az egyik a Másik és Mások című rövid 
alfejezet, illetve itt érkezünk el a 20. századi francia filozófiában különlegesen 
érintett és érzékeny területhez, az idő problémájához. Az elsőben Lévinas 
feltételezi, hogy az arc megjelenülése a léttel hoz viszonyba. Itt az arc a nyelv 
metaforája, azaz a nyelv önmagában kell, hogy betöltse az igazságosság funk-
cióját. „Ám nem úgy, hogy először van az arc, s azután az arcban megnyil-
vánuló vagy kifejeződő lét magára veszi az igazságosság terhét. Az arcnak, 
mint olyannak az epifániája megnyitja az emberiséget. Az arc meztelenségé-
ben a szegény és az idegen feslik fel előttem. E szegénység, e száműzöttség, 
amely hatalomra hivatkozik, megcéloz, de nem adja át magát – mint az adott 
dolgok – a hatalomnak, hanem az arc kifejeződése marad.”13  

Az arc metaforisztikus tipológiája jól példázza Lévinas vívódását a tiszta 
metafizikára való hajlam és az életbe való belevetettség birtokviszonyai között. 
Ennek kibontásához rendkívül széles ismerethorizontokat terel közös útra: 
megjelenik a prófétikus szó, az arc epifániája, minden beszéd megkettőzése, a 
társas viszonyok történeti és biológiai mintái, a rokonság és testvériesség, az 
egyenlőség és individualitás stb… Ez a gondolatmenet azzal zárul, hogy a tár-
sasság csak akkor felelhet meg az egyenességnek, a par excellence közelség-
nek, ha testvéri közösségeket alkotunk. Ezeknek legfontosabb kötőeleme a 
kölcsönös felelősség érzülete.  

Az említett fejezet másik jelentős momentuma Az etikai viszony és az idő 
kapcsolatának vizsgálata. Az idő kérdése a 20. századi francia gondolkodók 
számára az egyik legizgalmasabb kérdés.14 Nyilvánvaló, hogy ennek gyökerei 

 
12 In. Lévinas, 53. 
13 In. Lévinas, 178. 
14 A teljesség igénye nélkül az időről következő művek fontosak: André Maurois: Proust. 

Gondolat, Budapest, 1976.; Dorrit Cohn: Áttetsző tudatok. In. (Thomka Beáta 
Szerk.) Az irodalom elméletei II., Jelenkor Pécs, 1996.; Marcel Proust: Álmonk, 
szobák, nappalok (Contre Sainte-Beuve). Filum, Budapest, 1997.; Georges Cattaui: 



 

 180 

Bergson és Marcel Proust műveiben találhatók, de nem feledkezhetünk meg 
Edmund Husserl: Előadások az időről című alapművéről sem. Közülük talán 
a legnagyobb hatást Proust tette, keresve az eltűnt időt. Lévinas-szal kapcso-
latban azért fontos a Proust-élmény felemlítése, hiszen Proust is elsősorban a 
belső idő fenoménjét ragadta meg, míg unokabátyja, Henri Bergson, azt taní-
totta, hogy az idő valóságos múlásának nem adekvát megfelelője a belső idő, a 
tartam, hiszen az emberi tudat nem a kronológiai időt tartalmazza, hanem a 
belső időt, a kairoszt. Proust és Bergson irodalmi és filozófiai eszközökkel nyitot-
ták meg az idővel kapcsolatos kétségeinket. Proust regényfolyamának kötetei 
tulajdonképpen egyetlen emlékezéssor darabjai, és a megjelenített cselekmé-
nyek nem a külső időben, hanem a belső tartamban tűnnek fel. Így akár egy 
negyed óra élményvilága a belső időben hosszabb lehet akár egy esztendőnél is.  

Proustnál már megvannak a Lévinas által is használt eszközök, igaz impli-
cit módon. Az emlékezet felidéző szerepe gyakorta csak egy illat, egy íz, egy 
látvány, vagy egy tapintás alapján indul el, s természetesen kapcsolódnak össze 
az asszociációk, gondolattársítások úgy, ahogy az életben előjönnek. Proust az 
esetlegességet – mint teljességet és végtelent – meghagyta szabad folyásában. 
Lévinas viszont tematizálja az esetlegességet, de nem klasszikus metodológia 
alapján, hanem saját maga terminológiáival megteremtve az esetlegességek „eset-
leges” kereteit. Fontos különbség, hogy Proust egyes szám első személyben be-
szél, míg Lévinas többes számot használ, tehát nem akar közvetlen közelséget. 
Íme bizonyítékként egy „lévinasi” részlet Proust regényfolyamából:  

„Most, hogy Albertine is tudomást szerzett róla, Saint-Loup útja 
olyan színben tüntetett fel, mintha én ragaszkodnék barátnőm-
höz, s ez csak útját állhatta annak, hogy visszajöjjön, no meg, a 
Gilberte-korszak szerelmének büszkeségéből egyebet sem őriztem 
már, mint a borzadást a ragaszkodás látszatától is, így azonban ez 
is odalett. Átkoztam Robert-t, majd azt gondoltam, hogy ha ez az 

 
Marcel Proust. Éditions Universitaires, 1958.; Marcel Proust: Az eltűnt idő nyomá-
ban. Swann. Kriterion, Budapest, 1974.; Henri Bergson: Tartam és egyidejűség. 
Pantheon, Budapest, 1923.; Henri Bergson: Idő és szabadság. Universum, Szeged, 
1990.; Hans Robert Jauss: Idő és emlékezés Marcel Proust Az eltűnt idő nyomában 
című regényében. In. (Szerk. Thomka Beáta) Az irodalom elméletei II., Jelenkor, 
Pécs, 1996.; Paul Ricoeur: Az eltűnt idő nyomában: az átjárt idő. In. (Szerk. 
Thomka Beáta) Az irodalom elméletei IV., Jelenkor, Pécs, 1997.; Gérard Genette: 
Az elbeszélő diskurzus. In. (Szerk. Thomka Beáta) Az irodalom elméletei I., JPTE-
Jelenkor, Pécs, 1996.; Gilles Deleuze: Proust. Atlantisz, Budapest, 2002.; Paul de 
Man: Az olvasás allegóriája. Ictus, Szeged, 1999., (a Proust-fejezet; Szemiológia 
és retorika.); Georges Bataille: Az irodalom és a Rossz. Nagyvilág, 2005. 151-169.; 
Samuel Beckett: Proust. Európa, Budapest, 1988.; Jean-Pierre Richard: Proust et 
le monde sensible. Seuil, Paris, 1974. 



 

 181

út nem vált be, másikon indulok el. Hiszen a külvilág eseményei 
befolyásolhatók, hogyan is ne sikerülne hát a ravaszság, az ész, az 
érdek, az érzelem bevetésével megszüntetnem ezt a szörnyűséget 
– Albertine távollétét? Azt hisszük, vágyaink szerint alakítjuk a 
dolgokat magunk körül, mégpedig azért, mert semmiféle más 
kedvező megoldást nem látunk. Arra nem gondolunk, ami a leg-
gyakrabban fordul elő, s ami szintén kedvező: a dolgokat nem 
sikerül ugyan vágyunk szerint alakítani, vágyunk maga viszont 
lassan-lassan átalakul. A helyzet, melynek megváltoztatásában 
reménykedtünk, mert elviselhetetlennek éreztük, közömbös lesz. 
Az akadályt nem tudtuk ugyan leküzdeni, amint feltétlenül szeret-
tük volna, az élet azonban elhárította az utunkból, segített túljutni 
rajta, és ha most visszafordulunk a messzi múlt felé, annyira 
kivehetetlenné vált, hogy alig vesszük észre. A felettünk lévő eme-
letről a Manon áriáit hallottam egy szomszéd nő előadásában. Úgy 
hallgattam az ismerős szöveget, mintha Albertine-ről és rólam 
szólna, s ez annyira megrendített, hogy sírva fakadtam.” 

Ez a részlet kiválóan mutatja a lévinasi forrásokat, hiszen Marcel éppen egy 
olyan kapcsolatra emlékezik vissza, amelyben jól szemléltethető az Én és a Másik 
kapcsolata. A lévinasi vágyelmélet alapja is prousti gyökerű, hiszen, ha a dol-
gaink nem alakulnak vágyaink szerint, akkor a vágyaink átalakulnak. A másik 
párhuzam, ami ezt a szövegrészt Lévinashoz köti, az idősíkok többszörös 
kereszteződései. Ez a néhány sor körülbelül 8-10 idősíkot foglal metszetbe.  

Ez az időszemlélet többszörösen is reflexió mind Bergson, mind Husserl 
időelméleteire. Az idő etikai lényege a kitüntetett pillanat átélése, ahol a ránk 
leselkedő legfőbb veszély nem a halál, hanem a szenvedés (ez egyébként a 
szabadság legfőbb próbája is Lévinas szerint). Az időérzékelés sajátos meg-
ragadása a türelem fogalmának kiemelése, ami a léttel szemben kínál késlel-
tetést. Ezt az eszmefuttatást Lévinas egy többszörös metaforával zárja le, 
amelyben – kimondva-kimondatlanul – szinte az idő „mögé” kíván pillantani:  

„Az igazság végső feltételként tehát egy végtelen időt követel, mely 
mind a jóságnak, mint az arc transzcendenciájának feltétele. A 
szubjektivitás termékenysége, mely által az én túlél, úgy határozza 
meg a szubjektivitás igazságát, mint Isten ítéletének titkos dimen-
zióját. E feltétel megvalósulásához azonban nem elegendő az 
időnek egy végtelen vonalát venni.”15  

 
15 In. Lévinas, 210. 



 

 182 

Lévinas könyve negyedik szakaszában még egyszer visszatér az időhöz, de 
ebben az esetben az idő már csak ürügy, mindössze egyfajta keret, hogy 
összegezze egy elementáretika-kísérlet párhuzamos fogalmait. A metafizika itt 
már a vágy tételezése, a Végtelen mértékeként. A „másikért való lét” nem az 
Én tagadása, az Én megőrződik a jóságban. A béke pedig nem jelentheti a 
harcok végét, hanem mindössze a harcoló felek hiányát.  

Lévinas olvasása nem könnyű feladat. A törekvése érthető. Egy posztmeta-
fizikai világban sem szabad szakítani a metafizikával. A belső és külső világok 
iszonyatosan bonyolult absztrakciói, az egyes szövegrészek kapcsolódásai, 
vitái, performanszai, a már lezárt referenciák újraismétlése, a nyelv és beszéd 
struktúráinak visszabontása valamiféle metafizikai vagy ontológiai gyökér-
világ felé – ezek mind-mind Lévinas zseniális nyelvi folyamának tartamai. A 
Teljesség és Végtelen egy rendkívül bonyolult tisztánlátás abban az értelem-
ben, hogy érzékeljük azt a tényt, hogy a világban való létünk legfontosabb 
kötőeleme a nyelv. Nem véletlen, hogy a lévinasi életmű fél évszázadának is 
legfontosabb tengelye, kötőeleme a nyelv fenoménja. Talán jól fejezi ki a 
lévinasi programot Proust mondata: „A valódi felfedezés nem abban áll, hogy 
új területeket találunk, hanem hogy új szemmel nézzük az ismert világot.”  

Ez a szentencia bátorít arra, hogy rendszeresen újragondoljuk az indivi-
duális- és társadalmi stratégiák jelentőségét és szerepeit a modern társadal-
makban. Mindezzel egyidejűleg, az adott forgatókönyv szerinti, aktuális háború-
szervezők – köszönik szépen, jól vannak –, s megmosolyogják a morálbölcse-
lők küzdelmeit egy jobb és szebb emberi világért (kanti örök béke?!). 

 



 

 
 

 „Csak egyet tudhatok: mit kell tennem – s ezt 

mindig tévedhetetlen bizonyossággal tudom.” 



 

 184

 

 



 

 185

AZ ÁLDOZAT TEKINTETE 

SZÉPLAKY GERDA 

1. BEVEZETÉS 

ivilizációnk jellemzője az áldozatiság. Az emberi kultúra egy áldozati 
hierarchia mentén van megalapozva, ami miatt nem tud egyenlőséget 
biztosítani a létezők között, de még az emberek között sem. Ismerjük a 

történelmünket, tudjuk: mindig voltak elnyomók és elnyomottak, jogosultak 
és jogtalanok, méltányoltak és méltánytalanok, értékesek és értéktelenek, 
áldozók és áldozatok. Az áldozatiság a megosztottság bevezetését jelenti a tár-
sadalmi csoportok, a nemek, az egyes emberek közé – s persze ember és állat, 
ember és növény vagy bármely más létforma közé. Hiába támadnak fel újra és 
újra az egyenlőségért háborút indító mozgalmak, a tömegeket lázba hozó for-
radalmak, hiába szöknek szárba szépreményű ideológiák, melyek a társadal-
mi, gazdasági, kulturális és jogi berendezkedés megreformálására töreksze-
nek, ha nem vetnek számot az áldozatiság kérdésével. Amennyiben nem va-
gyunk tisztában azzal, hogy mi minden ered az áldozatképzés bűnéből (egy 
transzcendens erő által legitimált hatalom megszerzéséért), hiába harcolunk a 
legnemesebb szándékkal az egyenlőségért – nem kevesebb vér fog folyni, ha-
nem több. És a vér, ami kiontatik, mindig az áldozat vére. 

Amikor egy áldozatot bemutató személy véghez viszi áldozati cselekedetét, 
akkor azt csak abban az esetben nyilváníthatnánk bűnnek, ha kilépnénk abból 
a vallási, rituális perspektívából, amelyben az áldozat jelentése értelmezhetővé 
válik. Az áldozatiság perspektívájában benne maradva az a kérdés sem válik 
jogosulttá, hogy van-e felelőssége az áldozónak az áldozatával szemben. Jól-
lehet, éppen azért volna szükség ennek a kérdésnek a megfogalmazására, egy-
általán, az etikai perspektíva felnyitására, hogy dekonstruálhassuk azt a struk-
túrát, amely az áldozati hierarchiát működteti. A felelősség kérdése ráadásul 
nemcsak az emberáldozat kapcsán tehető fel, melyre a válasz könnyen meg-
válaszolhatónak tetszik. Hanem az állati, növényi létezőkkel kapcsolatban is, 
azaz olyan áldozati rítusok esetében, amelyeket anélkül, hogy tudatában len-
nénk, nap mint nap megcselekszünk. Csakhogy a klímakatasztrófa, amely felé 
feltartóztathatatlanul száguld jelenkorunk, drámai erővel artikulálja számunkra 
ezt a kérdést: van-e felelőssége az embernek azzal a világgal, azokkal a léte-
zőkkel szemben, amelyeket a vallása által ráruházott uralmi szerep folytán, 
később a technológiai apparátusából adódó lehetőségei révén szüntelenül 
maga alá gyűr és kizsigerel? 

C



 

 186

Ebben az esszében nem adok választ erre a kérdésre, megteszem azt 
máshol.1 Viszont a felelősségetikai perspektívát felnyitom, mégpedig egy olyan 
narratíván keresztül, amely a klasszikus etikai elméletek felől könnyen 
olvasható – ez Ábrahám és Izsák története. Ami egyúttal lehetőséget teremt 
arra is, hogy a bibliai textusok alapján meghatározzam a zsidó-keresztény 
kultúra áldozat-fogalmát. S mivel a feláldozottal szembeni felelősség imperatí-
vuszát keresem, ezért megfordítom, feje tetejére állítom a vizsgálódási keretet 
is: nem Ábrahám cselekedetét, azaz a hatalmi pozíciót elemzem, hanem az 
áldozati szerepet, Izsák kiszolgáltatottságát, a kiszolgáltatottságban rejlő erőt, 
pontosabban azt, hogy a tehetetlenség, a „megkötözöttség” miképpen válhat 
az ágencia forrásává. Esszémet tehát ott kezdem, hogy feltárom, mit jelent az 
áldozat, ezen belül is az az emberáldozat a zsidó-keresztény kultúrkörben. 

2. EMBERÁLDOZAT A BIBLIÁBAN 

A Szentírás az emberáldozatot a gyermekáldozat tiltásaként fogalmazza 
meg: az áldozás rendjére vonatkozó törvényekben ugyanis ki van mondva az 
elsőszülött feláldozásának „kötelessége”, de egyúttal az is ki van mondva, hogy 
az elsőszülöttet pénzzel vagy más módon meg kell váltani. A tiltás ellenére a 
Bibliában három emberáldozat is szerepel, melyek hősei mind elsőszülöttek: 
az Ószövetségben Ábrahám fia, Jefte lánya, az Újszövetségben pedig Isten fia.  

Jefte, mielőtt megütközött Ammon fiaival, akik ellen harcba indult, foga-
dalmat tett az Úrnak, mely szerint visszatérve feláldozza azt a személyt, aki 
elsőként kijön házának ajtaján. Ez a személy az ő egyetlen leánya volt. A lány 
aláveti magát apja fogadalmának, önszántából válik égőáldozattá, de előtte el-
megy két hónapra a hegyekbe megsiratni fiatalságát és szüzességét. Ábrahám 
azért hajtja végre a rettenetes kérést, hogy áldozza fel fiát, Izsákot, mert csak 
így tudja bizonyítani az Úr iránti feltétlen hitét. Isten pedig, amikor feláldozza 
saját fiát, Krisztust, akkor Ábrahám félbeszakított tettét viszi véghez – így mu-
tatja be – éppenséggel az ember, saját teremtménye felé – az áldozat legradi-
kálisabb példáját, a gyermekgyilkosságot, mely ettől kezdve misztériummá, az 
egyetlen, soha meg nem ismételhető tetté válik, s amely ezentúl nem a valós 
cselekedetben, hanem a helyettesítő áldozatban ölt testet. 

Krisztus feláldozását keresztény perspektívában kegyelemként szokás 
értelmezni, ezért fel sem tehető a magától értetődő kérdés: mit jelent az, hogy 

 
1 Ez az esszé egy hosszabb értekezés része, amely a Kinek a vére? Az áldozat jelentései a 

zsidó-keresztény kultúrában címet viseli, s amely a Prae Kiadónál hamarosan 
megjelenő új könyvemben (Sem Isten, sem állat. Fejezetek az áldozati kultúra 
dekonstrukciójából) szerepel. A könyv többi esszéje is az áldozatiság problémájá-
nak sarokpontjait elemzi – többek között az állattal szembeni fölény jogosultságát, 
illetve a növényetika megalapozhatóságát vizsgálva. 



 

 187

Isten halálba küldi saját fiát? Mit jelent az, hogy Isten véráldozatot mutat be? 
Azért nem tesszük fel, mert Istent mindenek felett álló létezőnek tételezzük, s 
nem vonjuk be az emberi együttélést megalapozó etikai perspektívába. Még 
csak nem is gondolunk ezen áldozat kapcsán arra, hogy Isten saját fiát „meg-
gyilkolta”. Ám a geneziséül szolgáló történet, Ábrahám története esetében a 
kérdést megfogalmazzuk. Mint tudjuk, Ábrahám csak azért nem hajtotta végre 
a véráldozatot, mert az angyal lefogta a kezét. De kész volt megtenni. S mivel 
ő nem megkérdőjelezhetetlen autoritással rendelkező, mindenható lény, ha-
nem halandó ember volt, vele kapcsolatban rákérdezhetünk, hogy gyilkossági 
szándékként értelmezzük-e cselekedetét.  

Számos filozófus elemezte Ábrahám irracionális tettét (Kanttól Kierkegaard-
on át Derridáig). Ám a gazdag bölcseleti diskurzus figyelmen kívül hagyja Izsá-
kot, pontosabban azt, hogy mit jelent számára az áldozat megélése és meg-
értése. S ha a filozófiai olvasatok nem is, a képzőművészet, melynek ereje a 
megmutatásban áll, látni engedi a fiút. E láttatásra most három példával szol-
gálok. Izsák fiúteste mindhárom műalkotáson meztelen, pontosabban csak az 
ágyékkötő takarja, ami utalás a szenvedő Krisztusra, akin a keresztrefeszí-
téskor szintén csak ez a rongyossá váló ruhadarab volt. A fiútest gyermekségét 
leginkább azáltal éreztetik az alkotók, hogy olyan pozícióba helyezik, amely-
ben magát az apai akaratnak alárendelő, megadó testté változik.  
 

 
Orazio Riminaldi: Izsák feláldozása (1620) 

Orazio Riminaldi művén nincs összekötözve Izsák keze, ami az önfeláldo-
zásra vagy legalábbis az áldozat vállalására utal. A fiú abban a kiszolgáltatott 
helyzetben van, amelyben saját érdekében sem emelhet szót. Ebben egyszerre 
fejeződik ki kiszolgáltatottság és engedelmesség. A festmény a végsőkig foko-
zott drámai pillanatot ragadja meg, melyben Ábrahám a főszereplő, őt fogja 



 

 188

közre a két gyermekalak, mely megszokott komponálási mód ennél az ikono-
gráfiai típusnál, ugyanakkor itt az alakok egymás tükrözéseként hatnak, erő-
teljes párhuzamot teremtve: a lefelé forduló, égből alászálló angyal, és az ég 
felé forduló, a fölötte álló hatalmaknak (az Apának és az Atyának) magát meg-
adó fiú. A két gyermekalak Ábrahámot fogja közre, így ő kerül középpontba. 
Az arcán megnyilvánuló mély felindultság bizonyítja, hogy nem gépiesen hajt-
ja végre Isten parancsát. 

Ebben az arcban láthatjuk az atyai szeretetet megnyilvánulását, amit még 
egy testi mozdulattal is hangsúlyoz a festő: Ábrahám nem leszorítja Izsák fejét 
(ahogyan az egyébként legtöbb alkotáson megfigyelhető), hanem gyengéden 
tartja. De láthatjuk ezen az arcon a kétségbeesést is afölött, hogy az Úr a leg-
rettenetesebb tettet követeli tőle, s ő képtelen megérteni, képtelen ésszel fel-
fogni azt, amit megcselekszik. A legkülönlegesebb azonban, hogy a hála affek-
tusa is megjelenik Ábrahám tekintetében – a hála, ami minden áldozathozót 
átlelkesít, szenvedélyessé tesz, s a „numinózus energiájával” tölt fel – így válik 
képessé arra, hogy a profán világból átlépjen a szentség terrénumára. Éppen-
séggel a hála megnyilatkozásából lehet tudni, hogy az áldozathozó szent 
cselekedetet hajt végre, s nem puszta gyilkosságot. A hálába boldogság vegyül, 
hiszen a rítust végrehajtó embernek lehetősége nyílik kifejezni feltétlen hitét 
és engedelmességét az „abszolút megközelíthetetlen” Úr felé. Ez a kifejezés 
azonban nem egyszerű „kimondást” vagy „megcselekvést” jelent, hanem olyan 
transzgresszív tett végrehajtását, amellyel a profán és szent világ közötti 
határvonalak átszakíthatóvá válnak. Ekkor az sem számít, egy pillanatra az is 
elhomályosul, hogy mi történik azzal a létezővel, amelynek vérét ontja. Ebben 
a pillanatban az válik átélhetővé Ábrahám (s minden áldozathozó) számára, 
hogy ő esendő, kicsiny létezőként kapcsolatot tud létesíteni a nálánál sokkal 
hatalmasabb erővel, a fenséggel (majestas), melytől függ, s ez a kapcsolat a 
távolság ellenére is közvetlen és eleven. Ez a pillanat egy másféle időiségbe, 
egy másféle valóságba vezet át – megteremti a „szent időt”. Mindezen érzé-
sektől lesz a festmény főhősévé avatott apa arca feszültséggel teli, egyszerre 
jelenik meg rajta a gyilkos indulat, a szeretet, a kétségbeesés, a hála. 

 

 



 

 189

3. IZSÁK MEGKÖTÖZÉSE 

 
Rembrandt: Izsák feláldozása (1635) 

Rembrandtnál Ábrahám a fiú arcára tapasztja a kezét: szájára is, szemére 
is. Izsák nyilván kiált éppen, de tiltakozó hangját apja nem akarja hallani. 
Ahogyan a szemét sem akarja látni, melyben rémület és halálfélelem van. Itt 
hangsúlyos motívummá válik a megkötözés: csak a fiú kezei vannak hátra-
kötve, de így is lehetetlenné válik az ellenállás, jóllehet, a lábaival tud vala-
melyest mozogni, rúgkapálni. A kezektől való megfosztás, a láb használatára 
való korlátozás az állatiassá tétel egyik módja: az állatnak is csak lábai vannak. 
De a megkötözés más jelentést is hordoz, nem véletlenül van jelen olyan 
erőteljesen a képzőművészeti hagyományban, s nem véletlenül olyan fontos 
téma a teológiában és a hebraisztikában.  

A zsidó hagyomány a történetet eleve a megkötözés [agédá]-motívumról 
nevezte el, s ennek megfelelően a rabbinikus exegézis Izsákot tekinti fősze-
replőnek. Az egyházatyáknál viszont Izsák már háttérbe szorul Ábrahámhoz 



 

 190 

képest, akit a hit atyjaként mutatnak be.2 A megkötözés azért olyan hang-
súlyos, mert a történet drámai csúcspontját fejezi ki: az apa a hosszú, néma út 
után, kétségbeesésének legmélyebb pillanatain túl még képes arra, hogy valós 
fizikai erőt kifejtve összekötözze szeretett fia kezeit (bizonyos értelmezések 
szerint a lábait is). Ehhez képest már könnyű cselekedet a kés felemelése. 
Kérdés, hogy hogyan volt képes erre egyáltalán Ábrahám.3 A választ Remb-
randt műve alapján úgy fogalmazhatjuk meg: ezt a tettet egy cselekvésre el-
szánt férfi viszi véghez. Az a férfi, akit a maga alá gyűrt létező (saját fia) reme-
gése és üvöltése nem visszafog, hanem éppenséggel a transzgresszió átélésére 
késztet, s gyilkos indulattal és szenvedéllyel tölt fel. E nélkül egyszerűen nem 
történhet meg a határátlépést megvalósító gyilkosság, sőt, e nélkül nem tud 
működésbe lépni az a mechanizmus, ami az áldozati hierarchiát fenntartja. Az 
áldozat szenvedése mindig erőforrás. Izsák önkéntes részvételéről viszont itt 
nem beszélhetünk úgy, ahogyan azt láttuk Riminaldi festménye esetében, ahol 
a fiú teljesen megadó volt, kezét szinte imára kulcsolta. Itt a fiú szemét is el kell 
takarnia az apának, éppen azért, mert abban ellenállás fejeződik ki, a szabadon 
hagyott láb is rúgkapál – ám mindezek megnövelik az aggastyán apa erejét. 

Rembrandt reprezentációjában az a különös, hogy Ábrahámot meglepődve 
ábrázolja. A legtöbb interpretátor arról ír, hogy Ábrahám hitt Isten beavatko-
zásában, és számára az isteni parancs csak próba volt. Itt nem ezt látjuk. Ábra-
hám már leszorította a földre Izsákot, mint egy áldozati állatot, ráemelte a 
kést, éppen el akarja metszeni a fiú torkát. Annak rettenete ül a szemében, 
hogy igenis megteszi azt, amitől teljes szívében irtózik: feláldozza a legkedve-
sebbet. Azért döbben meg annyira, amikor Isten közbelép, mert tökéletesen 
elszánt volt, elhitte, hogy Isten Izsákot követeli tőle. Mindeközben abban is 
hitt, de ez már Kierkegaard interpretációja, hogy valamiképpen visszakapja 
majd Izsákot, annak ellenére is, hogy fel kell áldoznia. A dán filozófus fejti ki 
legpontosabban azt a paradoxont, ami Rembrandt festményén Ábrahám 
tekintetében megjelenik.  

Kierkegaard teóriája szerint Ábrahám történetét nem lehet puszta próba-
tételként magyarázni. Mint írja, „az út három napig tartott, és még egy jó 
darabig a negyediken is”, a fiút meg kellett kötözni, a rőzsét alárakni, a kést 
megfenni. Ábrahám e hosszú idő alatt nyilvánvalóan az apai szenvedés leg-
rettenetesebb kínjait élte át. De mindeközben hitt! A „hit olyan paradoxon, 
amely egy gyilkosságot szent, Istennek tetsző cselekedetté képes változtatni, 

 
2 Lásd erről: Buzási Gábor: "Órigenész Aqédá-értelmezése". In. Xeravits Géza (Szerk.) 

Izsák megkötözése. Történet és hatástörténet. L’Harmattan, Budapest, 2010. 
https://www.szaktars.hu/harmattan/view/izsak-megkotozese-tortenet-es-
hatastortenet/ 

3 uo. 



 

 191

olyan, ami Izsákot visszaadja Ábrahámnak”.4  A hitet a végtelen rezignáció 
mozdulata előzi meg, „ami a létezéssel való megbékélés a fájdalomban”,5 s 
aminek már „nincs közös mértéke a valósággal”, kivezet az etika szférájából. 
De ez még mindig nem a hit mozdulata; a hit „képtelen és alázatos bátorság”. 
A hit lovagja bármit megtesz, amit Isten kér tőle, a legrettenetesebb cseleke-
detet is végrehajtja. Ábrahám a hit lovagja: képes lemondani Izsákról, földi 
létezése legnagyobb kincséről, de nem mond le Istenről, tovább hisz az ő jó-
ságában és szeretetében, egyúttal a csodában, hogy az áldozat megtétele után 
„új Izsákot” kaphat, vagyis „az abszurd erejében” hisz.6  

Amikor Rembrandt festményén Ábrahám visszapillant az angyalra, aki 
megállítja a kezét, arcából azt a felkiáltást lehet kiolvasni: „Engedj, megte-
szem, képes vagyok rá, erre kért az Úr!” Az angyal nem egyszerűen lefogja a 
kezét, hanem kiveri belőle a kést, ami arra utal, hogy erőteljes testi gesztusra 
van szüksége ahhoz, hogy az öregembert meg tudja állítani. A háttérben feltű-
nik az áldozati bárány, beolvad a természeti háttér és a fodrozódó égbolt szür-
keségébe. A kékes-szürke tónus szemben áll a narratíva főalakjainak élénk 
színeivel (Ábrahám földszíneket felvonultató, barna ruházatával és Izsák tes-
tének fénylésével), amelyekkel a festő valóságos jelenlétük illúzióját teremti 
meg; a bárány különös színezése pedig azt jelzi, hogy nem evilági állatról van 
szó, aki csak úgy előszaladt a bozótosból: az égből érkezett – „az abszurd erejé-
nél fogva”. A bárány helyettesítő áldozat, amelyet az Úr küldött, kifejezve ezzel 
azt a jóságot és ember iránti szeretetet, amelyben Ábrahám mindvégig hitt. 
Krisztus feláldozásában éppen az lesz a leglényegesebb különbség az Ószövet-
ségi narratívához képest, hogy ott ő válik áldozati báránnyá, nincs, aki a helyé-
be lépne; ő testesíti meg a csodát.  

Több jelenős filozófus is foglalkozott azzal, hogy Ábrahám és Isten viszo-
nyát miképpen lehet értelmezni. Kant A fakultások vitájában teszi fel azt a 
kérdést: vajon eldönthető-e, hogy valóban Isten szól-e az emberhez?7 Ábra-
hám valóban Isten parancsát hallotta-e? Lehetségesnek tartja, hogy ez meg-
történjen, de az emberi létező mégsem tudhatná, hogy valóban Isten szólítja-
e. Márcsak azért sem, mert a véges, érzéki teremtmény csak az érzéki hangot 
képes meghallani, hiába, hogy a végtelen lény szólítja, az érzéki hang pedig 
nem különböztethető meg a többi teremtény hangjától. Kant az Ábrahám-
elemzéshez fűzött lábjegyzetben fejti ki, hogy itt egy feltétlen bizonyosság áll 
szemben a tökéletes bizonytalansággal. Morális perspektívában bizonyos, hogy 

 
4 S. Kierkegaard: Félelem és reszketés. Ford. Rácz Péter. Európa, Budapest, 1986. 80. 
5 S. Kierkegaard: I.m. 76. 
6 Vö. Kierkegaard: I.m. 205 
7 Vö. Immanuel Kant: A fakultások vitája három szakaszban. Ford. Mesterházi Miklós. 

In. uő: Történetfilozófiai írások. Ictus, Szeged, 1997. 401. 



 

 192 

Ábrahámnak nem szabad a fiát megölnie. Az viszont távolról sem bizonyos, és 
semmiképpen sem bizonyítható, hogy Isten hangját hallotta-e: „Hogy szerel-
metes fiamat nem szabad megölnöm, egészen bizonyos, ám hogy te, aki meg-
jelentél nekem, Isten vagy-e, abban biztos nem vagyok, s felőle meg sem bizo-
nyosodhatom, még ha a hangod a (látható) égből dörög is le rám.” 8 Ebből az 
okfejtésből Tatár György azt vezeti le, hogy Kant Ábrahámja etikai értelemben 
megmenekült, hiszen nem kellett a gyilkosságot megcselekednie, de vallási 
értelemben elveszett. Ugyanis a „morális törvény objektív bizonyosságával 
szembe lett állítva az istenhang isteni voltának objektív bizonytalansága”.9 Ha 
az isteni hang egybeesne a morális törvénnyel, akkor az igazolhatná akár isteni 
voltát is. Ellenkező esetben viszont tagadja. A már idézett Kierkegaard egészen 
más választ ad, amikor a hit lovagjának nevezi Ábrahámot, s megfogalmazza, 
hogy Ábrahám gyilkossági kísérlete nem értelmezhető az etika szférájában, 
hanem csak a hit perspektívájában: „A hit paradoxona […] úgy is kifejezhető, 
hogy létezik Istennel szembeni abszolút kötelesség.”10 A hit természete szerint 
eleve a bizonytalanra és bizonyíthatatlanra épül, ekként a vakságra, ahogyan 
azt Heller Ágnes fogalmazza meg Ábrahám kapcsán, akit az Istenhez való 
feltétlen hűség lovagjának tekint: „Lényeges, hogy az ember meghallja a hívást, 
az elhivatottságot, vakon kövesse sorsát, bármit is hoz, hogy azt beteljesítse.”11 

Rembrandt festményén nem egy valóságos, földi állat jelenik meg, hanem 
egy égi jószág, az Úr által küldött helyettesítő áldozat, ami a fenti, az Isten és 
ember közötti viszonyt illető kérdésre lehetővé teszi annak a válasznak a 
megadását, mely szerint ezzel utólagosan bizonyítva lett a hang isteni volta. 
Ha nem Isten szólította volna a prófétát, hanem a Sátán kísérti meg, akkor 
tettét véghez kellett volna vinnie, akkor nincs, aki megállítsa, nincs, aki áldo-
zati kost küldjön saját szeretett fia helyett. S akkor Ábrahám bűnös lélekként 
egyszerűen elkárhozott volna. Az áldozati állatot illetően hasonló állítás fogal-
mazódik meg Caravaggio festményén is, ám ő sokkal többet feltár az áldozati-
ság természetéről és jelentéséről. 

 
8 uo. 
9 Tatár György: Viharra várva. In. uő: A „másik oldal”. Kabbalista esszék. Kalligram, 

Budapest, 2014. 62.  
10 Kierkegaard: I.m. 120-121. 
11 Heller Ágnes: Ímhol vagyok. A Genezis Könyvének filozófiai értelmezései. Múlt és 

Jövő, Budapest, 2006. 270.  



 

 193

4. IZSÁK ÜVÖLTÉSE 

 
Caravaggio: Izsák feláldozása (1603) 

Caravaggio drámai kompozíciójában is megjelennek az ikonográfiai 
hagyománynak megfelelő attribútumok: Ábrahám, Izsák, az angyal, a kos, az 
oltár, a fa, a kés. Abban válik ikonikussá ez a mű (bár láthatunk ilyen beállítást 
más festményeken is), hogy itt mindkét főszereplő felénk fordul, Izsák pedig 
ránk néz, így párhuzamosan tudjuk leolvasni az arcukról azt, hogy mi játszódik 
le a lelkükben – s természetesen a testükben. Ábrahám azért nem látja a fiú 
tekintetét, mert lefelé, a földre szorítja a testet. Ám a festő úgy állítja be a félig-
meddig gyermeki alakot, hogy a fejet félrefordítva mi, nézők megszemlél-
hessük őt: mi leszünk azok, akik előtt feltárul az áldozat rettegése, melynek 
révén nem is csak látjuk, hanem „halljuk” is az üvöltést. A földre szorított test 
magatehetetlen, de próbál ellenállni; a megfeszült izmokból, s főként az arcból 
kiolvashatóvá válik a végső kétségbeesés. Olyan ez az arc, mint a halálra szánt 
állatoké, akik az utolsó pillanatban, amikor lefogják őket, s föléjük emelik a 
kést, ösztönösen megértik, bár inkább sejtés ez, hogy számukra nincs tovább, 
itt a vég, szűkölni és rúgkapálni kezdenek. Izsák nem pusztán sejti, hanem 
tudja, értelemmel felfogja, amiként azt is, hogy saját apja készül végrehajtani 
a szent gyilkosságot. Már útközben nyugtalankodik és megszólítja apját: „Itt 
van a tűz meg a fa, de hol van az áldozatra való bárány? (1Móz 22, 7) Izsák 
sejti, hogy valami nincs rendben, hiszen nem viszik magukkal az áldozatra 
szánt állatot. Úgyhogy a szorongás, ami az állatnál talán csak az utolsó pilla-



 

 194

natban jelentkezik, őbenne az út három napja alatt egyre nő. Egyre bizonyo-
sabbá válik számára, különösen apja némaságát megtapasztalva, hogy ez egy 
végzetes út. Mire az apja megkötözi a kezét, mire oltárra kerül, mire földre 
szorítja testét, már a szorongás utolsó stádiumában van: nem egyszerűen 
halálfélelmet érez, hanem rettenetes szembesülést. Arcából azt olvashatjuk ki, 
hogy mit jelent kiszolgáltatottan, az ellenállástól megfosztottan szembenézni 
a halállal; mit jelent áldozatként eltűrni, hogy kiontják élő testéből a vért. Vé-
gül ez nem következik be, de Izsák, mire az oltárra kerül, ezt pontosan megérti. 
 

 
 

A kompozíció feszültségét növeli a másik két szereplő, az angyal és a kos 
intenzív jelenléte. Zseniális szerkezeti megoldást alkalmaz Caravaggio, amikor 
a négy szereplőt (balról jobbra haladva) „összeköti”: a csupasz vállú angyal 
jobb kezével lefogja Ábrahám bal kezét; Ábrahám a másik kezével Izsák nyakát 
nyomja lefelé; Izsák feje majdnem hozzáér a koshoz: egyrészt az állat nyaká-
nak íve a fej ívét követi, másrészt a göndör hajfürtök az állat gyapját idézik 
meg. Az áldozati kos feje Izsák fölé magasodik, mintha ezzel meg akarná vé-
deni a fiút, saját magát tartva a kés alá. Ettől az odaadástól, az áldozat önkéntes 
vállalásától felszentelt állattá változik – amiként majd Jézus Krisztus is (bár 
tudjuk, hogy számára is elérkezett a kétségbeesés pillanata).  

A balról jobbra tartó mozgás, amelyet a kompozíció dinamikája teremt 
meg, még hangsúlyosabbá válik az angyal bal kezének mozdulatától: kézfejé-
ből kimered mutatóujja, amellyel a kosra mutat. Ez a kézmozdulat Michel-
angelo Ádám teremtése című alkotását idézi meg, pontosabban az azon lát-
ható Isten-alak kézfejét. A Sixtus-kápolna freskóján lévő mozdulat az emberre 
mutat, itt az áldozati bárányra. Balról jobbra „olvasva” a képet az áldozati 
hierarchia rendjét látjuk kibontakozni: bal oldalon lebeg – ég és föld között – 
az angyal, aki a transzcendentális hatalom képviselője. Mellette – ezáltal a 
földi létezők között legmagasabb szinten – áll Ábrahám, aki felhatalmazást 
kapott Istentől arra, hogy végrehajtsa a rituális gyilkosságot, így bizonyítva a 
hozzá való közelségét, s nyerve el áldott állapotát. Ábrahám mellett – általa 



 

 195

legyűrve, alája rendelve – az áldozatnak szánt Izsák, akinek tekintetében a 
kiszolgáltatottság rettenetét látjuk. Izsák mellett – az emberi világ alá ren-
delve, legalul – egy „természeti létező”, a bozótban szarvánál fogva fennakadt 
kos, akinek végül valóban vérét veszik.  

A kos „arcán” nincs rettenet, ha volna se ismernénk fel, mert arcot és 
tekintetet nem tulajdonítunk neki,12 az állat pillantásában kifejezéstelenség 
tükröződik. Az állatot azért is gondoljuk feláldozhatónak, mert sem kézzel, 
sem arccal nem rendelkezik, legalábbis az antropomorf szemlélet révén ezen 
értékektől megfosztottuk – az ember által legyűrt, megkötözött állat már nem 
tiltakozik. Caravaggio festménye zseniálisan mutatja fel az áldozat ellenállá-
sát. Izsák a maga emberi tekintetével (melyet össze lehet mérni a kifejezés-
telenül maga elé bámuló kos „tekintetével”) és a szájából feltörő kiáltással 
minden áldozat helyett „beszél”, kifejezésre juttatva az állat – nem létező – 
arcán láthatatlanná váló ellenállást. Megérteti velünk, mit jelent alárendelten, 
némán szenvedni, s egyúttal felhívást fogalmaz meg az áldozati hierarchia 
dekonstruktív felszámolására. 

Egyedül Caravaggiónál láthatjuk a kétségbeesett ember felkiáltást, más 
művészi megközelítésnél többnyire a szelídség, a megadás, az elfogadás domi-
nál. Izsák (legalábbis látszólag) az események passzív elszenvedője, éppen úgy, 
mint az áldozati állatok. Ézsaiásnál olvashatjuk: „Amikor kínozták, alázatos 
maradt, száját sem nyitotta ki. Mint a bárány, ha vágóhídra viszik […]”. 
(Ézsaiás 53,7) A vágóhídra küldött állattól is azt várjuk, amit Jézus Krisztustól, 
hogy némán tűrje a szenvedést. Csakhogy a Megváltó, Máté evangéliumának 
tanúsítása szerint, közvetlenül a halál pillanata előtt, amikor a legmélyebb 
kétségbeesés ereszkedik rá, mégsem tud néma maradni, felkiált: „Én Istenem, 
én Istenem, miért hagytál el engem?” (Máté 27,46) Krisztus kiáltását is magá-
ban foglalja Caravaggio Izsák-ábrázolása, mely egyértelműen a megváltás 
próféciájának előképe is. Az arcával felénk forduló Izsák minden áldozat 
kiáltását hallatja, amikor üvöltésre nyitja száját. S közben szuggesztív módon 
„kinéz a képből”, tekintete éppen a mi tekintetünkbe fúródik, megszólít 
minket, könyörög nekünk. Apját nem tudja leállítani, nem csak azért nem, 
mert apja nem látja az ő kétségbeesett tekintetét, hanem mert nem is akarja. 
Nekünk, az áldozati szenvedést vele együtt – esztétikailag – átélő nézőknek 
azonban könyörög, hogy ne hajtsuk végre a feláldozás rettenetes, agresszív 
cselekedetét, a vérontást. A párhuzam közte és Krisztus között ugyanakkor azt 

 
12 Lásd erről szóló esszémet: THE UNREASONABLE ANIMAL. What makes the animal 

more than man? In. Performa/12. http://performativitas.hu/the_unreasonable_ 
animal#epubcfi(/6/2[x006_Szeplaky_The_Unreasonable_Animal]!4[x006_Sze
plaky_The_Unreasonable_Animal]/2/2[_idContainer000]/4/1:0) 



 

 196

az értelmezést is megengedi, hogy szintén önkéntes áldozathozatalról beszél-
jünk, annak ellenére, hogy a megkötözés – ezáltal az erőszaktétel és az ellen-
állástól való megfosztás – megtörtént.  

Több párhuzamot is felmutathatnánk Izsák és Krisztus között, de csak a 
legfontosabbat említem: az életkorukat. Mint tudjuk, Krisztust harminchárom 
évesen feszítették meg. Arról nincs pontos leírás, hogy Izsák hány éves volt, 
amikor ez a történet játszódik, de a bibliakutatók szerint húsz és harminchét 
év között lehetett, azaz korántsem olyan fiatal gyermek, mint amilyennek a 
képzőművészeti alkotások ábrázolják. Caravaggio ezt a bizonytalanságot, avagy 
kettősséget fenntartja: arányaiban kisebb testet láttat az apáénál, de az arc 
már mély árkokkal szabdalt, amitől korosabbnak, de legalábbis koravénnek 
hat. A rabbinikus irodalom szerint Izsák negyven éves korában megvakult, 
amikor a feláldozásánál ott lévő angyalok könnyei a szemébe hullottak. Izsák 
hasonló korban volt tehát, mint Krisztus. Szigorú értelemben nem volt első-
szülött egyikőjük sem, hiszen Ádámot, az első embert is tekinthetjük Isten 
fiának, amiképpen Ábrahámnak is volt már egy gyermeke, Ismael, csak éppen 
nem a feleségétől, hanem a szolgáló Hágártól, akit aztán Sára (anyjával együtt) 
elüldözött a háztól,13 azért, hogy minden örökség Izsákra, mint egyetlen gyer-
mekre szálljon. Ha Izsák valóban középkorú volt, akkor nyilvánvalóan bármikor 
kiszabadulhatott volna, megállíthatta volna az aggastyánkorban lévő Ábrahá-
mot, akinél lényegesen erősebb kellett, hogy legyen. Azaz Caravaggio Izsákja 
nem gyenge kisfiú, mégis hagyja magát: engedelmeskedik az apjának, aláveti 
magát az akaratának és így a felsőbb, transzcendentális hatalom parancsának, 
ezáltal fenntartja, legitimálja az áldozati hierarchiát, melynek része az is, hogy 
az áldozat önként megy a halálba. Izsák engedelmességét bizonyítja a későbbi 
sorsa: Isten nem tagadta meg őt, nem tette átkozottá. Ellenkezőleg, megjelent 
neki és megerősítette vele az Ábrahámmal kötött szövetséget, azt ígérte, hogy 
Izsák utódai olyan számosak lesznek, mint az ég csillagai, és a föld minden 
nemzete az ő magvában fog megáldatni (1Mózes 26,1-6). Izsák valóban áldottá 
vált: Kánaán földjén maradva egyre csak gyarapodott és hosszú életet megélt. 

Ám Caravaggio festményén ez az apjának magát alárendelő fiú többet tesz 
az engedelmességnél. Tekintetével megsebez minket, könyörgést kifejező üvöl-
tésével megfogalmazza az áldozati hierarchiát tagadó felszólítást: „Ne ismételd 
meg az áldozati tettet! Tagadd meg az áldozatiság rendjét!” Mint tudjuk, egy 
ezredévvel később Isten egyszülött Fiát feláldozza az emberiségért. Krisztus is 
felkiált, akárcsak Izsák, ő is számot ad kiáltásával a rettegésről, de ő ezt a de-
konstruktív mozdulatot, a tagadást nem hajtja végre: egy pillanatig tartó kétség-
beesése után önként vállalja a halált. A keresztény narratíva szerint Krisztus 

 
13 Az iszlám eredettörténet szerint Ismael volt az eredeti, megmentett áldozat, nem pedig 

Izsák. 



 

 197

önkéntes halála után már nincs szükség többé az áldozati rítusra. A véráldo-
zatot felváltja az eucharisztia, ami azt az egyházi áldozati szertartást hívja élet-
re, melyen a hívek a Krisztus testévé átlényegült kenyeret veszik magukhoz. 

Valóban így van ez? Valóban nem ismétlődik meg a véráldozat soha többé? 
Nem éppen az adja az antropocentrikus civilizáció alapját, hogy az Istenhez 
magát közel állónak vélő ember legyűri, kihasználja, elpusztítja a gyengét, a 
feláldozhatót? De ki válik gyengévé és feláldozhatóvá? És ki válik hatalmassá, 
erőssé? És miért kell ennek a rendnek megváltoztathatatlanul fennmaradnia? 

5. MIT JELENT AZ ÁLDOZAT? 

Izsákot mindhárom műalkotás kiszolgáltatottnak láttatja. Az áldozat 
mindig ugyanazt ismétli: a legyőzött, egyúttal megadó testtartást. A magán 
kívüli üvöltés pedig, amit az áldozat hallat, nemhogy megállítja, hanem inkább 
megerősíti a fölötte hatalmat gyakorló áldozathozó szellemi és fizikai erejét, 
hiszen ebből nyer bizonyosságot afelől, hogy tettével valóban a legbecsesebbet, 
a legtöbbet veszi el valakitől, s ezáltal – az áldozathozatal természete szerint – 
önmagától is. Minél rémültebb az üvöltés, minél nagyobb a feláldozandó 
létező kiszolgáltatottsága, annál becsesebb az áldozat.  

„Ártatlan, mint a ma született bárány” – így szól a mondás. De nemcsak 
ártatlanságról vagy tudatlanságról van szó, hanem arról is, hogy a ma született 
bárány nem fejt ki ellenállást. Nem rúgkapál, nem harap, mint a felnőtt juhok 
vagy kosok, hanem teljes elfogadással rábízza magát az élete ellen irányuló 
akaratra. Ezért oly könnyen feláldozható. Van-e elfogadóbb magatartás és 
kiszolgáltatottabb helyzet, mint az embergyermeké, aki saját apjában bízva, 
engedelmesen odatarja magát a kés alá? Valójában minden gyermekben ott 
van az apával szembeni engedelmesség, mindannyian Izsákként kezdjük. 
Áldozati kultúránk társadalmi rendjében a gyermek mindig alárendelt és a 
racionalitástól, az ágenciától, a döntésképességtől, a fizikai erőtől megfosztott 
létező, mindattól tehát, amivel az apa rendelkezik, illetve amit a gyermek 
szemében megtestesít. Ennek másik oldala az apával/Atyával szembeni láza-
dás, azaz az Oidipusz-komplexus, amelynek elméletét Freud és Lacan fogal-
mazta meg, eredeti mintázata pedig a görög mitológiában és irodalomban 
lelhető fel.  

Az áldozati rítus fizikai erőszak kifejtése révén megy végbe. Ám a fizikai 
erőszak révén meghozott áldozatban nem a gyilkosság a hangsúlyos. Magunk 
elé idézhetjük Káin és Ábel, az átkozott és az áldott fiú történetét: Ábel vér-
áldozata tetszett Istennek, Káin terményáldozata nem. Káin nem kapott ál-
dást, ezért megismételte Ábel Istennek tetsző tettét, ám azt Isten ellenében 
tette: vért ontott, testvére vérét. Tettét azért nem tekinthetjük áldozatnak, mert 
nem engesztelésül vagy alázatból cselekedett, hanem átkozottként, haragtól 



 

 198

vezérelve; vérontása nem más, mint indulatból elkövetett gyilkosság. A gyil-
kosság – szemlátomást – nem azonos az áldozati cselekedettel; az áldozatban 
ugyanis kifejeződik az Istennek való alárendeltség elfogadása, s az iránta érzett 
hála. De vajon ki igazolja, hogy valóban Isten szólít-e (ez Kant nagy kérdése), 
hogy Isten van-e jelen legitimációs erőként? 

Az áldozat többjelentésű szó. Igeként jelenti az áldozathozatal tettét, 
főnévként azt a létezőt, akit, vagy amit feláldoznak. E két jelentés egyszerre 
valósul meg, ugyanazon áldozati tettben: egyik oldalon az áldozathozó, másik 
oldalon az áldozat részéről. A jelentésbeli különbséget meg tudjuk vizsgálni 
választott bibliai narratívánkon keresztül, azáltal, hogy rámutatunk az áldozat-
hozatal két szereplőjének rettegése közötti különbségre. Milyen az a rettegés, 
amely Izsák tekintetében fejeződik ki? Nyilvánvaló, hogy nem azonos Ábra-
hám rettegésével, amely a morál perspektívájában az elkövetendő bűn; a vallás 
és a humanizmus perspektívájában pedig az emberi létező (a fiú) iránt érzett, 
felebaráti szeretet törvényének, illetve az élet szentségének megsértése miatt 
támad fel. Ábrahám azért retteg, mert határátlépést hajt végre, törvényt sért. 
Izsák rettegése egészen másból fakad, inkább reszketésnek nevezhetnénk. 
Azért reszket, mert a testét megkötözték, máglyára tették, vérét akarják venni, 
s elégetni – ráadásul mindezt saját apja teszi vele. Azért üvölt, mert már tudja, 
egyfelől zsigereiben érzi, másfelől racionálisan is felfogja, hogy mit jelent 
áldozatnak lenni. Amit Ábrahám nem érthet, hiszen ő közel áll Istenhez, 
közelebb, mint Izsák, aki eleve alárendelt pozícióban van, mindenekelőtt 
éppen neki, az apjának alárendelve.  

Krisztus tekintetében is láthatjuk a rémületet – egyetlen pillanatig, addig, 
ameddig úgy érzi, hogy Atyja elhagyta őt. Akkor ő is felkiált. De hosszan és 
kétségbeesetten nem üvölt, üvöltésével nem tiltakozik, hanem megadón tűri a 
szenvedést, vele együtt elfogadja a legfőbb hatalomnak, az Atyjának való alá-
rendeltségét. Ez a szenvedésbe fojtott elfogadás nemcsak Izsák, hanem Ábra-
hám megadó gesztusával is azonos. Valójában minden ember – áldozat; min-
denki elfogad valamit a transzcendens hatalomtól, az ember mindig e viszony 
függvényében létezik és foglalja el a társadalomban betöltött szerepét – csak 
éppen nem azonos a szenvedés és a lemondás mértéke. Igen, az áldozati rítus 
másik szereplőjének, Ábrahámnak a rettegése is szenvedés, ám az nem testi-
fizikai, hanem szellemi-lelki síkon értelmezhető. Ez az áldozati hierarchia leg-
felső foka: az ember elfogadja, hogy egy fölötte álló hatalom rendelkezik vele 
– ilyenkor szellemi-spirituális alárendeltségről beszélhetünk. Az áldozati 
hierarchia alsó fokán azok állnak, akiknek vérük kiontatik, ami testi aláren-
deltségük kényszerű vagy éppen önként vállalt elfogadását jelenti. A hierar-
chia még alsóbb fokán álló áldozatot nem csak megkötözik, miáltal kiszolgál-
tatottá válik, hanem már nem is tudja az áldozati pozíciót a nálánál is alacso-
nyabban elhelyezkedő létezők felé közvetíteni, sem továbbadni: nincs arca, 
nincs tekintete, nem tud kiáltani. E hierarchia alapját, nullpontját pedig az az 



 

 199

áldozat adja, akinek immár azért nem áll módjában a másik vérét ontani, mert 
saját vérével, húsával, utolsó leheletével áldozattá vált – megsemmisült.  

Caravaggio Izsák-jának üvöltésében egy olyan tiltás fejeződik ki, mely a 
„Ne ölj!” imperatívuszát ismétli, egyúttal ironikus módon meg is kérdőjelezi 
azt: „Ne ölj – azaz ne áldozz!” Hiszen a transzcendentális hatalom által legiti-
mált struktúrában ölni (legfőképpen embert, felebarátot ölni) nem szabad – 
ugyanakkor áldozni lehet! Ismeretes Lévinas felelősségetikai teóriája, amely-
ben azért nem ölhetem meg a Másikat, mert arccal rendelkezik, mert felém 
forduló, szentséget sugárzó arca és tekintete Isten jelenlétét közvetíti, s a „Ne 
ölj!” imperatívuszát hordozza magában.14 De az már ebben a vallási alapokon 
álló etikában sem könnyen eldönthető, hogy kinek tulajdonítunk arcot. Nyíl-
vánvalóan annak, aki számára létezik Isten, aki hisz benne, alárendelte magát 
neki, ily módon része az áldozati hierarchiának; az állatnak például nincs arca. 
Így marad az áldozati hierarchia Lévinasnál is az, ami: a gyengébb feláldo-
zására épülő rendszer, melyben ölni ugyan nem szabad, ám abban a kivételes 
esetben mégis, amelyet Isten szent, áldozati cselekedetként legitimál. 

Az Izsák tekintetében kifejeződő tiltás nem az áldozati tettet elkövetőknek 
szól tehát, hanem kizárólag az áldozatoknak: ők azok, akik már nem ismétel-
hetik meg a gyilkos tettet, mert már vérüket vették, elégették, elfogyasztották 
őket, s így sem szellemi, sem fizikai hatalommal nem rendelkeznek. Kihullot-
tak a rendszerből, habár szüntelenül újraképződnek, mert a gépezet működik 
tovább. Izsák könyörgő tekintete belekezdett e gépezet megállításába, de 
megsemmisíteni nem tudja: azokat állítja meg, akik semmit sem tehetnek. 

A legitimációt a gyengébb magunk alá gyűréséhez a szakrális struktúra 
nyújtja, amelyet a magunk felett elismert transzcendens hatalomhoz való 
viszony, a közelség és a távolság mértéke, az áldozó és a feláldozott közötti 
skálán elfoglalt státusz határoz meg – a kiontott vérhez kapcsolódó aktív vagy 
passzív tettnek megfelelően. A vérontó az élet feletti hatalomból részesül, ami-
kor gyilkossá válik; távolról sem képmási mivoltával (hiszen a feláldozott em-
berek is Isten ábrázatát hordozzák magukon) lesz hasonlatossá ahhoz a rette-
netes Istenhez, aki az élettel rendelkezik, hanem gyilkos tettével. Az áldozat-
hozó a leghatalmasabb mozdulatot teszi meg: rendelkezik az életről, amire 
pedig csak egy Isten lehet képes. Georges Bataille mutatott rá arra, a bűnelkö-
vetésben megnyilvánuló transzgressziót elemezve, hogy a gyilkosság agresszív 
aktusában a kéjhez hasonló szenvedélyesség nyilvánul meg: a gyilkosság 
aktusa a tudat világosságával szembeállított éjszakába vezet, lehetőséget adva 
az őrjöngésre és a megfékezhetetlenségre.15  A bűnelkövető megszabadulva 
korlátaitól a végtelenség tapasztalatát éli át, valami olyasmit, ami kiszabadítja 

 
14 Lásd: E. Lévinas: Teljesség és végtelen. Ford. Tarnay László. Jelenkor, Pécs, 1999. 
15 Vö. Bataille Sade című tanulmányában ír a határátlépés tapasztalatáról a Szodoma 

százhúsz napja című regényt elemezve. vö. Georges Bataille: Sade Ford. Kálai 
Sándor. Vulgo, 1999. 1. 168-169. 



 

 200

véges létezéséből, ami valóban a végtelen Istenhez teszi hasonlatossá, különö-
sen, amikor egy hozzá hasonlót, egy másik embert pusztít el, aki számára nem 
puszta alárendelt létező, nem puszta tárgy. Az igazi diadalt a „hozzánk hasonló 
elpusztítása jelenti, amikor is a hozzánk hasonló határát tagadjuk, csak egy 
hozzánk hasonló tűnik el a halálban”.16 

Az áldozati rítus szakrális cselekedetében szükségszerűen ott van a transz-
gresszió, hiszen bármilyen legitimációs erőként tekintenek is az elkövetők az 
Istenhez való közelségre, mely éppenséggel célja a tettnek, bármilyen megerő-
sítést biztosítson is a szakrális kontextus – a gyilkosság mindenképpen 
határátlépést jelent, az élet erőszakos elvételéhez agresszióra, őrületre, a 
másik létező ellenében elkövetett önfelszabadításra van szükség. Az áldozati 
hierarchiát a vér kiontása révén felszabaduló „numinózus energia” legitimálja, 
s tartja fenn – nem pedig valamilyen szelíd Isten-félelem és alázat. 

Ábrahám, az öreg aggastyán felnőtt fia kezeinek és lábainak összekötö-
zéséhez a megszállottságból, a szent őrületből fakadó energiát használja. Ez az 
a többlet, amelyre a hatalom megszerzéséhez szüksége van. A bibliai elbeszélés 
interpretátorainak (mind vallási, mind morális perspektívában feltett) kérdé-
se a körül forog, hogy Isten miképpen van jelen a történetben; ennek megfele-
lően értelmezik Ábrahámot a hit lovagjaként vagy a Sátán által megszállt 
gyilkosként. Emiatt kevésbé figyelnek a leglényegesebb mozzanatra (pedig ez 
minden perspektívában meghatározó), arra, hogy Ábrahám határátlépő, s 
hogy Izsák megkötözése transzgresszív cselekedet. Ábrahám ezt azért hajtja 
végre, mert a profán világból át kíván lépni a transzcendencia szférájába, hogy 
Istenhez, a legfőbb hatalomhoz közelebb kerüljön, s hogy a hatalomból ezáltal 
ő maga is részesüljön. A hit lovagjának példája azt erősíti meg tehát, hogy a 
hatalom megszerzéséhez nemcsak a numinózus17  energiájára van szükség, 
hanem agresszióra is. Az agresszió kifejtése nem feltétlenül jelent tényleges 
vérontást, de még akár a megkötözés gesztusát sem, megtörténhet szimboli-
kusan is. Társadalmi gyakorlatainkban éppenséggel ez a szimbolikus áldozat-
hozatal működik, mint egy gépezet, megállíthatatlanul. 

 

 
16 Bataille: I.m. 169. 
17 Rudolf Otto numinosusnak a „szent megnyilatkozása” köré csoportosuló jelenségeket 

és élményeket nevezi, melyek radikálisan eltérnek a profán világban való létezés 
módozataitól. De ide sorolja a vallásos tapasztalásban megnyilvánuló félelmet és 
tiszteletet is, amelyek a mysterium tremendummal mint megnyomorító túlerővel 
szembeni rémületérzés kifejeződései. Lásd: Rudolf Otto: A szent. Ford. Bendl Júlia. 
Osiris, Budapest, 2001. 



 

 201

 

KONZISZTENCIA VERSUS APORIA 
HELLER ÁGNES ÉS JACQUES DERRIDA  

A FELELŐSSÉGRŐL 

VALASTYÁN TAMÁS 

THESEUS HAJÓJA 

eltehetően nem tévedünk nagyon nagyot, ha mind Heller Ágnes, mind 
Jacques Derrida filozófiáját olyannak látjuk, mint a mitológiai hős, 
Theseus hajóját. Theseus hajójának szinte az összes alkatrészét kicse-

rélték, mégis összességében egy hajó maradt, amit a mítosz hősének tulajdo-
nítottak.1 Nyilván az idők folyamán Heller és Derrida is sok mindent másképp 
gondoltak, sok szempontból alakították tovább, változtatták meg a korábbi 
elgondolásaikat, a saját filozófiájukhoz való hozzáállás is módosult. Mégis, 
ezennel azt szeretném állítani nyomatékosan, hogy mind Hellernél, mind 
Derridánál az a mozzanat, amelytől a gondolkodásuk armatúrája, állaga végig 
sajátosan felismerhető marad, amely révén konstituálódik náluk a gondolat, 
tehát amitől quasi beazonosíthatóvá lesz a helleri és a derridai filozofikum, az 
a felelősséghez való viszonyukban keresendő, pontosabban abban, ahogyan a 
felelősségről gondolkoznak. Ha ezt előzetesen meg kellene határozni, akkor 
azt bocsátanám előre, hogy Hellernél mindig valamiféle konzisztencia formá-
jában jelentkezik a felelősség problémája, míg Derridánál aporetikus alakza-
tokban látjuk munkálni minduntalan. Heller esetében egy kognitív-identikus 
konstrukció lesz az a keret, amelyben a felelősségre rákérdez, és ehhez a kon-
strukcióhoz is felelősen viszonyul, míg Derrida egy differenciális-performatív 
mozgásrendben gondolja el a felelősség fogalmát és életreferenciáját, illetve 
ennek a disszeminatív vagy dekonstruktív mozgásformának az életben tartá-
sát, mindújra releváns megelevenítését tartja felelős gondolkodói feladatának. 
Heller Ágnesnél a felelősség problémája, még ha a személyiség kontextusában 
vetődik is fel, mindig megtalálja és fenntartja a vonatkoztatási pontot az uni-
verzalisztikussal, ha tetszik, mindig hidat épít a planetáris felé, Derridánál 
ezzel szemben, még ha felmerül is minduntalan a másik, a közös tér fenomén-
ja, hangsúlyosan, mondhatni, ipszeitív módon egyéni, személyes marad. 

 
1  A metaforához vö. Heller Ágnes: Életképes-e a modernitás? (Előszó) Latin Betűk, 

Debrecen, 1997. 7-11., 11.  

F



 

 202

Hogy a felelősség fogalma és problémája milyen kardinális szerepet játszik 
Heller Ágnesnél, azt jól mutatja, hogy Személyiségetikájának Bevezetésében 
már-már odáig megy, hogy a személyiség etikai konstitúciói közül a felelős-
séget tartja a legfontosabbnak. Legalábbis eljátszik azzal a gondolattal, hogy 
egy lehetséges személyiségetika legfőbb konstituáló mozzanata a felelősség. 
Ezt a lehetőséget végül is elveti, de éppen ennek apropóján száll vitába Derrida 
koncepciójával, akit szerinte „csakis a felelősséget vállaló egyes ember” érde-
kel, nem törődvén azzal a társadalmi, normatív, elvi konstellációval, amelybe 
ez az egyes ember szükségképpen beágyazódik. Hellert ugyanakkor éppen 
ezek a konstellatív momentumok érdeklik, azon praktikus elvek és normák 
rendszere, amelyek révén az ember mint személyiség végrehajthatja önnön 
alapvető ugrását, azaz önmagának mint tisztességes személynek a választását, 
anélkül, hogy ez mások sérelmére történjék. Mindehhez persze Hellernek egy 
éles paradoxonra kell reflektálnia folyamatosan, ami pedig nem más, mint 
hogy a személyiségetika „olyan etika, amelyből hiányoznak a normák, a szabá-
lyok, az eszmények, s minden olyasmi, ami a személyhez képest »külsőd-
leges«, vagy az marad”.2 Nos, Hellernél a személyiségetika norma-nélkülisége, 
hiszen az egyedi személy etikájáról van szó, egyszersmind minduntalan 
ráutaltsága a normák rendszerére, hiszen ettől lehet voltaképpen etika, végül 
is egy kognitíven-identifikusan uralt konstrukcióban formálódik ki.  

Derridánál mindezzel szemben a felelősség problémája kevésbé etikai 
mozzanatként, mint sokkal inkább egy topológiai mozgalmasság aktiváló 
elveként konfigurálódik, ami persze egyáltalán nem jelenti azt, hogy ennek a 
mozgás- vagy játéktérnek ne lennének etikai konzekvenciái.3 Ezt a topológiai 
dinamikus erőt sokszor meghatározza Derrida, A szellemről című, Heidegger 
és a kérdés alcímmel írt szövegben pl. a nyelvben eseményként megtörténő 
beszélgetés mintájára beszél a felelősség topológiájáról. Azt mondja Heidegger 
és Trakl, a gondolkodó és a költő Gesprächjéről írván, ami – fűzi bele 
mondandójába a filozófus –  

nem beszélgetést jelent, mint néha fordítják, nem is dialógust, 
eszmecserét, megvitatást, s még kevésbé kommunikációt. A két 
beszélő beszéde, a nyelv, amely kettejük között beszél, egy tör-
vényt, egy mintát, egy birodalmat, egy műfajt követve válik szét és 

 
2 Heller Ágnes: Személyiségetika. (Bevezetés) Ford. Módos Magdolna. Osiris, Budapest, 

1999. 9-15. 11. 
3 Vö. Bagi Zsolt: Etika és irodalomelmélet. Jacques Derrida és az angolszász kritikai 

kultúrakutatás etikája. Alföld, 1998. 7. 82-96. 



 

 203

gyűlik egybe, amelyeket csak aszerint nevezhetünk el, ami itt ki-
mondásra kerül, e Gespräch nyelve vagy beszéde révén4 

– egyszóval Derrida azt mondja és írja a nyelvről a felelősség topológiáját meg-
előlegezve, hogy: „A nyelv a beszédben beszél. Önmagáról beszél itt, önmagához 
viszonyul, miközben elkülönböződik.”5 A felelősség tehát a nyelvben működő szét-
válás és egybegyűjtés mozgalmasságához hasonlatosan egyként színre viszi az 
identifikáció és az elkülönböződés mozzanatát. A felelősség topologikus rendje 
olyan, hogy oly módon jelenti be magát folyton, hogy egyszersmind el is törlődik.  

A TULAJDONÍTÁS KOGNITÍV AKTUSA 

Heller Ágnes gondolkodásának kulmináns pontja a felelősséghez való 
viszonya. Olyannyira, hogy éppen a felelősség gondolatával és vállalt maga-
tartásformájával magyarázza azt, hogy miért éppen az etika vált az ő saját 
filozófiájának a voltaképpeni keretévé.  

„Miért tértem mindig vissza mániákusan a morálfilozófiához, a 
történetfilozófiához? Miért akartam egy világot felépíteni? Azért, 
mert úgy éreztem, hogy kötelezettségeim vannak.  
Felelősséggel tartozom a halottaimnak.  
Felelősséggel tartozom azoknak, akik e modern világ áldozatai lettek. 
Elsősorban az Auschwitzban, de a Gulágban elpusztultaknak is.”6 

A morál- és történetfilozófiai érdekeltséget a személyes érintettség motiválja, 
és éppen ez ad Heller etikai gondolkodásának színezetet és súlyt. Mindazon-
által sohasem engedi, hogy ez a személyesség beszüremkedjen a gondolkodás 
általánosító fogalmi terébe és kikezdje annak kognitív alapjait. Éppen hogy 
ennek a legszemélyesebb érintettségnek, zsidó mivolta okán a genocídium 
borzalmaiba való bevonódásának a planetáris megértéssel és felelősséggel 
való összeszövődöttsége készteti arra, hogy a praxis terén olyat alkosson, 
amely mindenki számára releváns lehet.  

A hetvenes évek végén, nyolcvanas évek elején, mikor még a marxista 
praxisfilozófia keretein belül, bár már azokon egyre inkább kívülre tekintve 
műveli az etikát, Heller a következőket írja: 

 
4 Jacques Derrida: A szellemről. Heidegger és a kérdés. Ford. Angyalosi Gergely és 

Babarczy Eszter. Osiris, Budapest, 1995. 117-118. 
5 Derrida: A szellemről… 118. 
6 Heller Ágnes: Bicikliző majom. Élet- és korrajz. Kőbányai János interjúregénye. Múlt 

és Jövő, Budapest, 1999.2 369.  



 

 204 

Természetesen egy filozófiai etika sem láthatja el az egyént taná-
csokkal minden különleges szituációban, hogy ily módon megsza-
badítsa a megfontolás és választás felelősségétől. De az egyének 
számára a választás vezérfonalául szolgáló posztulátumok és er-
kölcsi alapelvek biztosítása olyan kötelezettség, amelyet egyetlen 
praxisfilozófia sem kerülhet meg. […] Az így megszerkesztett er-
kölcsi posztulátumoknak és alapelveknek minden emberi lényhez 
kell szólniuk e földön, bármilyen is a hagyományos élet-világ vagy 
a sajátos erkölcsi rendszerük. Ez olyan nehézségekkel jár, amely 
fel sem vetődött Marxban, aki csak a nyugati civilizáció jegyében 
gondolkodott.7  

S aztán a következő emfatikus sorokkal zárja a gondolatmenetét: „A marxista 
őseinktől örökölt üres lapokat jelentőségteljes szavakkal kell teleírni a 
planetáris felelősség mostani érájában.”8 A felelősség tehát jóllehet az egyéni 
cselekvés nyomán szökken szárba, de mindig közösségi, társadalmi, sőt 
planetáris kontextusban érvényes.  

A felelősség eme univerzalisztikus érvényének Hellernél pontosan megragad-
hatjuk a kognitív-identifikációs elvét: ez pedig nem más, mint a tulajdonítás 
aktusa. A kilencvenes évek elején, amikor belevág etikai filozófiai projektjének 
legfőbb tervezetébe, Az erkölcs elméletébe, akkor ezen tervezet első darabjában, 
az Általános etikában a felelősségről szóló fejezet azzal az erős tételmondattal 
kezdődik, hogy: „A cselekvő mindig felelős.”9 A cselekvés megtörténte olyannyira 
a világ részévé válik, hogy az immár kitörölhetetlen nyomot hagy rajta. Megfor-
díthatatlan eseményeket gerjeszt benne. „A megfordíthatót a cselekvés folyamata 
teszi megfordíthatatlanná. Mihelyt lezajlik a cselekedet, a világ részévé válik: 
vagy megerősíti mások cselekedeteit, vagy szembekerül velük.”10 Nos, ennek a 
világ egészét dinamikusan alakító aktivitásnak a legfőbb elve a tulajdonítás: 

Bár a „felelősség” fogalmának jelentése eltolódott a „rossz cseleke-
detért vállalt felelősség” irányába, a jó cselekedeteket éppúgy 
tulajdonítjuk a cselekvőknek, mint a károsakat. Valamely cseleke-
detet egy cselekvőnek tulajdonítani: ezt jelenti az, hogy valakit 
„felelősnek tekintünk”.11  

 
7  Heller Ágnes: A marxista etika öröksége napjainkban. Ford. Árokszállási Borza 

Gyöngyi. Létünk, 1983. 2. 6. 296-319. 314. 
8 Heller: A marxista etika… 316. 
9 Heller Ágnes: Általános etika. Ford. Berényi Gábor. Cserépfalvi, Budapest, 1994. 86. 
10 Uo.  
11 Heller: Általános etika. 87. (Kiemelés az eredetiben.) 



 

 205

Amit itt ki szeretnék emelni, az nem más, mint hogy a tulajdonítás aktusa 
Hellernél, legyen bár a felelősség retrospektív vagy előremutató, mindig 
kognitíve és identikusan uralt.  

Ily módon az etikai koncepció felelősségről megalkotott része szervesen 
illeszkedik Heller – ahogyan ő maga nevezi – „radikális” filozófiai program-
jába, amely voltaképpen nem mást jelent, mint hogy az igaz és a jó egységeként 
elgondolt Legyen szükségképpen fölé kell hogy rendelődjön a létnek. Így a 
filozófia Heller elgondolásában, ahogyan Vajda Mihály írja, „a lét megkérdő-
jelezése a legyen szempontjából”, ami azt is jelenti, hogy a helleri filozófiának 
„létre kell hoznia az igaz és a jó meglelt egységét megtestesítő racionális 
utópiát”. S hát valóban – írja Vajda –, „Heller írásainak ismerői tudják, hogy 
egész életműve nem más, mint e nagyszabású program megvalósítása: a 
radikális utópia monumentális építményének megalkotása”.12 Vajda szerint 
Heller a filozófia e racionalisztikus-utópikus koncepciójával egy ponton szük-
ségképpen kudarcot vall:  

Nem lehet ugyanis elrejteni azt a tényt, hogy e filozófiakoncepción 
belül nincs hely valódi pluralizmus számára, márpedig ez azt je-
lenti, hogy valódi tolerancia számára sincs. A végén tudniillik szük-
ségképpen az derül ki, hogy az egymással ütköző eszmék között 
csak egyetlenegy igaz eszme van.13 

Mindazonáltal Vajda szerint a helleri etikai koncepciónak kifejezetten a 
felelősség szempontjából történő elgondolásakor a probléma nem feltétlen a 
racionalitás oldaláról merül fel, hanem éppenséggel egyfajta túlfűtött szenve-
délyesség miatt, amely quasi ellehetetleníti megválaszolni azt a kérdést, hogy 
kinek is tartozunk felelősséggel. 

Legyen a személyiség akármilyen autonóm is, amíg véges ember, 
nem pedig halhatatlan isten, felelősséggel tartozik. A kérdés csak 
az, kinek. Csak önmagának? Ez nem lehet a világban lévő felelős-
ség forrása, önmagamnak csak akkor tartozhatom felelősséggel, 
ha ezt a felelősséget a valaki mással szembeni felelősség megala-
pozza. A solus ipse nem lehet felelős lény. Akkor kinek? Istennek? 
A másik embernek? Miféle Istennek? S melyik másik embernek?14 

 
12 Vajda Mihály: A filozófia szerelmese – Európa szerelmese. In. Uő.: Nem az örökké-

valóságnak. Filozófiai (láb)jegyzetek. Osiris, Budapest, 1996. 253-267. 254., 255.  
13 Vajda: i.m. 265. (Kiemelés az eredetiben – V. T.)  
14 Vajda Mihály: Töredékes kommentárok Heller Ágnes személyiségének etikájához. In. 

Uő.: Tükörben. Csokonai Kiadó, Debrecen, 2001. 38-52. 50.  



 

 206 

Vajda persze egyáltalán nem gondolja azt, hogy az etika keretén belül meg 
lehetne válaszolni ezt a kérdést, viszont Heller válaszával sem ért egyet: „Nincs 
olyan moralitás, egyetlenegy sem, amely ne ismerné el szenvedélyesen azt, hogy 
van valami (vagy valaki), ami (aki) minden egyes embernél magasabban áll.”15  

A FELELŐSSÉG KONTAMINATÍV TOPOLÓGIÁJA 

Ha a felelősséget kulmináns mozzanatnak tartjuk a helleri gondolkodáson 
belül, amely a filozófia sajátosságáról ad hírt valamiképp, akkor ezt ugyanígy, 
persze mindenképpen másként, elmondhatjuk Derrida egész gondolkodása 
esetében is. Mit jelent itt a másként? Mindenekelőtt azt jelenti, azt az inspi-
ratív elevenséget lendíti játékba, hogy fel kell forgatni a birtokviszony kauzális 
rendjét. A felelősség etikájában munkáló birtokviszonyról van szó. Itt egy 
kettős genitivusra bukkanunk, amelyet egyszerre kell értelmeznünk ahhoz, 
hogy közelebb férkőzhessünk a felelősség derridai fenoménjához. Merthogy a 
felelősségnek az etikája egyszerre jelenti azt, hogy a felelősség az etikához 
tartozik, illetve az etika a felelősséghez, valamint egyszersmind azt, hogy ép-
pen az etika lehetetleníti el, hogy tisztán lássunk felelősség dolgában. A fele-
lősség etikájában munkáló alá-fölé rendeltség szigorú kauzalitása megakadá-
lyozza, hogy szemügyre vegyük és megfontoljuk e szintagma értelmét együt-
tesen alkotó tagokat. Leglátványosabban a felelősség egyéni, különös mozza-
nata és az etika általános(ító) ereje feszül itt egymásnak, ami a megértés és az 
alkalmazás módozatait egyként legyengíti.  

Ha a felelősség etikája (és ehhez hasonló) szintagmák terepét elhagyjuk, 
akkor mindenekelőtt feladjuk a monologikus értelem- és jelentéstulajdonítás 
kognitív aktusát. Derrida éppen ezt teszi, amikor a felelősséget annak topolo-
gikus struktúrája felől gondolja és tervezi megközelíteni. A felelősség struk-
turalitása mindig már dekonstrukturalitás is, ezt Derrida többször többféle 
kontextusban bemutatja. Mint a bevezető megfontolások során idézett nyelv 
példája mutatja, ez a de-kon-strukturalitás egyszerre identifikálódik és diffe-
renciálódik, épül fel folyamatosan, és bomlik le, éri el önnön csúcsát és lendül 
túl önmagán. A szellemről című műben van egy hosszú lábjegyzet, amelyet 
Heidegger Zusage-fogalmának derridai olvasata tesz ki. A Zusage (szótári 
jelentéseiben ígéret, hozzájárulás, beleegyezés) egyszerre jelenti zálog adását 
és belenyugvást e szituációba. A zálog egy hiánymozzanat affirmálása, egyben 
e hiány megszüntetésére irányuló valós törekvés. A felelősség is ilyen zálog-
szerkezetű. Munkál benne egyfajta előzetesség, „valamiféle ígéret vagy 

 
15 Heller Személyiségetikáját idézi Vajda: Töredékes kommentárok… In. Uő.: Tükörben. 

50-51.  



 

 207

eredendő szövetség, amelybe valamiképpen bele kellett nyugodnunk, már 
igent kellett mondanunk, zálogot kellett adnunk, bármilyen negatív vagy 
problematikus is az erre következő diskurzus”.16 A felelősség (Verantwort-
lichkeit) maga mindaz, ami a szó előtti teljes affirmációt jelenti, ám az is, ami 
mindezen túllendít, miközben kinyilvánítja a megfelelés eseményét is. A 
Zusage példájában – ahogyan Derrida fogalmaz – „pontosan a felelősség 
eredetéről van szó”.17  

Derrida egy másik szövegében, Walter Benjamin híres Erőszak-tanulmá-
nyának dekonstruktív olvasása során expressis verbis ki is mondja, hogy akkor 
beszélhetünk egyáltalán a gondolkodás felelősségéről, ha felvállaljuk annak a 
merészségét, ha rászánjuk magunkat annak a mozgásnak a ritmusával tartani, 
ami a bizonyosságon túlra visz. Benjamin Az erőszak kritikájáról című szöve-
gének olvasásával a filozófus rá szeretne mutatni arra, 

amit, ha megengedik, egy olyan gondolkodás szívének vagy bátor-
ságának neveznék, amelyik tudatában van annak, hogy csak akkor 
van jogosság és igazságosság és felelősség, ha minden kockázatot 
felvállalunk és túlmerészkedünk a bizonyosságon, túl a jó lelki-
ismereten.18  

Az etikai, jogi, politikai, de a tudományos és a filozófiai tételezés rendje, az 
elvek és törvények adásának-adódásának mozgása az alapítás, a megőrzés és 
az ismétlés szekvenciáiból áll. Ezek viszonya határozza meg az adott diskurzus 
rendeződését. Ám a bizonyosságon túllendítő mozgás ritmusának szekvenció-
zus rendeződéseit jóval kevésbé a kognitívan uralt logikai, sokkal inkább a 
különbséget lehetővé tevő és teremtő kontaminatív viszonyok határozzák meg.  

Ezeket Derrida egészen pontosan „különbségtevő és különbségőrző alak-
keveredés”-nek nevezi, franciául „contamination différantielle”, azaz differan-
ciális kontamináció. Az ilyen mozgásformákban úgy képzelhetjük el a megőr-
ződő és eltűnő, önmagát folyton előzetesen bejelentő, egyszersmind eltörlő 
alakulást, hogy a folyamatot alkotó elemek, mozzanatok között a keveredés 
nem pusztán kölcsönös egymásra hatásuk révén jön létre, hanem legfőképp oly 
módon, hogy felüti a fejét közöttük egyfajta fertőzés (a kontamináció a másik 
jelentésében fertőzésre, szennyeződésre utal).19 Ez pedig a paradoxonoknak, 

 
16 Derrida: A szellemről… 132.  
17 Derrida: i.m. 135.  
18  Jacques Derrida: A törvény ereje: Az „autoritás misztikus alapja” (2. rész). Ford. 

Kicsák Lóránt. Vulgo, 2005. 3. 26-49. 44. 
19 Vö. Derrida: i.m. 34. 



 

 208 

aporiáknak kedvez elsősorban. 20  Mindez persze plasztikusan illeszkedik 
Derridának a hatvanas-hetvenes években kimunkálódó olvasási stratégiá-
jához, amely az esszenciális diskurzustípusoknak az egységes elviséget favori-
záló látásmódjához képest az ismétlés mozgását és a különbség elvét affir-
málja. Ez a gondolkodásnak és az értelmezésnek egy sajátos rendeződését viszi 
színre, amely során – ahogyan A filozófia margói című könyvben olvashatjuk – 
„a megnyilatkozást elevenné tevő intenció sohasem lesz áthatóan jelen ön-
maga és tartalma számára. Az intenciót a priori strukturáló iteráció belevisz 
egy lényegi felfeslést és hasadást”. 21  Ezek alapján azt állíthatjuk, hogy a 
brizúra, az ismétlődően történő különbség vagy a különbség alapján szerve-
ződő ismétlődés nem pusztán a szigorú értelemben vett nyelvi formák eseté-
ben releváns, hanem minden olyan struktúra magában foglalja, amelyben 
megnyilatkozásról, intencióról beszélhetünk. És az etikai kitüntetetten ilyen. 
Jonathan Culler éppen e szöveghelyre hivatkozva hangsúlyozza és élezi a 
strukturális intencionalitás quasi uralhatatlan jellegét, azaz – és nyugodtan 
fordítsuk a gondolatot a felelősség problémája felé – a szándéknak az erede-
téről és jelenlétéről levált jellegét, ily módon sokkal kevésbé lényegi intenciót, 
mint inkább posszibilis produktivitást magában foglaló erejét.  

Amikor egy megnyilatkozás implikációiról kérdeznek, szándé-
komba szinte rutinszerűen belefoglalok olyan implikációkat, me-
lyek korábban sosem jutottak eszembe. Szándékom azon további 
magyarázatok összessége, melyeket, ha rákérdeznek, bármely 
ponton adhatok, ennélfogva kevésbé eredet, mint produktum, 
kevésbé körülhatárolt tartalom, mint inkább […] diszkurzív 
lehetőségek nyitott készlete…22 

ÁBRAHÁM PÉLDÁJA 

Heller Ágnes és Jacques Derrida filozófiája, olvasási stratégiája lehetővé 
teszik, pontosabban segíthetnek abban, hogy az etikai gondolkodás művelői a 
21. század elején elkerüljenek két masszívnak tűnő rossz beidegződést, ve-
szélyes csapdát. Először is azt, hogy az etika valamiféle másodlagos, derivatív 
szerepet töltsön be a filozófia egészén belül, makacsul félreértve Friedrich 

 
20 Vö. Kicsák Lóránt: Hiperbolikus etika és felelősség. A dekonstrukció mint éthosz. In. 

Uő.: Aporiák próbatétele. Tanulmányok, esszék. L’Harmattan – Líceum, H. n., 
2015. 241-262. 

21 Jacques Derrida: Marges de la philosophie. Minuit, Paris, 389. Idézi Jonathan Culler: 
Dekonstrukció. Ford. Módos Magdolna. Osiris, Gond, Budapest, 1997. 179.  

22 Culler: Dekonstrukció. 180.  



 

 209

Nietzsche etikát illető averzióit. Másodszor pedig hogy az etika pusztán vala-
miféle elv-teremtés legyen, szkolion az emberi magatartás és viselkedés for-
málásához. Az első veszélyes alternatíva mögött olyan megfontolások húzód-
nak, mint pl. hogy a spekulatív ész mindig primátust élvez a gyakorlatival 
szemben, a második rossz beidegződés pedig se az elvek természetével, se az 
emberi attitűddel nem tud valójában mit kezdeni. Heller Ágnes ezért is törek-
szik mindvégig a praxis érvényének mind tisztább kijelölésére és megvaló-
sítására, Jacques Derrida pedig a filozófiai tradíció szövegeinek újra-olvasá-
sával, vagy még pontosabban az olvashatóság és olvashatatlanság együttes 
affirmálásával az etikai kérdések tematizálhatóságát helyezi radikálisan új 
megvilágításba.  

Mindazonáltal a két gondolkodó közötti különbség legalább annyira inspi-
ratív, vagy még inkább gyümölcsöző, mint a közöttük kirajzolódó lehetséges 
párhuzam. Heller bár súlyos és elemi kritikával illeti a spekulatív ész praktikus 
ész feletti eluralkodását, mint láthattuk, végső soron ő maga is fenntartja a 
kognitív-identikus struktúra konzisztenciáját, Derrida pedig a kontaminális 
differancia aporetikus működtetésével valamiképpen mégiscsak az etikai 
konstrukciók túlhaladását segíti elő. Ha egy konkrét példán szeretnénk bemu-
tatni a két filozófus etikai problematizálást illető gondolatai közötti különb-
séget, talán Ábrahám döntését és néma tettét, azaz a fia, Izsák Istennek való 
feláldozását, helyesebben ennek a „végtelen pillanatnak” a két gondolkodó 
általi értelmezését állíthatnánk fókuszba.  

Az ábrahámi áldozati elszánást érintő helleri értelmezés voltaképpen kö-
veti Søren Kierkegaard-t abban az éles elválasztó mozzanatban, ami az etikai 
és a vallási egzisztencia között tesz különbséget: „Az etika világában minden 
felelősség a mi kezünkben van. Nekünk kell választanunk a jó és rossz között, 
nekünk kell eldöntenünk, hogy igazunk van-e vagy nincsen igazunk. Az etikai 
magatartás birodalma így a bizonytalanság birodalma.”23 Ezzel szemben a val-
lási egzisztencia a bizonyosság birodalma, amennyiben itt „az egyed mintegy 
»kilép« az emberi nemből. Egyetlen viszonya marad: viszonya Istenhez. Miu-
tán ez nem az egyenlők viszonya, etikai normák nem szabályozhatják.” És 
ekkor utal Heller Ábrahám áldozati elszánására: „Ábrahám – az etikai törvé-
nyeivel mérve – közönséges gyilkos; a vallásos stádium törvényeivel mérve 
azonban »a hit lovagja«…”24 Mindenekelőtt azt kell látnunk, hogy a helleri 

 
23 Heller Ágnes: A szerencsétlen tudat fenomenológiája. In: Uő.: Portrévázlatok az etika 

történetéből. Gondolat, Budapest, 1976. 289-332. Újraközölve Søren Kierkegaard 
Vagy-vagyának Utószavaként: Søren Kierkegaard: Vagy-vagy. Ford. Dani 
Tivadar. Gondolat, Budapest, 1978. 1017-1079. 1072. (Kiemelés az eredetiben.) 

24 Heller: A szerencsétlen tudat… In. Kierkegaard: Vagy-vagy. 1075. 



 

 210

interpretációban azért szükséges az etikai és a vallási egzisztencia megkülön-
böztetése, hogy pontosabban vehessük szemügyre az etikai felelősség kog-
nitív-identikus struktúráját. Ezt abból láthatjuk elsősorban, hogy Heller ki-
üresíti a vallási szféra istenét, miáltal megfosztja titokteliségétől, így a titok és 
a felelősség teljesen eltávolodik egymástól, sőt, kizárja egymást. „Kierkegaard 
istene – az elrejtőzködő Isten – […] egyúttal az üres isten. Miután akarata, 
értelme titok a számunkra, nem ad kinyilatkoztatást, nem ad normákat a 
cselekvéshez.”25 Ez azért van így Hellernél, mert az abszolút rejtély vagy a rej-
tély abszolútja az ő értelmezésében a misztérium kiüresíthető zártsága, nem a 
secretum rögzíthetetlen, a másik felé mindig nyitott abszolút különös elválasz-
tottsága, egyben kiválasztódása. A felelősség a helleri értelmezésben nem 
burkolózhat titokzatos homályba, a tulajdonítás felelős kognitív gesztusát nem 
zavarhatja meg semmi (s ennyiben valóban az univerzális és esszenciális dis-
kurzustípus körébe tartozóként identifikálódik). 

Mindezzel éppen ellenkezőleg Derridánál a felelősség sui generis a titok-
hoz kötődik: „A kizárólagos felelősség mint áldozati felelősség gyakorlásának 
a lényege a titok.”26 Természetesen Derrida is látja a különbséget az etikai és a 
vallási között, ám ezt a differenciát nem rendeli alá az egyik vagy másik entitás 
identikus meghatározásának, hanem mintegy fenntartja, működteti azt. Oly-
annyira, hogy Derrida olvasatában JHWH nemhogy nem üres, hanem képes a 
következőképpen szólni Ábrahámhoz, amikor látja, hogy kész feláldozni 
Izsákot, amikor éppen elindul Ábrahám ölő mozdulata:  

most látom, hogy megértetted, mit jelent az egyetlen iránti fel-
tétlen kötelesség, amelyet tejesíteni kell akkor is, ha magyarázatot 
sem kérésre, sem önszántából nem ad rá; látom, hogy nemcsak 
gondolatban értetted meg, hanem, és ebben rejlik a felelősség, 
ugyanakkor cselekedtél is, kész voltál a gondolatot tettre váltani 
[…]: tehát már áttértél a cselekvésre, te vagy a feltétlen felelősség, 
megvolt benned a bátorság ahhoz, hogy gyilkosnak mutatkozz a 
világ, a tieid, a morál és a politika, az általános vagy a nembeli 
általánossága előtt. És még a reményről is lemondtál.27  

A titok, a rejtettség abban a legkevésbé sem esszenciális, sokkal inkább 
differanciális alakzatban performálódik, hogy Isten Ábrahámot megszólító 
hangja, gesztusa voltaképpen néma (de egyáltalán nem üres), John D. Caputo 
szép szavaival: „Isten kezében vagyunk és nem tudjuk, Isten mit akar, miben 

 
25 Heller: i.m. 1074. (Kiemelés az eredetiben – V. T.) 
26 Jacques Derrida: A halál adománya. Ford. Szabó László. Vulgo, 2000. 3-4-5. 144-160. 152.  
27 Derrida: i.m. 155. (Kiemelés az eredetiben.) 



 

 211

telik kedve, hiszen ez titok, mely csendbe burkolózik.”28 Az általános előtt a 
mindenkori másság, „az egészen más” egyediségének mutatkozni, nos, ez rej-
tettségre van ítélve, ez „az abszolút titokhoz visz közel”.29 És ha a másság és az 
egyediség a kötelesség és a felelősség fogalmai közé beszüremkednek, akkor az 
etikai fogalmainkat „a priori a paradoxon, a botrány és az aporia birodalmába 
utalják.”30 Az Istentől mint a legfőbb abszolút mástól jön az eredetét tekintve 
megnevezhetetlen s meghatározhatatlan hívás, aminek meg kell felelnünk, ám 
e hívás rejtélye nem a misztériumé, „hanem inkább a secretum értelmében 
vett rejtély. Az a véglegesen sohasem rögzíthető, sohasem megállapítható, hi-
szen újra meg újra megnyíló látóhatár, amelyet éppen a saját végességünkkel 
való szembenézés tár fel előttünk”.31 

 

 
28 John. D. Caputo: Pillanatok, titkok és szingularitások. Ford. Kalmár György és Simon 

Kata. Vulgo, 2000. 3-4-5. 161-180. 165. 
29 Derrida: i.m. 159.  
30 Derrida: i.m. 153. 
31 Angyalosi Gergely: A felelősség titka – a titok mint felelősség. In. Uő.: A költő hét 

bordája. Latin Betűk, Debrecen, 1996. 339-344. 344.  



 

 212

 

FELELŐSSÉG ÉS ARC NÉLKÜLI ETIKA* 

SCHMAL DÁNIEL  

z alábbi gondolatmenet olyan filozófiatörténeti tájékozódás eredmé-
nye, amely első látásra talán elhamarkodottan olvas egymásra két 
időben távol eső szöveget – egy kora újkori metafizikai és egy kortárs 

etikai probléma egy-egy dokumentumát. A távolság azonban korántsem olyan 
nagy, mint első látásra tűnik. Ha egyszerre szemléljük egy palimpszeszt alsó 
és felső rétegét, itt-ott azonos alakzatok tűnnek fel a szemünk előtt, amelyek 
egymásra vetülve kölcsönösen erősítik egymást, s olvashatóbbá teszik az írás 
egy-egy szakaszát. Persze azzal kapcsolatban, hogy a két szövegben ugyanazt 
jelentik-e az így felismert betűk, jogosan táplálhatunk kételyt. A jelen kí-
sérletben azonban ezt a kérdést nem vizsgálom: mindössze arra az izomorfiára 
szeretném ráirányítani a figyelmet, amely a leibnizi metafizika egy fejezete és 
a kortárs etikai gondolkodás egy időszerű problémája között vehető észre. 

I. A SORS ÉS A SZEMÉLYTELEN 

1. Az 1710-es Teodícea zárójelenete, amelyben az ifjú Sextus Tarquinius a 
delphoi jósdába látogat, hogy megtudakolja a sorsát, a leibnizi filozófia allego-
rikus összegzéseként olvasható.1 A történet szerint Apollón elárulja az ifjúnak: 
bűnös, nyomorult és szerencsétlen élet vár rá.2 A jóslat hallatán Sextus Tar-
quinius a jósistent vádolja, Apollón azonban elhárítja a felelősséget: ő nem 
teremti, ő csupán ismeri a jövőt, így nem felelős azért, ami történik – a jövő 
Juppiter kezében van. Sextus Tarquinius így folytatja: „Ó, szentséges Apollón, 
[...] honnan ered, hogy ilyen kegyetlen irányomban Jupiter, hogy ilyen 
szörnyű sorsot szán nekem...?”3 A történet folytatásában a jósisten Jupiterhez 

 
* A tanulmány megírását az NKFIH 123839 számú kutatási projektje támogatta. 

Köszönettel tartozom Bernáth Lászlónak a témával kapcsolatos tanácsaiért.  
1 III. 409-417. (356-362.) A fejezetekre utaló hivatkozás mellett zárójelben a következő 

kiadás oldalszámait adom meg Gottfried Wilhelm Leibniz: Essais de Théodicée sur 
la bonté de Dieu, la liberté de l’homme, et l’origine du mal. Szerk. J. Brunschwig. 
Paris, GF-Flammarion, 1969. A magyar idézetek Kaposi Dorottya kiadás előtt álló 
fordításának módosított változatai. 

2 A történet első fele (§§ 409-412) nem Leibniz saját leleménye, Lorenzo Valla De libero 
arbitrio dialogus című könyvéből származó fordítás. 

3  Théodicée III. 409. (357) Az ókori istenek természetesen az egy Isten metafizikai 
attribútumait személyesítik meg. 

A



 

 213

utasítja az ifjút, aki világossá teszi számára: a jövő ismerete nem determinálja 
az ember sorsát, Sextus szabadon más életet választhat magának, ehhez nem 
kell egyebet tennie, mint lemondania a Róma feletti uralomról. Ám Sextus ezt 
nem teszi meg: akaratával dönt, és szomorúan távozik, rálép arra az útra, 
amely Lucretia meggyalázásához és a királyság bukásához vezet Rómában. Az 
allegória azonban nem ér véget ezen a ponton.4  Pallasz Athéné egy papja, 
Theodórosz, kérdőre vonja az istennőt (az isteni bölcsességet), hogy miért 
adott az isten Sextusnak olyan akaratot, amellyel az előnyben részesíti a 
hatalmat a választás pillanatában. 
     Válasz helyett Pallasz Athéné bevezeti a főpapot a „sorsok palotájának” egy 
szobájába.5 A palota egyes szobái nem egyebek, mint a leibnizi filozófiából 
ismert lehetséges világok. Az egyik teremben – egy másik lehetséges világban 
– Theodor látja, amint egy lehetséges Sextus másként dönt: lemond a 
hatalomról, kertet vásárol Korinthoszban, megházasodik, boldog és erényes 
életet él. A főpap ebben a teremben e lehetséges Sextus „egész életét egyetlen 
szempillantás alatt átlátta, mint egy nagy színházi előadást”. 6  A történet 
drámai fordulatot vesz, amikor Theodor és kísérője feljutnak a palota legfelső 
emeletén az épület legmagasabb pontjára, a legtökéletesebb szobába, amely az 
aktuális világnak felel meg, ahol a valóságos eseményeket pillantják meg: 
 

     „Íme Sextus, olyan, amilyen, és olyan, amilyen valóságosan is 
lesz. Haragosan lép ki a szentélyből, megveti az istenek tanácsát. 
Látod, amint Rómába megy, mindent zűrzavarba taszít, barátja 
feleségét megerőszakolja. Ím, itt megy elkergetve apjával együtt, 
megverten, boldogtalanul.”7 

 

     „Íme itt megy...” E szavak zavarbaejtőek, mert a barokk teatralitás jegyében 
egyszerre két nézőpontot feltételeznek. Egyrészt utalnak Sextus saját néző-
pontjára, aki a sorsesemények alanya: „itt megy”, azaz éppen most kezdi meg 
ifjú életét, bűnt követ el, elveszti a trónt, s halad tovább a maga útján. Számára 
tehát nyitott jövő mindaz, amit mi Pallasz Athéné és a főpap társaságában mi 
magunk külső nézőpontból látunk leperegni. Mi tudjuk, hogy Sextus hová 
megy, mi vár rá, hogy miként taszít mindent zűrzavarba maga körül, hogyan 
erőszakolja meg Lucretiát, mert a sorsok palotájának legmagasabb termében 

 
4 Az ezután következő történetet Leibniz illeszti Valla munkájához, amellyel elégedetlen, 

mondván, hogy a dialógus „elítélni látszik a gondviselést Jupiter neve alatt, akit 
csaknem a bűn szerzőjévé tesz” Théodicée III. 413. (359). 

5 Théodicée III. 414. (360) 
6 Uo. III. 415. (361) 
7 Uo. III. 416. (362) 



 

 214 

mintegy színpadon látjuk, amint „megy elkergetve, apjával együtt, megverten, 
boldogtalanul”. 
 

2. E leibnizi történetben össze van foglalva a jövőbeli kontingens állítások 
igazságértékének Arisztotelész óta ismert talánya, a szabad akarat és az isteni 
előretudás logikai problémája és a lehetséges világok metafizikája, jelenleg 
azonban nem ezekre szeretnék fókuszálni, hanem az említett két nézőpontra, 
amely a leibnizi allegória szerint egyszerre van jelen. Amikor a főpap végigjárja 
a sorsok palotáját, mint néző akárki lehet, tehát lehetünk mi magunk is, akik 
a történetben hozzá és Pallasz Athénéhez csatlakozunk, de – az akárki nyilván-
való aleseteként – lehet akár maga Sextus Tarquinius is, aki ebben az esetben 
kívülről látja saját sorsát. Persze kétségtelen, hogy Sextusnak valójában épp-
oly kevéssé van valóságos hozzáférése ehhez a szinkron – az épp lepergő ese-
ményekkel egyidejű – isteni perspektívához, mint nekünk magunknak, vagy a 
leibnizi filozófia értelmében bármely véges monásznak. És mégis, a leibnizi 
allegória, azáltal, hogy a nézőt e mitologikus formában a kilátóhely magasába 
emeli, egy sor nyugtalanító filozófiai kérdés megfogalmazását teszi lehetővé az 
imént említett két perspektíva viszonyát illetően. Mert dacára annak, hogy az 
egyik – a külső, isteni nézőpont – számunkra hozzáférhetetlen, a legmélyebb 
értelemben közünk van hozzá, hiszen tudjuk, hogy ami most nyitott lehetőség-
ként áll előttünk, az hamarosan megváltozhatatlanul lezárt ténnyé válik, s 
ezért ha ez a két idősík olykor nyugtalanítóan egymásba csúszik a képzelet 
számára, a még nyitott és a már lezárt e fenyegető kontaminációjában az élet 
sorsszerűségét sejtjük meg. Végülis mi egyéb szólal meg a teodícea makacs 
kérdésében – miért és honnan van a rossz? –, mint az ember értetlensége, 
lázadása a sorsszerűséggel szemben? 
     A leibnizi allegóriában a palota szobái, mint láttuk, piramis alakban, töké-
letesség szerint vannak rendezve. A valós világot a hierarchia csúcsán az a tény 
választja ki, hogy ez az egyetlen szinguláris elem, amelynek – mint a piramis 
zárókövének – nincsen azonos szinten álló, hasonló tökéletességű párja;, ezért 
kerül ez kiválasztásra, hiszen minden más esetben csak a nyers önkény dönt-
hetne két vagy több egyformán tökéletes valóság között. Egy ilyen választásnak 
– leibnizi fogalmakkal élve – hiányozna az elégséges észszerű alapja (raison 
suffisante). A mi Sextus Tarquiniusunk tehát kizárólag annak a körülménynek 
köszönhetően fordul elő a valóságos világban, hogy történetesen az ő bűnös és 
szerencsétlen sorsa – amelyet mi is csak a posteriori, Titus Livius elbeszélé-
séből ismerünk – illeszkedik ennek a szingularitása által kitüntetett világnak 
az eseményei közé. Leibniz azonban ennél jóval többet kíván elmondani a 
történettel: azt a belátást is illusztrálni kívánja, hogy Sextus Tarquinius szaba-
don választott, s épp ez a szabad és minden külső determinizmustól mentes 



 

 215

választás tette őt azzá,8 aki – ezért került épp abba a szobába, amelyben a tör-
ténetét megelevenedni látjuk. Ha másként választott volna, egy másik szobá-
ban lenne, mint ahogyan valóságosan meg is találjuk egy másik szobában Sex-
tus egy hasonmását, aki a békés  életet választotta. A sorsok palotája – egyfajta 
logikai-metafizikai teljességként – minden Sextus Tarquinius minden lehetsé-
ges mását tartalmazza. Végül az a tény, hogy a mi Sextusunk a hierarchia 
csúcsán elhelyezkedő világban kap helyet – következésképpen létezni fog – 
olyan externális körülmények függvénye, amelyek kívül esnek Sextus szabad 
választásának a körén. Sextus a maga monadikus interioritásában valamikép-
pen reprezentálni fogja e világ minden más elemét, ám az a szükségszerűség, 
hogy cselekedeteinek egyre távolabbi konzekvenciái, amelyek a világ legtávo-
labbi sarkáig befolyásolják az univerzum eseményeit, más eseményekkel 
konjunkcióban történetesen a legtökéletesebb, tehát a létrehozandó világot 
alkotják, számára „metafizikai szerencse” vagy nyers tény. 
 

3. Sextus Tarquinius természetesen nem rendelkezik azzal az isteni nézőpont-
tal, ahonnan – mintegy kívülről – rá tudna tekinteni a sorsára, de tudhat e 
perspektíva létezéséről. Innen nézve az említett a kettősség Leibniz enigma-
tikus elbeszélésében nyugtalanítóvá válik, mert a saját életemmel kapcsolatos 
két nézőpont egyidejűségét állítja: miközben elhatározom magamat, s meg-
fontoltan vagy elhamarkodottan az észnek vagy a vágyaimnak engedek, azaz 
egyéni, szubjektív perspektívából cselekszem, ezzel egy időben, történik is 
velem mindez, s akár külső tanúja is lehetnék a szabad döntéseimnek, mint a 
Pallasz Athéné által kísért főpap. A leibnizi történet logikája szerint Sextus 
Tarquinius akár magát is láthatná: „Ím, itt megy elkergetve apjával együtt, 
megverten, boldogtalanul”. 
     Leibniz a szabadság – tehát a személyes létezésem számára legalapvetőbb 
képességem – leírásába egy merőben idegen pillantás lehetőségét is belecsem-
pészi. E történetben az a nyugtalanító, hogy miközben a cselekvő személy a 
nyitott jövő előtt állva felelős döntéseket hoz, s aktív szerepet játszik sorsa 
alakításában, választásai egyszersmind történnek is vele, mintegy konstatálja 
is őket, azaz nemcsak alakítója, hanem tanúja is a sorsnak. Egyes szám első 

 
8 A szabadság és determinizmus viszonya a leibnizi filozófia egyik sokat vitatott pontja. 

Kétségtelen, hogy Leibniz szerint a szabad választásnak mindig van elégséges 
észszerű alapja, magának az ágensnek a diszpozícióiban: „miután meghatároztuk a 
cselekvéshez szükséges összes külső követelményt, a szabad elme képes cselekedni 
vagy nem cselekedni annak megfelelően, hogy milyen diszpozícióval bír.” (Vö. Opus-
cules et fragments inédits de Leibniz. Szerk. Louis Couturat. Hildesheim, Georg 
Olms, 1961. 25.) Leibniz ugyanakkor azt is kijelenti, hogy a szabad választás elég-
séges alapja „hajlamossá tesz, de nem kényszerít ki szükségszerűséget” (uo. 402). 



 

 216 

személyben fogalmazva: hozzám tartozik az aktív cselekvés, de hozzám tar-
tozik az a pillantás is, amely passzívan tudomásul veszi, hogy hogyan döntöt-
tem, amely mintegy nézi bennem, amint cselekszem, s akár meg is lepődhet 
azon, amivé aktív elhatározásaim nyomán formálódik az életem. Életem e 
passzív tanúja is magam vagyok, mert magamat azokon a döntéseken keresz-
tül ismerem meg, amelyeket meghozok. Bárhogyan döntök is, az, aki így és így 
választott, ettől kezdve én vagyok, s ez az én tőlem elszakíthatatlan sorsként 
tartozik hozzám, mert amit tettem – amint a költő mondja – „él a multban, s 
onnan kivenni többé nem lehet”. 
 

4. Énem e személytelen része Leibniznél szoros kapcsolatban áll mindazzal, 
amit énem személyes része cselekszik. Minthogy a világ – mint láttuk – fizikai 
és metafizikai értelemben plénum, a jelenségek ok-okozati láncolatán keresz-
tül a monász bármely hatása eljut a világ valamennyi másik eleméhez. Nin-
csenek elszigetelt cselekvések; bárki bármit tesz, eltérő mértékben és intenzi-
tással ugyan, de az egész világegyetemre hatással van. Ennek ellenére Leibniz 
mégsem gondolja, hogy cselekvéseink valamennyi hatásáért erkölcsi felelős-
séggel tartozunk. Már csak azért sem tartozunk valamennyi hatásért felelősség-
gel, mert ezek túlnyomó többsége tudattalanul van jelen számunkra, hiszen a 
tudat csupán a jelenségek egy szűk körét világítja meg. A morális szempont a 
tudattal, sőt egészen pontosan az ön- vagy éntudattal, azzal a képességgel 
jelenik meg, amelyik lehetővé teszi, hogy ént mondjunk.9 Felelősek tehát nem 
vagyunk a tetteink nyomán személytelenül tovagyűrűző minden eseményért, 
ám ezek az externális hatások mégis valamiféle belső összefüggésben állnak 
azzal, akik vagyunk, s azzal, amit teszünk. Ezeknek köszönhetjük ugyanis, hogy 
a világ azon rendszerében kapunk helyet, amellyel tetteink kompatibilsek, s 
amely – ha történetesen a legteljesebb világ – lehetővé teszi, hogy a cselekvés 
ténylegesen megvalósuljon. Csak ennek következtében az Sextus, aki, s csak 
ennek következtében mondható róla: „Íme [...], olyan, amilyen, és olyan, 
amilyen valóságosan is lesz”. A következmények végtelenül hosszú, a tudat 
számára hozzáférhetetlen láncolata járul hozzá ahhoz, hogy a Sextust tartal-
mazó világ kiválasztásra kerül, vagyis e személytelen konzekvenciák belső 
összefüggésben állnak azzal a ténnyel, hogy Sextus létezik, s akaratával szaba-
don választani tudja a Rómába vezető utat. Az „ím, itt megy” szavakba csempé-
szett idegenség része annak, amit önmagaként ismer. 
 
 

 
9 E kérdéshez lásd Schmal Dániel: A szubjektum perspektívája Leibniz gondolkodá-

sában. In. Pavlovits Tamás – Schmal Dániel szerk. Perspektíva és érzékelés a kora 
újkorban. Budapest, Gondolat, 2015. 169-189. 



 

 217

II. ARC NÉLKÜLI ETIKA 

1. Stéphane Chauvier Az arc nélküli etika: az externális hatások problémája 
című 2013-as monográfiájában a következőket írja: „a társadalmi erkölcs 
területén leggyakrabban úgy okoskodunk, mintha a társadalmi élet face-to-
face interakciók összege lenne. Azt is képzeljük, hogy a társadalmi élet lehető-
ségéhez mindössze arra van szükség, hogy ki-ki készségesen korlátozza saját 
természetes szabadságát, hogy ne ártson másoknak.”10 E két feltevés a szerző 
szerint korunkban tarthatatlan, mert egyik sem számol cselekedeteink exter-
nális hatásaival, amelyek ott is fellépnek, ahol korlátozzuk saját szabadságun-
kat, hogy ne ártsunk másnak. 
 

    „Még egy olyan társadalomban is, amelynek a tagjai számára 
tilos célzottan ártani egymásnak, amelynek tagjai körültekintő 
óvatossággal járnak el a cselekvésük során, és türelmet tanúsí-
tanak, amikor mások cselekszenek – még egy ilyen társadalom-
ban is előfordul, hogy mindezek dacára az embernek olyan külső 
károkat kell elszenvednie, amelyekről úgy találja, hogy átlépik az 
elviselhetőség határát. Ez a helyzet nem szabályozható a belső 
önkorlátozás elve alapján, mert a káros hatások nem az ágensek 
cselekedetei, hanem a fizikai és a társadalmi világ komplexitásá-
ból erednek.”11 

 

    Chauvier az ilyen károkat nevezi externális hatásoknak. Az externális hatá-
sok az emberi cselekvés eredményei, 12  mégsem állítható, hogy az ember 
cselekszi ezeket, mert olyan okozatokként realizálódnak, amelyek az emberi 
cselekvés és a világ külső tényeinek a konjunkciójából állnak elő. A külső 
hatások problémája tehát abból fakad, hogy a cselekvésnek sokkal több és 
sokkal szerteágazóbb oksági hatása van, mint ami a cselekvő intenciójában 
megjelenik, s ami magának a cselekvésnek a tárgya. 

 
10 Stéphane Chauvier: Éthique sans visage : Le problème des effets externes. Paris, Vrin, 

2013. 114. 
11 Uo. 114-115. 
12 Cselekvésen a jelen gondolatmenet szempontjából az ágencia davidsoni elméletének 

(Essays on Actions and Events, Oxford: Clarendon Press, 1980) megfelelően az 
ágens által meghatározott intencióval mint okkal elindított eseménysort értem. A 
releváns kérdés itt (akár ezt az oksági elméletet, akár a cselekvés okát az intenciótól 
elválasztó alternatívákat nézzük), az lesz, hogy meddig terjed egy cselekedetnek az 
a köre, amely értelmesen az ágensnek tulajdonítható az okok végtelen láncolatában 
(a cselekedeteket tehát nem korlátozom az ágenshez tartozó mentális és testi 
eseményekre, hanem ezek hatásaira is kiterjesztem a szóban forgó határig). E határ 
jelen megközelítés szerint addig tágítható, ameddig az események lefolyása elvben 
kalkulálható a cselekvő számára. 



 

 218 

     A külső és belső e megkülönböztetése Chauvier-nál nem azonos a szán-
dékolt/nem szándékolt megkülönböztetéssel. Ha egy város bombázásának  
– hogy a szerző példájával éljek – járulékos következményeként a civil áldoza-
tok veszítik életüket, az elkövető nem háríthatja el a felelősséget azzal, hogy 
cselekvésének nem ez, hanem az ellenség elpusztítása volt a célja. A cselekvés 
gyakran a szándékolt és szándékolatlan hatások mérlegelését követeli, ám az 
etikailag releváns mérlegelés a cselekedetek körén belül eső elemeket érinti, 
nem azt a végtelen oksági hatást, amelynek a lavináját a cselekvés puszta ese-
mény-jellegénél fogva indítja útnak. Ami a cselekedethez tartozó belső eleme-
ket illeti, nem egyszer kompromisszumot kell kötni szándékolt és szándéko-
latlan hatások között. A lényeg azonban az, hogy e kompromisszumok mind 
az erkölcsi mérlegelés tárgyát képezik, teljes mértékben az egyén felelősségé-
nek a körén belül esnek, és épp ettől tekinthetők a cselekvés belső hatásainak. 
Akármilyen morális megítélés alá esik is, a civil áldozatok elpusztítása olyas-
mi, ami az ágens cselekedett, akár szándékában állt, akár nem. 
     Ezzel szemben sokkal kevésbé magától értetődő, hogy a cselekvés minden 
látható és láthatatlan konzekvenciája a cselekvő tette. Ha egy szigeten egy ipa-
ros úgy dönt, hogy felhagy a mesterségével, mert nem él meg belőle, s helyette 
valami jövedelmezőbbet választ, ehhez megvan minden joga, s cselekvésének 
belső köre erkölcsileg kifogásolhatatlan. Előfordulhat azonban, hogy e lépésé-
vel tudva vagy tudatlanul súlyos kárt okoz annak az egy utolsó vásárlónak, aki 
később potenciális felhasználó lett volna, ám ettől kezdve nem tud hozzájutni 
az iparos által előállított termékhez. Ez a szerencsétlen körülmény azonban 
nem az iparos tette, hanem az általa végrehajtott cselekedet és a világ azon 
állásának a konjunkciójából adódik, hogy az adott szigeten történetesen ő az 
egyetlen képviselője a szakmának. 

 

2. Aligha szorul alaposabb magyarázatra, hogy korunk környezeti problémái 
a nem szándékolt mellékhatások krízisével szembesítenek minket, így az 
externális hatások elsőrendű etikai problémává lépnek elő. Ulrich Beck A koc-
kázat-társadalom című 1986-os művében amellett érvelt, hogy a civilizációs 
kockázatok globalizálódása miatt mindnyájan új fajta fenyegetések árnyéká-
ban élünk: a ránk leselkedő veszélyek nem elsősorban szándékos károkozás-
ból, s még csak nem is erkölcsileg vitatott vagy kifogásolható intenciókból, 
hanem a pozitív szándékkal végrehajtott cselekvések mellékhatásaiból fakadnak.13 
Márpedig ezekkel a reflexív hatásokkal szemben nincs, vagy sokkal kisebb 

 
13  Ulrich Beck: A kockázat-társadalom: Út egy másik modernitásba. Ford. Berényi 

Gábor – Kerékgyártó Béla. Budapest, Andorka Rudolf Társadalomtudományi 
Társaság – Századvég, 2003. 59. 



 

 219

mozgástere van a személyes szabadságnak és autonómiának. Amikor e hatá-
sok természetére utalva reflexióról (a folyamat hatásainak a folyamatra tör-
ténő visszacsatolásáról) beszélünk, ez a fajta reflexivitás  elbizonytalanít abban, 
hogy lehetséges a tudatos irányítás. Ezzel függ össze a reflexív modernitás 
Ulrich Beck, Anthony Giddens és Scott Lash nevével fémjelzett gondolata, amely 
szerint az 1980-as évetől a klasszikus modernitás modernizációja folyik.14 A 
modernitás mindig is forradalmi változások terepe volt, kései korszakában 
azonban jelentős módosuláson megy keresztül. Ennek lényege annak a koor-
dinátarendszernek a válsága, amelyhez viszonyítva korábban a még oly radi-
kális változásokat is értelmezni és kalibrálni lehetett. A szerzők szerint „[a] 
modernitás nem tűnt el, de egyre problematikusabbá válik. Míg a krízisek, az 
átalakulás és a társadalmi változás mindig is része volt a modernitásnak, addig 
a reflexív modernitásba való átmenet [...] magukat a koordinátákat, a változás 
kategóriáit és fogalmait változtatja meg forradalmi módon”.15 A modernitás e 
korszaka a „mellékhatások forradalma” (revolution of side-effects), 16  ami 
bizonytalansághoz, kétértelműséghez, ellentmondásokhoz, illetve a Beck által 
„kockázati társadalomnak” (Risikogesellschaft) nevezett jelenséghez vezet. Az 
az átalakulás, amely magát a változás keretrendszerét érinti, metaváltozás.17 
Mindez annyiban érdekes, amennyiben a metaváltozást nem a szándékolt 
emberi cselekvés, hanem a szándékolt cselekvések mellékhatásai idézik elő. Ez 
újszerű kihívás elé állítja az etikai gondolkodást. Világos, hogy a face-to-face 
kapcsolatok körén belül értelmezett felelősségvállalás nem elégséges egy olyan 
világban, amelyet a mellékhatások kontrollálhatatlanná váló interferenciái 
irányítanak, s ahol a kollektív felelősség vitatott fogalma sem könnyíthet az 
egyén morális terhein. Ennek felismeréseként javasolja Stéphane Chauvier az 
éthique sans visage, az „arc nélküli etika” kidolgozását. Az arc nélküli etika a 
károkozással kapcsolatos felelősség kiterjesztése arra a területre, ahol cselek-
véseink hatásai túllépnek az interperszonális keretben értelmezhető hatások 
körén. 

 
14  Ulrich Beck – Anthony Giddens – Scott Lash Szerk.: Reflexive Modernization: 

Politics, Tradition and Aesthetics in the Modern Social Order. Cambridge: Polity, 
1994. 

15 Az elmélet egy alapos összefoglalása: Ulrich Beck – Wolfgang Bonss – Christoph Lau: 
The Theory of Reflexive Modernization: Problematic, Hypotheses and Research 
Programme. Theory, Culture and Society. 20. 2. 2003. 1-33., 2. 

16 Az ebben a formában elterjedt kifejezéshez lásd Ulrich Beck Schöne neue Arbeitswelt. 
Vision Weltbürgergesellschaft című 1999-es művének (Frankfurt, Campus Verlag) 
angol fordítását: The Brave New World of Work. Ford. Patrick Camiller. 
Cambridge, Polity, 2000. 21. Máshol the age of side-effects formában határozzák 
meg a szerzők a második modernitás korszakát (Beck – Giddens – Lash, i.m. 175.) 

17 Beck – Bonss – Lau, i.m. passim. 



 

 220

 

3. Térjünk vissza Leibnizhez. A leibnizi teodícea az iménti problémák felől 
nézve nem egyéb, mint az isteni felelősség korlátozása annak megmutatásával, 
hogy az egyes cselekedetek konzekvenciái szükségszerű kényszereknek van-
nak alávetve abban a távolabbi szférában, ahol végtelen számú hatás találkozik 
egymással. Sextus Tarquinius felelős azért, amit cselekszik, de sem ő, sem 
Isten (aki pedig a hatások minden találkozását előre látja minden lehetséges 
világban) nem felelős azért a tényért, hogy szabadon elhatározott cselekede-
teinek végtelen számú konzekvenciája történetesen a legteljesebb világ részét 
képezi. Hogy e gondolatmenet mint teodícea megállja-e a helyét, azzal kapcso-
latban kételyeket táplálhatunk, amit azonban a jelen gondolatmenet szem-
pontjából hangsúlyozni kell, az a leibnizi válasz személytelen jellege: a rossz 
kérdésének megoldása nála olyan szférát feltételez, amelyen belül az emberi 
szenvedés és nyomorúság összeegyeztethető ugyan az isteni jósággal, hata-
lommal és bölcsességgel, de sem Isten, sem pedig az ágens esetében nem 
egyeztethető össze a mindenre kiterjedő személyes felelősség elvével. Ha léte-
zik „arc nélküli etika”, ennek művelése egyfajta előzetes diszpozícióként azt 
feltételezi, hogy az ágens megtalálja magában a kapcsolatot azzal a faktuális 
adottsággal, ami egyéni létében nem személyes. És voltaképpen ebben a moz-
zanatban ragadható meg a leibnizi Teodícea kulcsa. Amíg a rosszal kapcso-
latos panasz a személyes felelősség szférájában hangzik el, addig megoldha-
tatlan nehézségek forrása. Leibniz szerint azonban létezik az emberi indivi-
duumban olyasmi, ami nem személyes, s ami a maga faktualitásában a világ-
egyetem rendjével köti össze a személyes sorsot. Hogy ez a „metafizikai me-
chanizmus” egyszersmind a tökéletesség jegyeit hordozza és végtelen csodá-
latot ébreszthet a lélekben, azt persze tekinthetjük alaptalan optimizmusnak, 
egy azonban bizonyos: ennek gyökerei mind Isten, mind pedig a teremt-
mények vonatkozásában mélyebbre nyúlnak a személyes szándékok körénél, 
vagyis végső alapjukat tekintve nem a bölcs alkotó hagyományos képével 
állnak rokonságban, hanem a létezés egy olyan szférájával, amely közelebb áll 
az „arc nélküli etika” követelményeihez, mint a klasszikus teizmus világához. 



 

 221

 

A FELELŐSSÉG ÉS A FENSÉGES MEGJELENÉSE 
CASPAR DAVID FRIEDRICH FESTÉSZETÉBEN1 

MIKÁCZÓ ALEXANDRA  

anulmányomban arra kívánok rávilágítani, hogy véleményem szerint 
Caspar David Friedrich művei, illetve azok fenséges mivolta hogyan 
kapcsolódik a felelősség kérdéséhez és általában a fenséges esztétikai 

fogalmához. Egyrészt természetesen a művészet esetében minden alkotóval 
kapcsolatban beszélhetünk felelősségről, már csak annyiban is, hogy felelős-
séggel tartoznak a befogadók, de általában a művészet felé is, és persze a 
művészetkritikusok, esztéták hasonlóképpen felelősséget vállalnak a művé-
szeti produktumok értékelését illetően. Jelen tanulmányban azonban nem 
ezeket a kérdéseket szeretném körüljárni, hanem arra kívánok rámutatni, ho-
gyan rokonítható a kanti fenséges esztétikai tapasztalata és a felelősség – min-
denekellőtt a vallási értelemben vett felelősség – Friedrich műveivel. Ehhez 
többek között azt kell megvizsgálnunk, Friedrich műveiben milyen szerepet 
szán a végtelennek, illetve milyen alkotói módszert alkalmaz annak érdeké-
ben, hogy felkeltse a vallásos emelkedettség, az áhítat érzését, melynek kivál-
tását az alkotó minden műve elsődleges céljául tűzi ki.2 Azért tartom rele-
vánsnak kanti megközelítésben vizsgálni Friedrich képeit, mert úgy gondo-
lom, a festő műveivel találkozva a befogadó azt az esztétikai tapasztalatot 
élheti át, amelyet Kant matematikailag-fenségesnek nevez. 

Problémafelvetésem abból indul ki, hogy Caspar David Friedrich, a kora-
romantikus festő, életének korai időszakában számos tragédiával szembesült: 
hét éves volt, amikor elvesztette édesanyját, nyolc, amikor a nővérét, de talán 
még meghatározóbb az a trauma életében, amikor egyik fiútestvérét veszíti el. 
A még gyermek Friedrich 1787-ben testvérével korcsolyázott, amikor besza-
kadt alatta a jég és fivére a segítségére sietett, ám a mentés közben maga fulladt 
a jeges vízbe. Ez a baleset az, amelynek a következménye lesz az a búskomor-
ság, amely aztán Friedrich egész életén átível majd.3 Egy ilyen traumatikus 

 
1 A Kulturális és Innovációs Minisztérium ÚNKP-22-3-I kódszámú Új Nemzeti Kiváló-

ság Programjának a Nemzeti Kutatási, Fejlesztési és Innovációs Alapból finanszí-
rozott szakmai támogatásával készült. 

2 Friedrich, Caspar David: Nyilatkozat egy nagyobbrészt még élő és nemrég elhunyt 
művészek festményeiből álló gyűjtemény megszemlélése után. In. Beke László: 
Caspar David Friedrich. id. kiad. 117. 

3 Beke László: Caspar David Friedrich. Békéscsaba, Corvina, 1986. 15. 

T



 

 222

élmény véleményem szerint lenyomatot hagy egy művész munkásságán is – 
Friedrich-én legalábbis nyomot hagyott. Gerevich József pszichiáter A trau-
matikus élmények facilitáló szerepe a művészetben című tanulmányában a 
művészeti munkára hatást gyakorló traumatikus élmények közé sorolja a 
halálközeli élményt, értve ezalatt egy vagy több közeli hozzátartozó halálát 
vagy az életveszélyes helyzetek túlélését. 4  Jelen dolgozatban nem kívánok 
pszichológiai vagy pszichoanalitikus elemzésekbe bocsátkozni, ehelyett a súly-
pont végig magukon a műveken és az azokhoz fűződő mindenkori befogadói 
tapasztalaton, nem pedig Friedrich természetén lesz. Azt ugyanakkor minden-
képpen érdemes figyelembe venni a festő képeinek elemzésével kapcsolatban, 
hogy a fiatalkorában elszenvedett tragédiák determinálták Friedrich alkotói 
állásfoglalását is. Ezért is lehet az, hogy Friedrich munkásságát indirekt módon 
meghatározta egyrészt a feltételezhetően élete végéig elhúzódó gyász, amit 
közeli hozzátartozói korai elvesztése miatt tapasztalt, másrészt – és talán ez a 
jelentősebb mozzanat – az a felelősségérzet is, amelyet testvére halála miatt 
érzett, hiszen fivérének halála volt az ára annak, hogy Friedrich életben marad-
hatott azon a bizonyos napon, amikor a tragédia megtörtént. Carl Gustav Carus 
emlékirataiban azt írja (bár a többi forrással ellentétben csak a testvér vízbe-
fulladásáról tesz említést), hogy ehhez a borzasztó tapasztalathoz „(…) járult a 
művészet iránt támasztott igen magas igény, a természettől fogva borongós 
lelkialkat és a mindezekből származó mély elégedetlenség saját teljesítményei-
vel szemben, így könnyen felfogható, hogyan ragadtathatta el magát egykor való-
jában öngyilkossági kísérletre. Ő mindig mélyen titkolta ezt, de az ember érzi, 
hogy éppen egy ilyen elkezdett, noha még kellő időben megakadályozott tett 
miként kellett, hogy nyomasztó és sötét utóhatást gyakoroljon egy ilyenfajta 
egyéniségre.”5 Emellett Beke László is utal arra, hogy Friedrich ezen traumati-
kus élményéből szokták levezetni a festő egész életén át tartó búskomorságát.6 

Friedrich a kortársak leírása alapján egy magánakvaló, zárkózott ember 
volt. Festményei a mai napig gondolkodóba ejtik a szemlélőt: gyakran nehéz 
eldönteni a képek előtt állva, pontosan mit is látunk. Ez természetesen nem 
jelenti azt, hogy ne ismernénk fel a műveken látható különféle képi elemeket 
– amiket egyébként nagy gonddal festett meg a festő –, hanem, hogy munkái 
java része első pillantásra tájképnek tűnik, de ugyanakkor rögtön érezzük, 
hogy e képek többek a táj puszta ábrázolásánál, sőt, a táj elemei gyakran csak 
eszköznek tűnnek, amelyeket az alkotó egy nagyobb cél elérése érdekében 

 
4 dr. Gerevich József: A traumatikus élmények facilitáló szerepe a művészetben. In. 

Orvosi Hetilap, 2017. (158. évf.) 17. 668-677., 669 és 671-672. 
5 Carus, Carl Gustav: Emlékiratok (részletek). In. Beke László: Caspar David Friedrich. 

id. kiad. 97. 
6 Beke László: Caspar David Friedrich. id. kiad. 15. 



 

 223

felhasznál. Friedrich nem is titkolja, mi is ez a magasabb cél, ő maga írja le, 
hogy képeitől azt várja el, hogy valamiféle vallásos emelkedettség érzését kelt-
sék a befogadóban.7 

Friedrich tájképeinek kérdéses tájkép-mivoltát az is mutatja, hogy egy 
korabeli műkritikus így nyilatkozott a festő egy meg nem nevezett művéről: 
„Három szín és két vonal: vajon ez táj lenne? Ha az ember még egyszer meg-
nézi a képet, akkor kénytelen elismerni, hogy egy szelet égboltot, egy dombot 
és egy völgyrészletet lát! De miért ilyen sajátos az egész? – Mert bár a termé-
szetben is előfordul, mégsem ennyire magáértvalóan, nem ennyire absztraktul! 
Ami tehát a képből sugárzik, az magának a művésznek az absztrakciója.”8 

Friedrich munkáit véleményem szerint szinte egytől egyig áthatja egyfajta 
belső feszültség, s ez a feszültség a képi téma és a tulajdonképpeni mondani-
való között feszül. Nem szokványos dolog a tájkép elemeivel célba venni a 
vallásos áhítat felkeltését – különösen nem volt az Friedrich korában –, erre 
korábban sokkal alkalmasabbnak mutatkozott a különféle bibliai jelenetek 
ábrázolása: egy gyermekét sirató Mária vagy épp a szenvedő Krisztus a 
keresztfán, akinek éppen oldalába döfi lándzsáját a római katona.9 Friedrich 
képein, ha látunk is feszületet, az a staffázsalakokhoz hasonlóan törpül el a táj 
– és így a természet – hatalmassága mellett. A keresztfán szenvedő Krisztus 
helyett pedig csak annak szobrát látjuk. Az igazi főszereplő a műveken mindig 
a táj és sohasem az ember. A megjelenő alakok általában passzívan szemlélik 
a természetet, mintegy fejet hajtva annak lebilincselő hatalmassága előtt. 

Ennek alapján felmerülhet bennünk a kérdés, vajon miért éppen a tájképet 
választotta Friedrich arra a célra, hogy a vallásos emelkedettség érzését fel-
keltse a befogadóban? Egyrészt kortársai leírása alapján tudhatjuk, hogy a festő 
szeretett magányosan sétálni a természetben.10 A látható tájat önmagában 
azonban sosem másolta – leszámítva persze a látvány alapján készült vázla-
tokat, amiket képeihez felhasznált, bár e vázlatokat is gyakran tanítványai 
készítették, ő maga pedig műterme magányában alkotott. Friedrich a táj 
puszta másolása helyett befelé fordult – a különféle elemekből saját tájakat 
hozott létre belső késztetése alapján. Talán ezért is lehet az, hogy a művein, 
ahogy Földényi fogalmaz: „a táj túlnő önmagán; nem reális környezet, hanem 
természeti elemekből egybeálló mesevilág, egy látomás hírnöke.”11 Egy látomás, 

 
7 Friedrich, Caspar David: Nyilatkozat egy nagyobbrészt még élő és nemrég elhunyt 

művészek festményeiből álló gyűjtemény megszemlélése után. In. Beke László: 
Caspar David Friedrich. id. kiad. 117. 

8 Földényi László: Caspar David Friedrich. 1986. 40. 
9 Utóbbira példa lehet Simone Martini Keresztrefeszítés című képe. 
10 Carus. In. Beke László: Caspar David Friedrich. id. kiad. 97. 
11 Földényi László: Caspar David Friedrich. id. kiad. 27. 



 

 224

egy vízió hírnöke tehát a táj, nem pedig például egy utazás megkapó helyszíne. 
Friedrich minden esetben bele kívánt helyezni valami pluszt a tájba, ez magya-
rázza munkamódszerét is, melynek lényegi mozzanata volt, hogy képein az 
elemeket ő maga rendezte el a korábban a természetben elkészített vázlatok 
alapján, hogy saját elképzeléseinek ez az úgymond belső táj, ami aztán képein 
valamelyest külsővé is válik, minél inkább megfeleljen. Beke László ezt a tech-
nikát a modern montázsokhoz hasonlítja.12 Somhegyi Zoltán pedig arra mutat 
rá, hogy a romantika korában számos olyan mű születik, mely az evilágiból 
kiindulva az evilágin túlit akarja felmutatni – e szándék pedig „(…) a nem-
leképezhető, a nem-ábrázolható irányába történő nyitásnak tekinthető.”13 

Friedrich figyelme tehát csak az első, felületes pillantás alapján irányult a 
látható természet felé, a festőt valójában saját belső szükségszerűsége moz-
gatta.14 A táj elemeinek utólagos elrendezése implikálja azt, hogy számos képe 
esetében nehezményezték a kritikusok, hogy a valóságban nem vehetünk fel 
olyan nézőpontot a természetben, ahonnét az adott látvány ugyanúgy tárul-
hatna fel előttünk – így például a Tetscheni oltárkép esetében15 – és szintén ez 
a tervezett-jelleg az, ami miatt egy sajátos merevség, vagy inkább megszer-
kesztettség az elkészült képek mindegyike esetében megfigyelhető. Egy kor-
társa leírása alapján Friedrich műtermében különösen nagy megtiszteltetés 
ért egy fejes vonalzót, ami egyedüli díszítőelemként függött a festő amúgy 
puritán műtermének falán.16 A vonalzónak az alkotás során is nagy szerep 
jutott, Friedrich minden esetben egy határozott vonallal választotta ketté ké-
pein az eget és a földet, illetve az égi és a földi szférát: nála a túlvilág egy olyan 
misztikus, rejtélyes világ, amit az ember csak halála után érhet el, és kegyelmet 
is majd csak abban a világban kaphat. 

A festő alkotói módszerének az előzőekben nagy vonalakban felvázolt 
bemutatása jelen tanulmányban azt a célt szolgálja, hogy könnyebben megért-
hessük, miért illethetjük Friedrich képeit a kanti fenséges jelzővel. Kant különb-
séget tesz matematikai és dinamikai fenséges között.17 Friedrich munkái, úgy 
gondolom, a matematikailag-fenségeshez állnak közelebb. A matematikai 
fenséges alapja az összemérhetetlen nagyság, melyet mi az esztétikai 

 
12 Beke László: Caspar David Friedrich. id. kiad. 60. 
13 Somhegyi Zoltán: „A kifürkészhetetlen túlnan” – A tájkép a német romantikában. 

Budapest, Kijárat Kiadó, 2011. 37. 
14 Földényi László: Caspar David Friedrich. id. kiad. 82. 
15  von Ramdohr, F. W. B.: A drezdai Friedrich úr egy oltárképnek szánt 

tájképfestményéről és a tájképfestészetről, az allegóriáról és a miszticizmusról 
általában. In. Beke László: Caspar David Friedrich. id. kiad. 80. 

16 Földényi László: Caspar David Friedrich. id. kiad. 18. 
17 I. Kant: Az ítélőerő kritikája. Ford. Papp Zoltán, Budapest, Osiris, 2003. 159-160. 



 

 225

nagyságbecslés révén vagyunk képesek észlelni. Ahhoz, hogy e nagyság szem-
léletileg felvétessen a képzelőerőbe, két műveletnek – a felfogásnak és az egybe-
fogásnak – kell végbemennie, s ezáltal eljuthatunk az esztétikailag legnagyobb 
alapmértékig. A képzelőerő túllép az általa elsőként felfogott érzéki szemléleti 
részmegjelenítésein, ennek ellenére a képzelőerő hatalma mégsem tűnik 
megfelelőnek az ész eszméihez képest. Ugyanakkor e folyamat közben mégis 
valamiféle emelkedettséget is érzünk, mert képesek vagyunk ezt az eszmét 
megérteni. 18  Friedrich festményei hasonló érzést keltenek a befogadóban: 
képein a táj több puszta természeti látképnél: Isten megkérdőjelezhetetlen 
hatalmát hirdeti. Úgy is mondhatnánk, Friedrich Istent nem a templomban, 
hanem a természetben keresi (és vélhetően meg is találja), alkotásaival pedig 
e tapasztalatnak állít emléket. A továbbiakban néhány példán keresztül vizs-
gálom meg, hogyan jelenik meg a fenséges Friedrich képein, illetve, hogy 
miként lehet mindezt összeegyeztetni a felelősségérzettel, melyet elhunyt 
fivére halálával kapcsolatban érzett és mint negatív tapasztalatot hordozta 
magában egész életében. 

Friedrich korábban említett traumatikus élményének állít emléket Jeges-
tenger című képe. A feltorlódó jégtáblák – amelyek faragott márványtáblákra 
emlékeztetnek – mintegy hegyként merednek a magasba, s a fénykezelés miatt 
első pillantásra el is bizonytalanodhatunk: vajon a tenger felszíne alatt vagy 
felett vagyunk? Friedrich, tudjuk, majdnem a jeges vízbe fulladt, ám fivére 
segítségére sietett és mentés közben ő lelte halálát. A festményen látható egy 
hajóroncs is: ha a hajóra, mint az élet szimbólumára tekintünk, akkor a roncs 
a halált jelképezi. Míg a hajó maradványa eldőlve hever a jeges vízben, a 
jégtáblák büszkén emelkednek a magasba, mintegy jelképezve a természet 
erejét és hatalmasságát. A hajóroncs méretében is eltörpül az óriási jégtáblák 
mellett. A festmény a megfagyott tengert ábrázolja, egy kimerevített pillana-
tot, és éppen ezért az egész képet áthatja valamiféle kimértség – ugyanúgy, 
ahogy Friedrich képeit általában. Ennek persze lehet a magyarázata az, hogy a 
festő általában előre megtervezte képeit, de ettől függetlenül is elgondolkod-
tató, hogy itt nem egy háborgó tengert látunk – ahogyan például Turner 
képein –, hanem egy nyugodt, méltóságteljes tengert, aminek nincs szüksége 
tombolásra ahhoz, hogy megmutassa hatalmát. Beke László felhívja a figyel-
met arra, hogy a festőt „Nem a katasztrófa részletezése, hanem a megközelít-
hetetlen természet csendje érdekelte igazán; nem az emberi erőfeszítés 
kudarca és hiábavalósága, hanem a belenyugvás a természet által közvetített 
isteni döntés megfellebbezhetetlenségébe.”19 A küzdésnek tehát jelen esetben 

 
18 I. Kant: Az ítélőerő kritikája. id. kiad. 163. 
19 Beke László: Caspar David Friedrich. id. kiad. 58. 



 

 226

nincs értelme, mert Isten döntéseivel szemben nincs helye revíziónak. A ter-
mészet – melynek megközelíthetetlensége analóg lehet Isten megközelíthetet-
lenségével – pedig kinyilvánítja ezt a megmásíthatatlan isteni döntést. A fen-
séges mint esztétikai minőség itt is megjelenik: a kép minden eleme hozzájárul 
ahhoz, hogy a befogadó azt a fajta negatív örömöt érezze, amiről Kant is 
beszél.20 Földényi László szerint Friedrich képeihez azért köthető a fenséges 
ellentmondásos esztétikai tapasztalata, mert rájuk nézve „a pusztulás és a 
megdicsőülés (…) egyszerre ragad magával.”21 

 

Caspar David Friedrich: Jeges-tenger (1823–1824) 

Friedrich képeinek komor, melankolikus hangulata, illetve témaválasztá-
sai gyakran fonódnak össze a gyász érzésével – gondoljunk csak temetőt ábrá-
zoló munkáira. Három szerettének elvesztése önmagában is elég lehetett volna 
ahhoz, hogy lenyomatot hagyjon az alkotón és életművén, ám vélhetően fiú-
testvére halála, illetve annak körülményei tettek életművére nagyobb hatást. 
Nem a három haláleset egyikének kívánok prioritást adni – hiszen lehetetlen 
is lenne az ilyesmi –, pusztán a körülmények miatt gondolom azt, hogy fivére 
halála (a történet minden mozzanatát figyelembe véve) nagyobb hatást tehe-
tett Friedrich-re. Úgy gondolom, Friedrich saját lelkiismeret-furdalásának és 
felelősségérzetének is emléket állít a Jeges-tenger című képen, ugyanakkor az 
isteni döntés megmásíthatatlansága, amely a természet által fejeződik ki a 
festő képén, egyfajta belenyugvást is jelent az elkerülhetetlenbe. Az isteni ke-
gyelembe, a túlvilág ígéretébe vetett hit lecsapódása abban nyilvánul meg, 

 
20 I. Kant: Az ítélőerő kritikája. id. kiad. 157. 
21 Földényi László: Caspar David Friedrich. id. kiad. 93. 



 

 227

hogy Friedrich célja, hogy képeivel a vallásos emelkedettség érzését váltása ki 
a befogadóból – ez az emelkedettség pedig megfeleltethető a fenséges érzé-
sével. A festményeken egyfelől ott az elmúlás elkerülhetetlensége, másrészt a 
túlvilág ígérete is – ez pedig szintén analóg a fenséges tapasztalatával, hiszen 
– ahogyan például Richir is rámutat – a fenséges megtapasztalása nem más, 
mint saját végességünk tapasztalata.22 

Kant Az ítélőerő kritikájában azt írja, hogy bár a fenséges célellenes az 
érzékiség számára, azonban a gyakorlati ész céljaival összhangban van és arra 
sarkall minket, hogy valamit érzéki érdekeink ellenére is nagyra becsüljünk.23 
Ennek alapján, úgy vélem, kijelenthető, hogy kapcsolat van a fenséges fogalma 
és az ész gyakorlati használata között. A gyakorlati ész kritikájában Kant 
leírja, hogy az ész gyakorlati használata a legfőbb jó elérésére irányul – noha e 
legfőbb jó a tapasztalati világban elérhetetlen, s az ész gyakorlati használatával 
csak törekedhetünk felé, de e világon nem érhetjük el.24 Az pedig, hogy a ke-
resztények erényes életük jutalmát, az üdvösséget a túlvilágon, vagyis a menny-
országban kapják meg, véleményem szerint párhuzamba állítható az ész gya-
korlati használatával, amely alapvetően kötődik a morális törvényekhez, hi-
szen az, hogy erkölcsösen viselkedjünk, csakis olyan előfeltételek mellett lehet-
séges, amelyek nem érhetőek el a tapasztalati világban, hanem a transzcen-
dentális, megismerési képességeinket meghaladó szférában fellelhető észesz-
mék. Ahogy az erényes viselkedés esetében is előfordul, hogy érzéki érdekeink 
ellenében cselekszünk, ugyanígy a fenséges estében is a nagyrabecsülés álta-
lában érzéki érdekeink ellenében történik. A fenséges és a moralitás közötti 
hasonlóságot továbbá az is alátámasztja, hogy Ernst Cassirer Kant élete és 
műve című munkájában rámutat arra, hogy a fenséges esztétikai tapasztalata 
és az általában vett erkölcsiség ugyanarra az alapvető érzésre támaszkodik.25 

Friedrich képei hasonlóképpen elérhetetlen dimenziók felé nyitnak. Isten, 
a túlvilág, a megváltás ígérete jelenik meg a végtelen felé való törekvésben. 
Isten hatalmasságát a festő a természet – átvitt és szó szerinti értelemben is 
vett – hatalmasságával érzékelteti. A végtelen nagyságot azonban nem a fest-
ményeken kell keresnünk (hiszen a képek maguk fizikai határokkal bírnak, 
tehát végesek), hanem saját elménkben. Emellett az, hogy a festő képein a 
természeti erők nagysága nem fenyegetően jelenik meg, az ember mint véges 
eszes lény moralitásának indirekt lenyomatának is tekinthető. A Jeges-tenger 

 
22 Richir, Marc: A fenséges tapasztalata. Ford. Lőrinszky Ildikó és Szabó Zsigmond, In. 

Enigma 1995. 1. Budapest, Enigma, 1900. Kiadói Bt., 1995. 68. 
23 I. Kant: Az ítélőerő kritikája. id. kiad. 68. 
24 I. Kant: A gyakorlati ész kritikája. Ford. Papp Zoltán, Budapest, Osiris, 2004. 130. 
25 E. Cassirer: Kant élete és műve. Ford. Mesterházi Miklós, Budapest, Osiris/Gond-

Cura Alapítvány, 2001. 353. 



 

 228 

beszakadt jégtáblái, illetve a hajó roncsa emberi mulasztásra, illetve annak 
következményére utal, e képen tehát a felelősség ilyen módon is megmutat-
kozik. Az ember ugyanis nem csupán a természeti determináció áldozata, ha-
nem mint szabad lény felelős tetteiért. 

Minderre példa lehet Friedrich számos további munkája, így a Reggel az 
Óriás-hegységben című, 1810-ben készült festménye is. E képen a horizont 
vonala bár középen helyezkedik el, mégis az ég tűnik hatalmasabbnak, és az is 
érezhető, hogy a hangsúly is rá helyeződik – éppen „üressége”, vagyis a nagy, 
világos, egybefüggő felület miatt. A táj mintegy a végtelen felé nyílik, s ezt csak 
fokozza a hegycsúcsra helyezett apró feszület. A kép két része a földi és az égi 
szféra jelképeként értelmezhető – utóbbiban egyedül a kereszt kapott helyet. 
A festményen két rendkívül apró emberi alak is helyett kapott: egy férfi, aki a 
sziklán mászva a kereszt elérésére törekszik, és egy nő, aki a keresztet érintve, 
éppen a horizont vonala alatt állva mintegy közvetítő szerepet tölt be az égi és 
a földi világ között. A lépték meghaladásával Friedrich egyfajta mérhetetlen 
nagyságot próbált ábrázolni, melyet szinte lehetetlen befogadni – éppen ezért 
élhetjük át a fenséges esztétikai tapasztalatát, ha a képre tekintünk. A sziklát 
mászva a feszület irányába igyekvő emberi alak a megváltást csak az égi szfé-
rában, mintegy halála után érheti el, ennek azonban előfeltétele a felelősség-
teljes, erkölcsös élet, ami felé még ebben a földi világban – szabad akaratából – 
törekednie kell. 

Caspar David Friedrich: Reggel az Óriás-hegységben (1810) 

A festőnek azonban nem is feltétlenül szükséges a természetet alapul 
vennie ahhoz, hogy felkeltse bennünk a vallásos áhítat érzését – műterme ablak-
tábláit vagy a hajók árbócait is képes szakrális tartalmakkal átitatni. Friedrich 
1805 és 1806 között két szépiarajzot készített műterme jobb és bal oldali 



 

 229

ablakáról. A látszólag teljesen hétköznapi szobarészleteket a festő azzal a 
gesztussal teszi izgalmassá, hogy kinyitja az alsó ablaktáblákat; a belső ablak-
keret ezáltal egy feszület formáját rajzolja ki. A vallásos emelkedettség és egyúttal 
a fenséges érzésének felkeltését szolgálja a kintről beözönlő napfény is, ami 
kiemeli a kép fő témáját: a keresztet. Az ablak a kint és a bent, vagy átvitt érte-
lemben a földi és az égi szféra határán helyezkedik el; nyílása keretbe foglalja 
a kép tulajdonképpeni fő témáját, így az ablak, illetve a külső ablakkeret mint 
képkeret is értelmezhető, ami egyszerre elválaszt és összeköt minket a túlolda-
lán lévő világgal – hiszen az ablak az a pont, amelyen keresztül a fény bejut a 
szobába, vagyis a benti vagy átvitt értelemben a földi világba. Mindkét rajz 
szélén látható egy-egy fél tükör is, ami egyrészt a táblakép szimbóluma, más-
részt a tükör maga mindig önreflexióra is lehetőséget ad – erre utal vélhetőleg 
az is, hogy a jobb oldali műteremablakot ábrázoló rajzon lévő tükörben a bal 
oldali falon függő tükör reflexiója látható, így a két kép egymásra is reflektál. 
A bal oldali műteremablak mellett egy olló, a jobb oldali mellett pedig egy 
kulcs függ a falon. E két tárgyat véleményem szerint Friedrich nem pusztán 
azért jelenítette meg, mert a mű készültekor éppen műterme falán lógtak. Erre 
már csak abból is következtethetünk, hogy az alkotó általában mindig előre elter-
vezte képeit (és ritkán festett vagy rajzolt pusztán a látvány alapján), így azo-
kon általában minden elemnek meghatározott helye volt.26 A kulcs a keresz-
tény ikonográfiában Krisztus hatalmának jelképe, melyet később Péterre ru-
ház át, átadva neki a mennyország kulcsait. Ennek alapján a rajz talán arra 
való utalásként is értelmezhető, hogy az üdvösség kulcsa a Krisztusba vetett 
hitben rejlik. Az olló pedig egyfelől értelmezhető a teremtés szimbólumaként 
(hiszen a köldökzsinór elvágására használják), másrészt Szent Ágota attribú-
tuma is, akinek kínzásának egyik eszköze volt az olló, mellyel levágták melleit 
– hite azonban ennek ellenére sem tört meg.27 Éppen ezért az olló a töretlen 
hitet is jelképezheti, ami talán jobban is illeszkedik a mű témájához. E két képen 
nem csak általában abban az értelemben jelenik meg a felelősség kérdése, 
hogy a szabad akaratából Istennek tetsző életet élő ember a túlvilágon elnyer-
heti az üdvösséget, hanem a két tárgy – az olló és a kulcs – egyúttal konkrét 
történetekre is utal, amelyekben szintén felmerül a felelősség szerepe: Péter 
apostolra Krisztus a mennyek kulcsainak átadásával szimbolikusan hatalmat 
ruház át, mely felelősséggel jár, hiszen Krisztus Péterre alapozva építi fel egyhá-
zát; Szent Ágota pedig érzéki érdekei ellenében cselekedve tart ki hite mellett, 
a legnagyobb kínzások sem képesek megrendíteni vallási meggyőződéseit és 

 
26 Földényi László: Caspar David Friedrich. id. kiad. 23. 
27 Lewison, Edward F.: Saint Agatha: The Patron Saint of Diseases of the Breast in Legend 

and Art. In. Bulletin of the History of Medicine. September-October, 1950. Vol. 24. 
No. 5. 409-420. [Online] https://www.jstor.org/stable/44443556 [2022.06.19.] 



 

 230

haláláig kitart az elhatározása mellett, hogy egyedül Krisztusnak szenteli 
életét. 

Friedrich 1815-ben festett Kikötői látkép című festményén a hajók árbócai 
büszkén emelkednek a magasba, és a műtermi ablaktáblákhoz hasonlóan há-
tulról világítja meg őket a napfény. A hajók általában az élet, illetve a túlvilágba 
való eljutás szimbólumai; árbócaik pedig e képen a kereszt motívumát idéz-
hetik fel bennünk, amely mindig mementóként működik: emlékeztet. A kép 
széleinél sorakozó hajók árbócai erdőként sűrűsödnek össze. A festő ezt a 
jelenetet is a napszak megválasztásával teszi drámaibbá, emellett a kép alsó 
felére helyezett horizontvonal által még nagyobb hangsúly helyeződik az égre 
és az égbe nyúló árbócokra, így ezzel a kompozíciós megoldással az alkotó 
képes hangsúlyozni a hajók – és átvitt értelemben a feszületek – monumen-
talitását. Hasonló célt szolgálnak a képen az apró staffázs alakok is, akik a 
tájhoz képest eltörpülve, annak alárendelődve, alig láthatóan jelennek meg. Az 
alkotó a festmény minden elemével az áhítat felkeltésére törekszik, még annak 
ellenére is, hogy egy látszólag teljesen hétköznapi epizódot választott ki erre a 
célra. A fenséges tehát itt is megjelenik: a drámai fény-árnyék kontraszt, az 
égbolt határtalansága, illetve az égbe emelkedő óriási árbócok (vagy keresztek) 
előhívhatják a szemlélőből ezt az ellentmondásos esztétikai tapasztalatot. 
Kant a nagy magassághoz a „nemes fenséges” érzését köti, amely csodálatot 
vált ki belőlünk,28 Friedrich kikötői látképe pedig éppen ezt az áhítatot idézi 
elő a szemlélőben. A csodálatba azonban mindig vegyül valamiféle negatív 
érzelem is – ez az, amit Kant negatív örömnek nevez.29 

Egészen másképp jelenik meg a hajózás mint téma Friedrich korábbi, 
1808-ban készült Köd című olajfestményén, amelyen a maga konkrétságában 
csak a partot láthatjuk. A Kikötői látkép című művel ellentétben itt a kompo-
zíció sokkal letisztultabb, a kép jóformán egyetlen egységes, szürke felületből 
áll – a festő ezzel a kompozíciós megoldással (de például a Szerzetes a ten-
gerparton című munkájával is, amely hasonlóan komor tengerparti jelenetet 
ábrázol) mintegy öntudatlanul megelőlegezi a huszadik században kibonta-
kozó monokróm festészetet. A két hajó, melynek formáját még kivehetjük, az 
ismeretlen, ködbe vesző táj felé tart. A parton egy pár mankó hever a földön, 
az útnak indulók maguk mögött hagyták – valószínűleg ott, ahová tartanak, 
nem lesz rá szüksége annak, aki azelőtt csak a segítségével tudott járni; ebből 
az apró jelből is következtethetünk arra, hogy az utasok vélhetően a túlvilág 
felé tartanak. A köd révén szinte csak egyetlen nagy, homogén felületet látunk: 

 
28 Kant, Immanuel: Megfigyelések a szép és a fenséges érzéséről. In. Kant, Immanuel: 

Prekritikai írások – 1754-1781. Budapest, Osiris Kiadó-Gond-Cura Alapítvány, 
2003. 290. 

29 Kant, Immanuel: Az ítélőerő kritikája. id. kiad. 157. 



 

 231

a tenger és az égbolt egybeolvad, határaik elmosódnak. A monotonitást csak a 
part vonala töri meg. E végtelennek tetsző, a kép többi eleméhez képest monu-
mentális, homogén felület, mely csak sejtetni engedi a két hajó körvonalát, s 
amely az egész tájra valamiféle borús, melankolikus leplet borít, képes elő-
idézni a befogadóban a fenséges esztétikai tapasztalatát. 

 

Caspar David Friedrich: Téli táj templommal (1811) 

Friedrich ablaktáblái és árbócai indirekt módon utalnak tehát Krisztus 
szenvedésére és Istenre, de a művész számos képén a kereszt direkt módon is 
megjelenik, bár sohasem Krisztus maga, hanem annak szobra látható rajta és 
a feszület gyakran elvész a tájban – erre példa lehet a Téli táj templommal 
(1881) című kép, melyen a feszület a fenyők között bújik meg. Földényi szerint 
Friedrich képein a feszület „nem a kegyelem bizonyítéka, hanem közvetítés az 
ember és a hit ködbe vesző tárgya között (…)”, emellett nem is feltétlenül a 
hitet magát, hanem a „hinni akarást” jelképezi.30 A fenyő motívumát pedig a 
Friedrich műveit mintegy képrejtvényekként megfejteni igyekvő gondolkodók 
gyakran a hittel magával azonosítják.31 A mementóként – direkt vagy indirekt 
módon – feltűnő kereszt által vallási értelemben is megjelenik e műveken a 
felelősség, hiszen az Istennek tetsző életet élő ember a helyes utat választva 

 
30 Földényi László: Caspar David Friedrich. id. kiad. 98. 
31 Földényi László: Caspar David Friedrich. id. kiad. 56. 



 

 232

vállal morális felelősséget tetteiért, s cselekedetei függvényében a túlvilágon meg-
váltásban vagy kárhozatban részesül. A Téli táj templommal című képen a fe-
szület a ködbe vesző templom tornyain is megjelenik. A kereszt előtti sziklának 
dőlve egy férfi imádkozik, mankói tőle odébb hevernek a hóban – vélhetően 
hite segítette abban, hogy önerőből eljusson a feszületig. A férfi a természetben 
és nem a templomban imádkozik, Isten lakhelye pedig ködbe burkolódzva, 
már-már elérhetetlen távolságban tűnik fel, mintha az már nem is ezen a vilá-
gon lenne, hanem egy olyan világban, amelyet csak halálunk után érhetünk el.  

Caspar David Friedrich: Téli táj (1811) 

Friedrich 1811-ben készített egy másik téli tájképet is (Téli táj), amelyet e 
festmény párjaként is értelmezhetünk: ezen a képen a férfi mankóval jár, sem 
feszület, sem pedig templom nem tűnik fel a képen, csupán a sötétség, kihalt 
fák és fatörzsek veszik körül a magára maradt embert. A sivár, barátságtalan 
környezet vélhetően arra utal, hogy ekkor a férfi még csak kereste Istent (ezért 
nem láthatunk sem feszületet, sem templomot a kihalt tájban) és nem lépett 
az üdvösség útjára – ellentétben a Téli táj templommal című képpel, ahol már 
mankóit eldobva imádkozik, a kihalt fák helyett fenyők zöldellenek és az égbolt 
sem fekete, mint a Téli táj című festményen. Ezeken a műveken szintén meg-
jelenik a felelősség problémája, mivel a két alkotás lényegében két utat mutat 
meg, amelyek közül szabadon választhatunk, s ennek függvényében részesü-
lünk üdvösségben vagy kárhozatban. A táj e két esetben – és Friedrich számos 
más képén is – az ember belső világát tükrözi. Bár a képek morális értelemben 



 

 233

két ellenpólust jelenítenek meg, esztétikai szempontból mindkettőben felfe-
dezhetjük a fenségest. Kant prekritikai írásaiban különbséget tesz rémítő-, 
nemes- és pompázatos fenséges között.32 Ha a csoda pillanatának ábrázolását 
a kanti nemes fenségeshez kötjük, úgy a Téli táj templommal című kép meg-
felel ennek, a Téli táj pedig a rémítő fenségeshez társítható, hiszen utóbbi 
olyan tetszést vált ki a befogadóból, melybe borzongás vegyül. 

Friedrich maga úgy vélekedett, hogy „A nemes ember (festő) mindenben 
Istent ismeri fel, a közönséges ember (és festő) csak a formát látja, a szellemet 
nem.”33 Azt, hogy az alkotó mindenben Istent, illetve annak nagyságát keresi, 
fakadhat egyrészt Friedrich protestáns neveléséből, de emellett az is nagyban 
hozzájárulhatott ehhez, hogy a festő fiatalon szembesült a halállal, illetve halál-
közeli élményt is megtapasztalt. Testvére halála miatt vélhetően felelősnek érezte 
magát, ugyanakkor a szerencsétlen baleset, melyben a természet – egészen ponto-
san a jeges víz – kulcsfontosságú szerepet játszott, illetve maga a tény, hogy fivére 
az ő mentése közben lelte halálát, egyúttal felfogható Isten akarataként is, vagyis 
egy olyan erő döntéseként, mellyel szemben nem vehetjük fel a harcot, pusztán 
csak passzívan szemlélhetjük. Friedrich ezt a tapasztalatot önti művészi formába: 
képein – különösen a természeti tájakat ábrázoló képein – a mérhetetlen nagyság 
az isteni könyörület és a halhatatlanság ígéretét hordozza magában. A művek 
képesek felkelteni bennünk az emelkedettségnek az érzését, mely lényegében 
egyet jelent a fenséges tapasztalatával. Mi magunk eltörpülünk a táj végtelen 
hatalmassága mellett: felülkerekedni nem tudunk rajta, csak passzívan csodál-
hatjuk, ahogyan a Friedrich képein megjelenő emberi alakok is teszik, akik 
paradox módon egyszerre távolítják el és vonják be a képi térbe a befogadót. 

FELHASZNÁLT IRODALOM: 

Beke László: Caspar David Friedrich. Békéscsaba, Corvina, 1986. 

Carus, Carl Gustav: Emlékiratok (részletek). In. Beke László: Caspar David 
Friedrich. Békéscsaba, Corvina, 1986. 

Cassirer, Ernst: Kant élete és műve. Ford. Mesterházi Miklós, Budapest, 
Osiris/Gond-Cura Alapítvány, 2001. 

dr. Gerevich József: A traumatikus élmények facilitáló szerepe a művészetben. In. 
Orvosi Hetilap, 2017. (158. évf.) 17. sz. 668-677. 

 
32 Kant, Immanuel: Megfigyelések a szép és a fenséges érzéséről. In. Kant, Immanuel: 

Prekritikai írások – 1754-1781. id. kiad. 289-290. 
33 Friedrich, Caspar David: Nyilatkozat egy nagyobbrészt még élő és nemrég elhunyt 

művészek festményeiből álló gyűjtemény megszemlélése után. In. Beke László: 
Caspar David Friedrich. id. kiad. 107. 



 

 234

Földényi László: Caspar David Friedrich. Budapest, Helikon, 1986. 

Friedrich, Caspar David: Nyilatkozat egy nagyobbrészt még élő és nemrég 
elhunyt művészek festményeiből álló gyűjtemény megszemlélése után. In. 
Beke László: Caspar David Friedrich. Békéscsaba, Corvina, 1986. 

Kant, Immanuel: A gyakorlati ész kritikája. Ford. Papp Zoltán, Budapest, Osiris, 
2020. 

Kant, Immanuel: Az ítélőerő kritikája. Ford. Papp Zoltán, Budapest, Osiris, 2003. 

Kant, Immanuel: Megfigyelések a szép és a fenséges érzéséről. In. Kant, 
Immanuel: Prekritikai írások – 1754-1781. Budapest, Osiris Kiadó-Gond-
Cura Alapítvány, 2003. 

Lewison, Edward F.: Saint Agatha: The Patron Saint of Diseases of the Breast in 
Legend and Art. In. Bulletin of the History of Medicine. 1950, Vol. 24. No. 5. 
(September-October), 409-420. [Online] 
https://www.jstor.org/stable/44443556 [2022.06.19.] 

von Ramdohr, F. W. B.: A drezdai Friedrich úr egy oltárképnek szánt tájképfestmé-
nyéről és a tájképfestészetről, az allegóriáról és a miszticizmusról általá-
ban. In. Beke László: Caspar David Friedrich. Békéscsaba, Corvina, 1986. 

Richir, Marc: A fenséges tapasztalata. Ford. Lőrinszky Ildikó és Szabó Zsigmond, 
In. Enigma 1995. 1. Budapest, Enigma 1900 Kiadói Bt., 1995. 66-69. 

Somhegyi Zoltán: „A kifürkészhetetlen túlnan” – A tájkép a német romantikában. 
Budapest, Kijárat Kiadó, 2011. 

KÉPEK FORRÁSAI: 

Friedrich, Caspar David: Jeges-tenger (1823-1824),  
olaj, vászon, 96,7 x 126,9 cm 
Hamburger Kunsthalle, Hamburg, Németország 
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/0/0c/Caspar_David_Fried
rich_-_Das_Eismeer_-_Hamburger_Kunsthalle_-_02.jpg [2023.03.14.] 

Friedrich, Caspar David: Reggel az Óriás-hegységben (1810) 
olaj, vászon, 108 x 170 cm 
Alte Nationalgalerie, Berlin, Németország 
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/6/62/Caspar_David_F
riedrich%2C_Morgen_im_Riesengebirge.jpg [2023.03.14.] 

Friedrich, Caspar David: Téli táj (1811) 
olaj, vászon, 33 x 46 cm 
Staatliches Museum Schwerin, Schwerin, Németország 
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/1/17/Winter_Landscap
e_by_Caspar_David_Friedrich.jpg [2022.06.20.] 

Friedrich, Caspar David: Téli táj templommal (1811) 
olaj, vászon, 33 x 45 cm 
Museum für Kunst und Kulturgeschichte, Dortmund, Németország 
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/9/9f/Caspar_David_Fr
iedrich_-_Winterlandschaft_mit_Kirche_%28Dortmund%29.jpg [2023. 03.14.]  

 



 

 235

A CSÁSZÁR ÜZENETE 

PÓLIK JÓZSEF 

„Önmaga és egy letűnt kor dokumentuma inkább,  
mint bárki művészete. Szegény film.  

A szegény ember filmelőzetese.” 
Najmányi László 

A FILM 

 hetvenes években főleg underground színházi előadásairól ismert 
Najmányi László szerteágazó életművet hagyott örökségül 2020-ben 
bekövetkezett halálával. Ez a nagyobb részt lappangó életmű tartalmaz 

színdarabokat, novellákat, verseket, képzőművészeti alkotásokat, hangjátéko-
kat és forgatókönyveket, még képregényt is. Najmányi 1973 és 1977 között 
filmeket is rendezett. Ezek két csoportra oszthatók. Az elsőbe az MRT–iskola-
televízió megrendelésére készített ismeretterjesztő filmek (Hazámból szám-
űzötten – Radnóti Miklós, Ganz Ábrahám, Ady és kora, Ady és Világháború) 
és egy animációs film (RNS) tartozik. A második csoportba azokat az experi-
mentális művészfilmeket sorolhatjuk, amelyek a Balázs Béla Stúdióban szület-
tek. Utóbbiak közé tartozik a Bódy Gábor operatőri közreműködésével forga-
tott Szinkronpróba (1974), egy Kafka-adaptáció (A császár üzenete, 1975), és 
néhány Molnár Gergely közreműködésével létrehozott videofilm (David 
Bowie Budapesten, A vendég, Grieg zenéje, Donauer  Video Familie: Bing 
Crosby and Ezra Pound, Richard Katz, Flammarion Kamill).1 

Ezek a videofilmek elvesztek, akárcsak a BBS Filmnyelvi Sorozata számára 
forgatott Szinkronpróba: „titokzatos módon eltűnt a vágószobából” – írja Najmá-
nyi A Balázs Béla Stúdió. Egy magyar film című írásában2. A „magyar film”, 
amelyre az írás címe utal: A császár üzenete. Ez az egyetlen olyan Najmányi-
experimentum, amely a hetvenes évekből fennmaradt.  

Említett írásában Najmányi megjegyzi, hogy a film Bódy Gábor és Jeles 
András „támogatásával” készült, akik meggyőzték a BBS elnökségét, hogy 

 
1  Vö. Papp Tamás: Molnár Gergely – Najmányi László. Monográfia-töredék. In. 

Peternák Miklós (Szerk.): F.I.L.M. A magyar avant-garde film története és doku-
mentumai. Képzőművészeti Kiadó, Budapest, 1991. 233-244. 

2 Najmányi László: A Balázs Béla Stúdió. Egy magyar film. In. Antal István, Deák László, 
Kodolányi Sebestyén: Balázs Béla Stúdió 1961-2001. BBS – Orpheusz Kiadó, 
Budapest, 2002. 92. 

A



 

 236

biztosítson a produkció számára egy „szerény keretet”. „A film alapjául szol-
gáló Kafka novella – írja Najmányi – már régen foglalkoztatott. Több ízben 
feldolgoztam színházi formában, mielőtt a film forgatásába kezdtem. A vára-
kozás állapotának megjelenítése vonzott, hiszen abban éltünk valamennyien”3  

Három figyelemre méltó megállapítást tartalmaz az idézet. Egy: Najmányi 
egy olyan irodalmi művet filmesített meg, amely hosszú időn keresztül, 
intenzíven foglalkoztatta a képzeletét4; kettő: a film teátrális stílusa a színpadi 
adaptációnak köszönhető; három: A császár üzenete közérzetfilmként (is) 
értelmezhető, amely arra reflektál, hogy a készítője hogyan érezte magát a 
hetvenes években: miért gondolta úgy, hogy a „várakozás” időszakában él, 
amely – noha „átmeneti állapotról” van szó – talán soha nem fog véget érni. 5  

Írásomban az első magyar Kafka-adaptáció elemzésére teszek kísérletet. 
Megvizsgálom a film formáját, stílusát, műfaját, utalás-rendszerét, szerkezeti 
felépítését: a szerkezeti egységek egymással való „párbeszédét”. Megvizsgálom, 
hogy milyen esztétikai elképzelések, stilisztikai törekvések határozták meg a 
korábban színházi előadásokat író-rendező Najmányi filmes gondolkodás-
módját a hetvenes évek közepén.6  Ezt az életmű állapota miatt szükségszerű-
en töredékes elemzést már csak azért is érdemes elvégezni, mert a filmet két 
vetítés után betiltották – azok közé a magyar filmek közé tartozik tehát, ame-
lyeket a pártállam veszélyesnek tekintett politikai szempontból. A betiltással 
kapcsolatban Najmányi így fogalmaz:  

„Soha nem értesítettek arról és ma sem tudom, hogy miért tiltot-
ták be. A hetvenes évek végén emigráltam. Előbb Párizsban éltem, 
aztán Kanadában, végül New Yorkban telepedtem le. Ott jutott 
hozzám a hír, hogy ismét vetítik a filmet. Az elkövetkező években 
többször kértem a BBS-t, hogy küldjenek egy videó kópiát a film-
ről, amit lehetőségem lett volna amerikai és kanadai fesztiválokon 

 
3 Uo. 88.  
4 Nem tudok arról, hogy fennmaradt volna olyan színházi dokumentáció, szövegkönyv, 

kritika, nézői beszámoló, amely lehetővé tenné az elkészült film és az alapjául 
szolgáló színházi előadások összehasonlító vizsgálatát.  

5 Mi jellemző erre az átmeneti állapotra? „Egyedül a minden áron való túlélés vágya mo-
tiválja itt a cselekedeteket” – írja Najmányi, majd elmeséli, hogy milyen kaotikus 
körülmények között zajlott a forgatás („minden az utolsó pillanatig bizonytalan 
volt”), illetve hogy a BBS két frakciójának tagjai, tehát a dokumentaristák és játék-
filmesek („a tagság egy része – gyakran a hangadók – a titkosszolgálatnak dolgozott”) 
milyen erőszakosan támadták egymást annak érdekében, hogy forráshoz jussanak 
(„a viták engem valamiféle balkáni rablóbanda akció előtti tanácskozására emlé-
keztettek”). Vö. Najmányi László: A Balázs Béla Stúdió. Egy magyar film. I.m. 86.  

6 A 1971-től 1978-ig aktív Stúdió a hangjáték és a filmnyelv színpadi alkalmazásának 
lehetőségeivel kísérletezett a társulat, például A nagy Petőfi-film, a Kaland és a 
Vakszimultán című előadásokban. 



 

 237 

bemutatni. Ezt minden esetben megígérték, de csak 1996-ban 
jutottam hozzá, baráti közbenjárásra, egy VHS-kópiához.”7 

A betiltásnak is köszönhető, hogy Kafka parabolájával ellentétben Najmá-
nyi műve nem tartozik az (el)ismert magyar filmek közé. A film szegényes 
recepciója is ezt igazolja. Néhány filmtörténeti írásban található utaláson kívül 
csak Szilasi László rövid recenziója és Schuller Gabriella a BBS és a magyar 
avantgárd kapcsolatáról írt tanulmánya (annak egy részlete) foglalkozik a 
filmmel.8 Úgy tűnik, hogy Najmányi „üzenete” eddig nem érkezett meg a közön-
séghez; ami ironikus, ha figyelembe vesszük, hogy a film egy olyan Kafka-szöveg 
„átirata”, bizonyos értelemben prequel-je, amely a nem-megérkezésről szól. 

Az elemzés első lépését a film készítési körülményeinek vizsgálata jelenti. 
Erre azért van lehetőségem, mert a Balkonban megjelent egy, a művészeti 
folyóirat felkérésére született írás, Najmányi László Spions című memoárja. A 
Spions húsz fejezetre bontva tárgyalja Najmányi művészi önmagára találásá-
nak kalandos, fordulatokban gazdag történetét.9 Ez a történet Najmányi szüle-
tésétől (1946) az emigráció kezdetéig (1978) tart, tehát harminckét évet fog át. 
Najmányi harminckét évesen, a felnőttkor küszöbén hozza meg élete talán 
legfontosabb, mert minden más későbbi tervét meghatározó döntését: emigrál 
Magyarországról.  

A Spions sokarcú mű: felnövés-történet, „kémológiai” eszmefuttatás, lát-
lelet a Rákosi- és főleg a Kádár-korszakról. Ezen kívül az első magyar punk 
zenekar, a Spions története is, amelynek Najmányi László volt az egyik alapító 
tagja. Najmányi elmeséli a Spionsban, milyen körülmények között ismer-
kedett a zenekar későbbi frontemberével, Molnár Gergellyel, hogyan kötöttek 
barátságot, milyen sikerek és kudarcok érték őket a hetvenes években.  

A memoárból az is kiderül, hogy A császár üzenete fontos szerepet játszott 
Najmányi életében, szellemi-művészi fejlődésben – húszból négy fejezet a film 
történetével foglalkozik.10 Megtudjuk, hogy kik vettek részt a létrehozásában; 
hogyan fogadta a közönség; milyen körülmények között tiltották be. Csak egy 
dologról esik kevés szó: a film esztétikumáról. Néhány akkoriban látott filmre 

 
7 „Amikor megkérdeztem a BBS vezetőségét, hogy – noha annyiszor megígérték –, miért 

nem küldtek videó-kópiát, azt a választ kaptam, hogy a film a BBS tulajdonát 
képezi, nem kötelesek kópiát adni a rendezőnek.”  Najmányi László: A Balázs Béla 
Stúdió. Egy magyar film. I.m. 92.  

8 Vö. Szilasi László: A császár üzenete. Gondolatjel, 1987. 3. Forrás: http://acta.bibl.u-
szeged.hu/11382/1/ gondolatjel_1987_3_006-008.pdf; Schuller Gabriella: A játék 
hatalma: a hatalom újrajátszása. A BBS és a magyar avantgárd színház. In. A 
Balázs Béla Stúdió 50 éve. Műcsarnok – Balázs Béla Stúdió, Budapest, 2009. 223-226.  

9 A memoár első fejezete 2010 januárjában jelent meg. Az utolsó 2011 februárjában. 
10 A 11. fejezettől a 14. fejezetig tart az a szakasz, ahol Najmányi összefoglalja A császár 

üzenetével kapcsolatos emlékeit. 



 

 238

tett utalást meg egy-két filozófiai megjegyzést leszámítva Najmányi megelég-
szik az alkotás körülményeinek összefoglalásával. 

A FORGATÁS 

A forgatás 1974. augusztus 1-jétől 4-éig tartott Nógrádverőcén, egy Duna-
parti szőlőbirtokon. Najmányi és a felesége – Orsós Györgyi, aki később a 
filmben is szerepelt – már egy héttel korábban „sátrat vert” a helyszínen, hogy 
megtegyék a szükséges előkészületeket. Molnár Gergely, a Spions későbbi éne-
kese, „energiaközpontja” is csatlakozott hozzájuk a partnerével, Eörsi (Őrsi) 
Katalinnal. Az 1969-ben megismert Molnár Gergely szerepével kapcsolatban 
Najmányi megjegyzi:  

„Kafkáról, filmelméleti kérdésekről beszélgetve gyakran tettünk 
hosszú sétákat a dombok között, vagy ültünk a vízparton. (…) Be-
szélgetéseink hatására jutottam arra az elhatározásra, hogy nem 
lesznek dialógusok a filmben. Titokban, nehogy a készülő film 
minden aspektusát kontrollálni próbáló társalkotó, Breznyik (Berg) 
Péter megtudja, írtam ugyan néhány oldalnyi, meglehetősen vicces, 
a szereplők szájába adandó szöveget, de a Molnár Gergely kód-
nevű kém, bár jókat nevetett párbeszédeimen, meggyőzött szük-
ségtelenségükről. »Kafka szövegébe tilos beleírni« – mondta. »A 
Biblia szövegét se egészítenéd ki, ha mondjuk Káinról és Ábelről 
készítenél filmet.«”11 

Miért mondja Najmányi László, hogy Molnár Gergely „kém” volt? A meg-
nevezés nem arra utal, hogy Molnár a titkosszolgálat fedett ügynöke volt, aki 
jelentéseket írt a barátairól. Éppen ellenkezőleg: Molnár megfigyelés alatt állt, 
tevékenységéről a Belügyminisztériumban aktát vezettek. A memoár utolsó 
részében, amely az emigráció előtti hónapok eseményeit foglalja össze, 
Najmányi, aki ugyancsak „állandó rendőri kíséretet” kapott „egy nyomozóipari 
tanulókból álló osztály és testes oktatóik formájában”, megállapítja: „A nem 
titkolt rendőrségi megfigyelés az enyémnél jóval durvább élménysorozatot 
jelentett a Spions frontemberének, például megverték a Keleti pályaudvar 
előtt, az érdeklődő lakosság gyűrűjében. Többször megtámadták a Dohány 
utcai (Tobacco Road) lakása közelében is. Rendszeresen kaptunk névtelenül 
fenyegető, késő éjszakai telefonhívásokat.”12 

 
11 Najmányi László: Spions. Balkon, 2011. 1. 23 és 25.  
12 Uo. 2011. 10. 24.  



 

 239

Najmányi definíciója szerint a „kém” olyan személy, aki gyűlöl minden 
elnyomást, terrort, minden autonómia ellen irányuló megalázó fenyegetést. A 
kém: „művész”, „életművész”, aki megfigyeli, hogyan működik a diktatúra, majd 
jelent, beszámol: műalkotásain vagy életstílusán keresztül leplezi le annak 
embertelenségét, fojtogató heteronómiáját. A „kémjelentés” – ha műalkotás – 
lehet irodalmi mű, festmény, zenei vagy színházi előadás. És lehet, természe-
tesen, film is. A császár üzenete is „kémjelentés” Najmányi látásmódja szerint.  

Egy másik írásában, amely Yippie jegyzetek címmel jelent meg az Európai 
kulturális füzetek 25. számában, Najmányi felidézi, hogyan próbálta elviselni 
a hetvenes évek „puha” – egyesek számára nagyon is kemény – diktatúráját:  

„Úgy éreztem, hogy ezt az engem körülvevő, a hozzám hasonlók 
számára bűzösnek, ragadósnak érződő poklot fenntartó hatalmat 
nem fegyveres lázadással, nem ideológiailag, hanem a yippie 
akciókhoz hasonló szemtelen gesztusokkal lehet – ha nem is le-
győzni, de – hitelteleníteni. Miután törvényes eszközökkel, vagy 
erővel elkergetni nem lehet, önnön demagógiájukat, hazugsá-
gaikat ellenük fordítva, felnagyítva nevetségessé kell tenni őket, 
ami csökkentheti széles társadalmi elfogadottságukat. Ugyanak-
kor azt is gondoltam, hogy az országban uralkodó sanyarú álla-
potokért nem egyedül a politika, hanem az emberek önmagukkal, 
körülményeikkel szembeni igénytelensége is felelős. Ezért fontos-
nak tartottam, hogy mindenki – beleértve magamat is – saját 
magán kezdje a megtisztulást [kiemelések tőlem – P. J.].”13 

E szöveghely tükrében azt mondhatjuk, hogy Najmányi sokirányú művészi 
tevékenysége (színdarabokat ír és rendez, filmet készít, zenél, fest, szobrász-
kodik, megtervezi a Spions vizuális arculatát) egy személyes megtisztulási fo-
lyamat eszköze, amelyen belül A császár üzenete a Kádár-rendszer „demagó-
giája” ellen irányuló „öngyógyító”, purgáló szatíraként értelmezhető:  provo-
katív, „szemtelen gesztusként”, amely – mint a memoárban írja Najmányi – a 
politikai rendszer nihilizmusa, „édeskésen giccses világlátása” ellen irányul. 
Mint látható: a kém nem csak a rendszer, hanem önmaga – mint a rendszer 
„terméke” – ellen is „kémkedik”. Ami annyit jelent, hogy megpróbálja meg-
hekkelni az állam intézményein keresztül gyermekkorától fogva belékódolt 
társadalmi programozást. A „kémkedés” tehát átíró, átnevelő tevékenység, 
amely a „termékben” rejlő egyéniséget kutatja fel:  

 
13  Najmányi László: Yippie jegyzetek. Gondolatok egy készülő tanulmánykötethez. 

Európai Kulturális Füzetek. 25. szám. Forrás: http://www.c3.hu/~eufuzetek/ 
index_25.php?nagyra=25/25_A02_.html 



 

 240 

„A [Spions-]projekt elsősorban önmagunk átformálására irányult. 
Nyilvánvaló volt számunkra, hogy bár kora ifjúságunktól fogva 
minden erőnkkel igyekeztünk növelni vagy legalábbis tartani 
távolságunkat a bennünket környező mentális szemétdombtól, 
elsősorban produktumok vagyunk, nacionalitásunk, családi hát-
terünk, iskolai neveltetésünk, irodalmi és más kulturális élménye-
ink, a vallási és politikai propaganda, generációnk, szűkebb és 
tágabb környezetünk termékei. Reakcióink, viselkedésünk, világ- 
és létértelmezésünk kódját belénk programozták, s ha meg akar-
juk találni lényünk lényegét, valóban egyéni missziónkat, igazi 
funkciónkat a dolgok rendjében, ki kell purgálni minden korábbi 
programozást szellemi rendszerünkből. El kell árulni, ott kell hagy-
ni régi önmagunkat. (…) Küldetésünk egyedül a hely és a populá-
ciótermészetének kikémlelése és jelentésünk elkészítése volt.”14 

A helyi „populációhoz” tartozó pártállami ügynökök „természetének” kikémle-
lésére A császár üzenete forgatásán is alkalom nyílt. Najmányi felidézi, hogyan 
botlott bele ő és Molnár véletlenül két spiclibe azon a helyen, ahol a stáb dolgozott: 

„A sziget déli véghez közeledve, a túloldalon beszélgető, fürdőző 
társasággal egy magasságban káromkodást hallottunk a bozótból. 
Óvatosan közelebb jutva két szedett-vedett figurát pillantottunk 
meg, akik elektronikus berendezések mellett hasaltak a bozótban 
és az őket rajokban támadó szúnyogokat csapkodták, fojtott hangon 
szitkozódva. Egyikük, egy kövér, kopaszodó, középkorú, félmez-
telen férfi a túlparton beszélgetőkre irányított parabola-mikrofont 
tartott a kezében, fején fülhallgató, arcáról patakokban folyt az 
izzadtság. Távcsővel bámészkodó, sovány, csapzott hajú, menyét-
arcú, mocskos atlétatrikót viselő, tetovált társa füzetbe jegyzetelt. 
A hatóságoknak nyilván nem volt elég a közénk telepített spiclik 
jelentése, külső megfigyelőket is bevetettek ügybuzgalmukban.”15 

A közeli barátként bemutatott Molnár Gergelyen kívül Breznyik Péter is 
fontos szerepet játszott a film születésében. Breznyik és Najmányi a Kassák 
Ház Stúdióból ismerték egymást, amelyet 1969-ben alapított Halász Péter és 
Koós Anna. Breznyik a kezdetektől tagja volt a társulatnak: színészkedett, 
színdarabot írt, rendezett.16  

 
14 Najmányi László: Spions. Balkon. 2011. 7-8. 50. 
15 Uo. 2011. 2. 8.  
16 Breznyik Péter és Laurenczi Ágnes hozta létre azt az előadást, amelyet Breznyik meg 

egy asszony tegnap címmel mutatott be a Kassák Ház Stúdió 1972. februárjában. 



 

 241

Fontos megemlíteni, hogy a Kassák Ház Stúdió 1974 márciusában mutatta 
be a Betlehemi gyerekgyilkos című előadást, amelynek főszereplője – mint a 
Stúdió honlapján olvasható – egy „Breznyik Péter által megformált katona-
figura” volt. Ez a katonafigura („gyerekgyilkos”) lett a Najmányi-film fősze-
replője, Berg néven. Najmányi egy kétarcú, bizonyos értelemben skizofrén 
karaktert hozott létre. Berg érzékeny, kreatív művész, aki formabontó színházi 
előadásokat rendez, és kegyetlen martalóc, aki gyilkosságokat követ el. A 
karakter kettősége a megjelenésében is kifejeződik: sodronyinggel kombinált 
prémgalléros katonai köpenyt visel és Lennon-szemüveget. Berg olyan, mint 
Robert Louis Stevenson rémregényének hőse, Dr. Jekyll: néha átváltozik 
szörnyeteggé – Mr. Hyde-dá –, aki bármire képes.  

Nem derül ki a memoárból, hogy Najmányi pontosan milyen körülmények 
között ismerkedett meg Breznyikkel, milyen megfontolásból kérte fel éppen őt 
a főszerepre. Najmányi csak annyit közöl, hogy 1971. július 16-án megnézte a 
Kassák Ház Stúdió Gyorsváltozások című előadását – „a beszélőművész Dixi 
javaslatára” –, amelyben Breznyik is szerepelt. 17  Najmányi Breznyikkel 

 
Az előadásról nem készült felvétel, szövegkönyve nem ismert. A Stúdió honlapján 
a következő szöveg olvasható róla: „Breznyik Péter a Skanzen gyilkosainak közel 
féléves próbaidőszakában, eredetileg a darab kiegészítésének szándékával fogott 
hozzá, hogy olyan játékot találjon ki, amely intenzívebben mutatja be az ő skan-
zenjét: egy térbe sűrítve közvetlen múltját, zenei múltját, az asszonnyal való kap-
csolatának történetét stb. Az eddigiektől eltérően, a társulat tagjai közül csak két 
színész kettejük külön-külön és együttes életének és kapcsolatának lehetetlenségeit 
élik meg színházban, a részegség mámorától az önszereteten át, a találkozás mámo-
ráig és az asszonnyal való azonosulási kísérleteken át a nőben való eltűnéssel, in-
karnációval ér véget. Játékaink során először jelenik meg tudatosan az intim sze-
mélyes világ a maga amorfságában és a kapcsolat kapcsolattalanságának azon pilla-
nataiban, amelyek nem tűrik a szót. Színházunk története folyamán pedig az önálló 
egyéni alkotás, ahol nem az írás-rendezés-eljátszás, hanem az élés-elgondolás-
színház-élés folyamata zajlik le.” Forrás: https://artpool.hu/Al/al11/KHS-3.html 

17 A Kassák Ház Stúdió honlapja szerint valójában egy évvel később, 1972 januárjában 
volt az előadás, amelyre Najmányi úgy hivatkozik, mint az „életemet megváltoztató 
élményre”. Az volt, mert fél év múlva létrehozta saját független, underground társu-
latát, a Kovács István Stúdiót, amelyhez később a Kassák Ház Stúdióban is megfor-
duló Molnár Gergely (és a barátnője, Eörsi Katalin) is csatlakozott. Schuller Gabri-
ella azt írja A játék hatalma: a hatalom újrajátszása című tanulmányában, hogy 
„A Kovács István Stúdió előadásainak fő eleme a színház hangjátékba, illetve filmbe 
oltása volt: a legtöbb előadásban a színpadi történésekkel egyenrangú szerepet ka-
pott a hangszórókból hallható narrátori hang. A narrátor szövege részben a konkrét 
színházi helyzetre reflektált, verbálisan megelőlegezve, rögzítve és értelmezve, hogy 
pontosan mi történik a színpadon és a nézőtéren.” Érdemes felidézni, hogy Naj-
mányi mivel magyarázza a Stúdió-előadások formáját: „…két tényező gyakorolt 
nagy hatást a Kovács István Stúdió stílusának, formavilágának, művészi koncep-
ciójának kialakulására. Nem próbálhattunk, mert ha próbálni kezdtünk egy-egy 
darabot, a társulatba beépített spiclik jelentései nyomán a hatóságok nem enge-
délyezték az előadást. Továbbá soha nem tudhattam, hogy kire számíthatok. Bár a 



 

 242

kapcsolatban „megkötött alkuról”, „átadott kreatív hatalomról” beszél, egy 
ponton pedig egyenesen így fogalmaz: „rájöttem, hogy nem az általam elkép-
zelt film fog elkészülni, hanem a főszereplő és a többiek közös akarata fogja 
kialakítani a végső produktumot.”18 

Breznyik jelentős hatást gyakorolt a filmre: nemcsak Berg megalkotásában 
játszott kulcsszerepet, hanem az ő ötlete volt az is, hogy a készülő film legyen 
trailer-füzér. Najmányi így fogalmaz:  

„A film főszerepére kiválasztott Breznyik Péter hangulata enyhült, 
miután elfogadtam A császár üzenete műfaját (előzetes) megha-
tározó koncepcióját.Ő javasolta azt is, hogy a szereplők egy részét 
NDK kozmetikumokról és járművekről (Rexona Herb, Robur 
Pevdi) nevezzük el, illetve skandináv hangzású neveket adjunk 
nekik (Sören Pevdi stb.). Mások ugyancsak Breznyik Péter által 
kitalált fantázianeveket kaptak (Therma, Valerie Bohan, Ocelot 
Bohan, Ayer Vapona, Alper Belan, Polor Blendax).”19 

A visszaemlékezés egy pontján Najmányi lakonikusan megjegyzi: „ren-
dezői tevékenységem az operatőri minimalizmus betartására korlátozódott.20 
(…) Nem akartam használni semmiféle operatőri trükköt, különleges lencsé-
ket, formabontó beállításokat. Meg akartam maradni a némafilmek stílusánál, 

 
stúdiónak tucatnyi tagja és legalább ugyanannyi időnként felbukkanó kültagja 
(például Rajk László és építész barátainak köre) volt, a rendszeres megjelenést raj-
tam, feleségemen, Papp Tamáson és Eperjessy Katalinon kívül senki sem érezte 
magára nézve kötelezőnek. Azt sem érezték fontosnak, hogy előre tájékoztassanak 
tervezett távolmaradásukról. Így csak az előadások estéjén tudtam meg, hogy ki 
vállal részvételt az adott darabban. E két ok miatt darabunkat narrációra építettem, 
és úgy írtam meg, hogy egyszerre csak pár, bárkivel behelyettesíthető ember legyen 
a színen. A narráció nemcsak a darabok történetét vitte, hanem a szereplőknek 
szóló instrukciókat is tartalmazta. Így a közreműködőknek csupán a hangszórókból 
elhangzó narrációra kellett figyelniük ahhoz, hogy tudják, mikor, mit kell csinálni-
uk a színpadon. A darabokat a bemutatók helyszíneinek adottságaira írtam, így 
ritkán volt szükségünk díszletekre. Beszélt, megtanulandó szöveget nem alkalmaz-
tam, és nagy teret adtam a technikai megoldásoknak, a sztereó hangfelvételekből 
adódó dramaturgiai lehetőségeknek, filmvetítéseknek, szcenikai trükköknek. A 
Molnár Gergely és Eörsi Katalin kódnevű kémek általában késve érkeztek, ha meg-
érkeztek egyáltalán az előadásokra. Ezt a szokásukat be is építettem A kaland című, 
az újpesti Derkovits Gyula Művházban, 1973 őszén bemutatott darabba. Késéseik, 
távolmaradásaik ellenére, Papp Tamás, Magos György és Orsós Györgyi mellett ők 
voltak a legfontosabb szellemi partnereim az 1976-ig működő Stúdióban.” Vö. 
Schuller Gabriella: A játék hatalma: a hatalom újrajátszása. I.m. 223-224., illetve: 
Najmányi László: Spions. Balkon, 2010. 9. 9-10.  

18 Uo. 2011. 2. 6. 
19 Uo. 2011. 11-12. 25.  
20 Uo. 2011. 2. 6.  



 

 243

már a kamera mozgását is stílustörésnek, felesleges képi locsogásnak gon-
doltam.”21 Najmányi megemlíti, hogy csak egyszer támadt nézeteltérése a film 
operatőrével, Dobos Gáborral, aki „független, államilag nem támogatott mű-
vészként” – Najmányihoz hasonlóan22 – az 1970-es évek elején lett a Balázs 
Béla Stúdió tagja: „Dobos Gábor javaslatával ellentétben ragaszkodtam ahhoz, 
hogy egy tömegjelenetet ne nagylátószögű, hanem normál objektívvel vegyen 
fel. A szonettszerű korlátokat jelentő minimalizmusom arra késztette a 
kreativitását érvényesíteni akaró operatőrt, hogy a jelenetek megvilágítására, 
a fények és árnyékok játékára, a tónusok megjelenítésére törekedjen. Ezzel a 
szándékával tökéletesen egyetértettem.”23 

     Najmányi helyzetét, rendezői mozgásterét meghatározta, hogy a film 
megvalósítására csak 180 ezer forintot szavazott meg a BBS. Ez nem volt elég 
ahhoz, hogy minden stábtag fizetés kapjon. A résztvevőknek küldött meghívó-
ból kiderül, hogy az utazási költségek és az ellátás finanszírozása is komoly 
gondot jelentett:  

„Kérem Önt, hogy közreműködésével segítse A császár üzenete 
című, Franz Kafka novellája alapján készülő filmünk elkészítését. 
(…) Mivel a Balázs Béla Stúdiótól a film elkészítésére kapott 
összeg igen csekély, a közreműködőket nem tudjuk honorálni, 
szállásukról, ellátásukról, a helyszínre való utazásukról nem tu-
dunk gondoskodni. Kérjük, hogy sátrat, hálózsákot, vagy pokrócot 
hozzon magával…”24 

A BBS-támogatásból csak a technikai felszerelést, a nyersanyagot, a stáb 
szűkös étkeztetését és néhány „profi filmgyári alkalmazott” fizetését lehetett 
finanszírozni. Utóbbiak voltak azok, akik „megásták a tömegsírt, felállították 
a fólia-labirintus tartóoszlopait a vízpartra vezető vízmosásban, és a császári 
palotát jelképező óriási katonai sátor-komplexumot a legmagasabb dombon.”25 

Najmányi hangsúlyozza, hogy mivel a pénzügyi nehézségek miatt nem 
lehetett előre és egyértelműen tudni, hogy a meghívottak közül, kik vesznek 
majd részt a munkában, nem volt értelme klasszikus értelemben vett forgató-
könyvet írni: 

 
21 Uo. 2011. 11-12. 26.  
22 „A politika az 1970-es évek elején engedélyezte, hogy a Balázs Béla Stúdió munkájába 

olyanok is bekapcsolódjanak, akik nem voltak hallgatói vagy végzett növendékei a 
Színház- és Filmművészeti Főiskolának és nem dolgoztak az állami film- és tele-
vízióiparban. Bódy Gábor meghívására ezért kezdtem el a Balázs Béla Stúdió ülé-
seire járni.” Najmányi László: A Balázs Béla Stúdió. Egy magyar film. I.m. 86. 

23 Najmányi László: Spions. Balkon, 2011. 11-12. 27.  
24 Uo. 2011. 11-12. 27.  
25 Uo. 2011. 1. 23.  



 

 244 

„Nem lévén elengedő pénzem, minden az utolsó pillanatig bizonyta-
lan volt. Ezért nem írtam előre forgatókönyvet, az forgatás közben 
íródott. Csak egy rövid vázlatot írtam, azt sem lehetett betartani. 
Nem tudtam előre tervezni, mindig az adott pillanat lehetőségei-
hez igazodott a történet. (…) A tájat és az éppen jelenlevők adott-
ságait, képességeit kellett kihasználom.”26   

Najmányi szabad kezet adott a fontosabb szereplőknek – nem is tehetett 
mást, mivel gázsi híján „ragaszkodtak ahhoz, hogy szerepeiket ők alakítsák ki”:  

„Prekoncepciókkal nem operálhattam, hagytam tehát, hogy min-
denki azt csinálja, amit tud, amit szeret. Halász Péter szeretett 
függőlegesen félmeztelenül, kalapban állni. Ez lett a szerepe. 
Breznyik Péter a tűző napon, páncélingben, prémgalléros, hosszú, 
orosz katonai köpenyben akart táncolni órákig. Bősze Andrea azt 
szerette volna, ha csókolózás után Breznyik Péter a csónakból a 
vízbe löki őt. Így is lett. Mások vállalták, hogy versenyt futnak és 
aztán tömegsírba lőjék őket.”27  

A zűrzavaros körülmények és az ilyenkor elkerülhetetlen emberi konfliktusok 
ellenére – „lelket kellett lehelnem a csüggedőkbe, lelki sérüléseket kellett gyógyí-
tanom, az apróbb-nagyobb konfliktusok elsimítása is rám hárult”, írja Najmányi28 
– „a forgatás óraműszerűen zajlott”, és végül, négy nap után, befejeződött. 

Ez Najmányi legközelebbi barátain és a meghatározó színészeken kívül 
főleg Elbert Máriának volt köszönhető. Elbert felvételvezetőként, ősszel pedig 
már vágóként dolgozott a filmen. Az ő feladata volt a „hadtápmunka” is: a 
rendezővel minden nap kiszámolta, a közeli Verőcén megvásárolta és „a film-
gyár teherautójával” a forgatás helyszínére szállította azt a „lecsókolbász- és 
kenyérmennyiséget”, amelyet a változó létszámú stáb elfogyasztott. Najmányi 
szerint összesen több mint száz ember fordult meg a forgatás helyszínén. 
Többen, mint ahány név a stáblistán olvasható. Jelen volt az akkori under-
ground szellemi élet színe-java – Najmányi Ascher Tamás, Valló Péter, Halász 
Péter, Eörsi István nevét említi –, és olyan emberek is, akiket inkább az 
esemény happening jellege vonzott:  

 
26 „A szőlőbirtokhoz tartozó apró présházban alakítottam ki a produkciós irodámat – 

írja Najmányi a memoárban. „Percre pontosan kidolgoztam és a ház külső falára 
tűztem a jelenetek felvételének sorrendjét, lehetővé téve a közreműködőknek, hogy 
beoszthassák idejüket. A listát gyakran kellett módosítanom, mert a szereplők 
közül sokan kéredzkedtek el rövidebb-hosszabb időre, mások pedig előzetes 
bejelentés nélkül tűntek el felvétele előtt.” Uo. 2011. 1. 26.  

27 Najmányi László: A Balázs Béla Stúdió. Egy magyar film. I.m. 91.  
28 Najmányi László: Spions. Balkon, 2011. 2. 6.  



 

 245

„Tartótisztek, spiclik, célszemélyek, rózsadombi néptáncosok, 
belvárosi csibészek, kertvárosi kékharisnyák, párttagok és párton-
kívüliek, tiltottak, tűrtek, támogatottak, az állampárti nómenkla-
túra gyermekei, kivételezettjei és üldözöttjei, kvázi-hippik és 
kvázi-yippik, orvosok, közgazdászok, mérnökök, jogászok, függet-
len és elkötelezett írók, művészek, »amatőr« és »profi« rendezők 
és színészek, építészek, diákok és professzorok, néhány gyári 
munkás, pitiáner bűnözők, nagystílű szélhámosok, hívők és ateis-
ták.  Budapest alja és krémje, munkások, parasztok, értelmisé-
giek, minden társadalmi réteg, osztály, szubkultúra képviseltette 
magát A császár üzenete forgatásán, 1974 forró nyarán”.29 

A BEMUTATÓ 

A film a vágóasztalon született. „A film vágásakor – írja Najmányi – 
Breznyik Péter és Koós Anna váltak legközelebbi munkatársaimmá. Elbert 
Márta vágó segítségével, hosszú, aprólékos munkával zenére és a felvett narrá-
cióra illesztettük a rendelkezésre álló képeket. Nem meglévő vízió alapján 
dolgoztunk, hanem az adott, esetleges információhalmazt szerveztük történet-
té. Az elkészült film nem is hasonlított előzetes elképzelésemhez. Minden 
részletében az adott helyzet alakította ki.”30 

A film premierje a Fiatal Művész Stúdiójában volt 1975 februárjában. Ezt 
egy második vetítés követte – „néhány nappal később” – a Filmgyár vetítő-
termében, ahol a Balázs Béla Stúdió vezetősége és tagsága nézte meg A császár 
üzenetét. „Mindkét vetítés – írja Najmányi – zsúfolásig megtelt nézőtér előtt 
zajlott, még a padlón is ültek, a falak mentén is álltak az emberek. Ez a film 
volt »az« esemény azokban a hónapokban Budapesten.”31  

Najmányi tartott attól, hogy a filmet betiltják, mivel „szereplői között szá-
mos betiltott művész – Eörsi István, a Kassák Stúdió tagjai stb. – volt, akinek 
még a nevét sem volt szabad nyilvánosan kimondani abban az időben.”32 Ezért 

 
29 Uo. 2011. 1. 23.  
30 Najmányi László: A Balázs Béla Stúdió. Egy magyar film. I.m. 92. A Spionsban 

Najmányi nem említi Elbert Márta nevét a vágással kapcsolatban: „A film vágása a 
Balázs Béla Stúdió abban az időben velem szimpatizáló dokumentarista rendezője, 
Mihályffy László és asszisztense, Kornis Panka vágói, valamint Breznyik (Berg) 
Péter és Koós Anna társalkotói közreműködésével hónapokig tartott. A császár 
üzenete eredeti elképzeléseink, prekoncepióink nagy részének félredobása után 
tényleg a vágóasztalon született meg.”  

31 Najmányi László: Spions. Balkon, 2011. 2. 9.  
32 Uo. 2011. 2. 9.  



 

 246 

kitalálta, hogy a film végére olyan jelenetet illeszt, amely a reformpoétikájú 
filmek csoportjához kapcsolja a produkciót: 

„…a néhány évvel korábban átadott, a létező szocializmus diadala 
szimbólumának számító Erzsébet hidat filmeztük le, a Gellért-
hegy oldalán állítva fel a kamerát. Szerencsénk volt, a híd budai 
hídfőjénél, a korlátnál fiatal pár fényképezte egymást. Az addig a 
hídelemeket mutatva bóklászó kamera rájuk közelített. Utólag a 
kép alá raktuk a fényképezőgép zárjának hangját, innen át tud-
tunk vágni a film záróképére, a virágzó fa alatt álló gyönyörű, sző-
ke hajú, kék szemű, mosolygó, ismert fotómodellre, mintha őt 
fotózta volna a fényképész. A »vörös farok« alá a kor legelkopta-
tottabb klasszikus zenéjét, Bach D moll toccata és fugáját raktuk, 
amely a hidat gótikus katedrálissá varázsolta és reményeink sze-
rint kioltotta a film kafkai »pesszimizmusát«.”33 

A számítás nem vált be: 

„A filmgyári vetítést követően az állambiztonsági szervek alkalma-
zottjaként dolgozó vetítőgépész nem adta vissza a vetített kópiát. 
Hónapokkal később, a Balázs Béla Stúdió vezetőségétől tudtam 
meg, hogy a filmet betiltották és a többi betiltott film közé, a kul-
túra kontrollálásáért felelős csinovnyik, a három T elvét kiagyaló 
Aczél György páncélszekrényébe zárták. A film végére illesztett 
»vörös farok« nem segített.”34 

A betiltás ellen senki sem tiltakozott, sőt. Najmányi megemlíti, hogy a 
filmszakma képviselői „haveri” kapcsolatot ápoltak azzal a személlyel, aki 
cenzúrázta a filmet:  

„A »hétköznapi bolsevizmusra« jellemző, hogy a cenzori hata-
lommal felruházott, az állambiztonsági hatóságok által a Film-
gyárba telepített, valószínűleg katonai rangot is viselő mozigé-
pészt – noha minden filmgyári dolgozó tudta titkosrendőri mivol-
tát – a rendezők, operatőrök és egyéb hetérák »Misi bácsinak«, 
»Géza bácsinak« vagy valami hasonlónak szólították, haverként 
bántak, együtt piáltak, röhögcséltek vele.”35 

 
33 Uo. 2011. 2. 8-9.  
34 Uo. 2011. 2. 9.  
35 Uo. 2011. 2. 9.  



 

 247

A filmet nem csak a hatalom szolgálatában álló mozigépész, de a szakmai 
közönség sem fogadta kitörő lelkesedéssel. „A farmernadrágos, farmeringes, 
farmerdzsekis dokumentaristák gyűlölték, a játékfilmesek elnézően mosolyog-
tak bézs vagy szürke kardigánjaikban”.36  Najmányi szerint a jelenlévők nem 
értették a film „humorát”, iróniáját, „tudat alatt biztosan érezték”, hogy a ren-
dező („a lelkemben rejtőző Franz Kafka”, írja Najmányi) rajtuk „gúnyolódik”.  

A KORSZAK 

Amikor A császár üzenete készült, a magyar filmművészetben két, „indít-
tatásában azonos, stílusában viszont homlokegyenest eltérő irányzat” domi-
nált: egyrészt a dokumentarizmus (szociológiai realizmus), másrészt a stili-
záció (lírai, neurotikus és experimentális realizmus). 37  Najmányi filmje a 
második tendenciához kapcsolódik: a stilizáció harmadik, tehát experimentá-
lis változatának esete.  

Experimentális filmek kizárólag a BBS-ben készültek a hetvenes és később 
a nyolcvanas években: Najmányi is ott forgatta a magáét. Nem volt képzett 
forgatókönyvíró vagy filmrendező: ő is, akárcsak Erdély Miklós, Szentjóby 
Tamás vagy Hajas Tibor, kívülálló volt azokhoz a rendezőkhöz és operatő-
rökhöz képest, akik a Színház- és Filmművészeti Főiskoláról érkeztek, s a 
Balázs Béla Stúdiót egyfajta gyakorlóterepnek tekintették. Mindannyian olyan 
filmeket készítettek, amelyek eltávolodtak a hatvanas-hetvenes évek magyar 
játékfilmjeire jellemző modernista sémáktól, illetve azoktól a kultúrpolitikai 
elképzelésektől, amelyek szellemében a Balázs Béla Stúdiót 1958-ban meg-
alapították.38 Nem „iskolapadnak” tekintették a BBS-t, hanem szubverzív mű-
vek létrehozására alkalmas műhelynek: „kutatólaboratóriumnak”.39  

 
36 Uo. 2011. 3. 14.  
37 „A hetvenes évek – írja Gelencsér Gábor – különösen alkalmas a formatörténeti szem-

pont érvényesítésére, hiszen ez a korszak magyar történelem 1956-tól 1988-ig tartó, 
ideológiai és politikai szempontból egységesnek mondható periódusába, az úgyne-
vezett Kádár-rendszer tagolódik, amelynek azonban az alperiódusai összefüggésbe 
hozhatók a hetvenes évek filmtörténetével – a kezdőpont 1968, az új gazdasági 
mechanizmus bevezetésének éve; belső korszakhatár lehetőségét veti fel 1973 körül 
a reformfolyamatok lefékezése; s végül a hetvenes-nyolcvanas évek fordulójának 
újabb enyhülése, az ismét megerősödő reformszellem kibontakozása zárja le az 
évtizedet…”  Gelencsér Gábor: A Titanic zenekara. Stílusok és irányzatok a het-
venes évek magyar filmművészetében. Osiris Kiadó, Budapest, 2002. 10. és 26.  

38 Vö. Udvarnoky Virág – Varga Balázs: Variációk egy stúdióra. A BBS megalakulásai 
és a kora-kádárkori kultúrpolitika. In. A Balázs Béla Stúdió 50 éve. Műcsarnok – 
Balázs Béla Stúdió, Budapest, 2009. 15-28.  

39 Havasréti József: „És mindig csak képeket hagyunk magunk után…” In. A Balázs Béla 
Stúdió 50 éve. Műcsarnok – Balázs Béla Stúdió, Budapest, 2009. 37.  



 

 248 

A művészeti élet bármelyik területéről érkeztek is ezek az alkotók, egy 
dolog közös volt bennük: „a kívülállás programja realizálódott” alkotásaik-
ban.40 Ez konkrétan azt jelenti, hogy olyan „kísérleti” filmeket forgattak, ame-
lyek főleg esztétikai szempontból roncsolták a szocialista realizmus doktríná-
ját. Azt az elvet, hogy a műalkotás legyen a megismerés semleges médiuma, 
tárgyilagos és személytelen eszköze, amely a valóság törvényszerű, „dialekti-
kus formulákra” visszavezethető összefüggéseinek feltárásával és az „olvas-
hatóvá tett” igazság közérthető „tanításával” foglalkozik. 

A császár üzenete neoavantgárd film: ugyanúgy, mint Dobai Péter Archaikus 
torzó (1971), Szentjóby Tamás Kentaur (1975), Hajas Tibor Öndivatbemutató 
(1976) vagy éppen Erdély Miklós Verzió (1981) című filmje. Mi a neo-
avantgárd? Egy olyan művészeti irányzat, amely „a későmodernségbe ágyazva 
átmenetet képez a posztmodern felé”. 41  Ez az átmenet a hatvanas évek 
közepétől nagyjából 1986-ig tart Magyarországon.42 Müllner András a sajátos 
montázstechnikában („enigmatikus”, „parodisztikus”, „divergens” „vertikális” 
montázs 43 ), Deréky Pál az ideológiaellenes jelentésképzésben („jelentés-
kioltás”44), Bányai János a művész(et) megváltozott pozíciójában („szerzőség 

 
40  „A kívülállás programja nem a BBS-en kívüli filmgyártásba is hamar utat találó 

dokumentarista módszer alkalmazásában, hanem az 1972-73-tól megerősödő, és 
szinte kizárólag a Stúdió keretein belül maradó filmnyelvi kísérletezésben, illetve a 
neoavantgárd esztétikában realizálódott.” Pápai Zsolt: Mellérendelő kapcsolatok. 
Az intézményesülés kérdései és a nyilvánosság problematikája a magyar új 
érzékenység filmjeiben. In. A Balázs Béla Stúdió 50 éve. Műcsarnok – Balázs Béla 
Stúdió, Budapest, 2009. 144.  

41 Deréky Pál: A magyar neoavantgárd irodalom. In. Deréky Pál és Müllner András 
(Szerk.): Ném/ma? Tanulmányok a magyar neoavantgárd köréből. Ráció, 
Budapest, 2004. 

42 Deréky megállapítja: a magyar neoavantgárdnak „nincs, illetve ma még nem jelölhető 
ki világos korszakhatára, elején-végén (1965-1985) is átfedések vannak. 1986-ot 
pusztán azért tekinti a kutatók többsége korszakhatárnak, mert ebben az évben halt 
meg Erdély Miklós, és ebben az évben jelent meg Nádas Emlékiratok könyve és 
Esterházy Bevezetés a szépirodalomba című nagy montázsa. Ekkortájt jött el a 
»prózafordulat éve« (Szirák Péter).” Uo. 12.  

43 Vö. Müllner András: Montázspolitika. Neoavantgárd nyomok magyar experimen-
tális filmekben. In. A Balázs Béla Stúdió 50 éve. Műcsarnok – Balázs Béla Stúdió, 
Budapest, 2009. 129-142.  

44  „Nincs értelme »keleti« és »nyugati« neoavantgárd megkülönböztetésének, ha 
magukat a műveket tekintjük. Ezekben egyaránt arról volt szó, amit Erdély Miklós 
Tézisek az 180-as Marlyi konferenciához című művében megfogalmaz: mégpedig 
a jelentéstelenítésről, a jelentéskioltásról, annak érdekében, hogy üresség támad-
jon, hely keletkezzen. Később Deréky, Erdély neoavantgárd művészetfogalmának 
történeti hátterére utalva, megjegyzi: „A korabeli marxista esztétika azt állította, a 
rettegés, az életundor, a fáradtság, a halálvágy következtében ürültek ki a művek: 
»Az 1960-as években… a nyugati világban válság- és változásérzet, krízishangulat 
lesz úrrá.« [Szabolcsi Miklós: A neoavantgarde. In. Krén Katalin – Marx József 



 

 249

eltűnése”, „művészet halála” 45 ), Sz. Molnár Szilvia az intermedialitásban 
(„médiumok közti átjárhatóság”46) látja a meghatározás kulcsát, Gelencsér 
Gábor pedig abban, hogy azok a filmrendezők, akik neoavantgárd (experimen-
tális) filmeket készítettek a hetvenes és nyolcvanas években, különböző okból, 
de mind elvesztették bizalmukat a művészi kifejezés mimézisen, tehát a 
valóság valamiféle „utánzásán” alapuló modelljében.47 

Ha igaz, hogy a neoavantgárd átmenetet képez a későmodern történeti 
avantgárd és a posztmodern között, akkor ez talán Najmányi filmjével kapcso-
latban is elmondható, s véleményem szerint éppen erről van szó. A császár 
üzenete „köztes” film. Egyfelől a hatvanas évek modernizmusához kapcsolódik 
(Jancsó utalások révén), másfelől megelőlegezi a nyolcvanas évek magyar 
posztmodern filmművészetét („előzetes”-forma). Utóbbi megállapítással kap-
csolatban itt most Stőhr Lórántra hivatkozom, aki a posztmodernhez viszo-
nyítva határozza meg a neoavantgárd lényegét Határátlépések című tanulmá-
nyában. Mint írja: „a (neo)avantgárd lényegi jellemzője az új formák, új kife-
jezőeszközök állandó, megszállott keresése, így a neoavantgárd a moderni-
tással együtt az újdonságba mint az autenticitás forrásába vetett hittel ér 
véget.” Később így fogalmaz: „A másik szempont a neoavantgárdot összekap-
csolja a politikummal, az újbaloldali, establishment-ellenes mozgalmakkal, a 

 
(Szerk.): A neoavantgarde. Gondolat, Budapest, 1981. ] Ezzel szemben azok, akik 
ezeket az éveket fiatalként élték át nyugaton, sokkal inkább páratlan moderni-
zációt, nyitást, megújulást érzékeltek – felszabadulást –, nem ritkán euforikusan. 
Szinte kézzel fogható volt, amint lebomlik az a mindenhol, mindenben tapasztal-
ható meghatározottság, jelentésesség, korlátoltság, ami a szellemi életre is rárakó-
dott a második világháborút követő mintegy két évtizedben. Preformált, beton-
nehéz definíciókkal körülkerítve érezte magát az ember, amelyekhez semmi köze 
nem volt, azon kívül, hogy tudta: bármikor agyoncsaphatják – ez volt az az érzés, 
amit a ’68-as nemzedékek kulturális elidegenedésként éltek meg, keleten és nyuga-
ton egyaránt. Tény, hogy nem egyformán élték meg ezt, tehát hogy mélységes 
értetlenséggel – helyenként nyílt ellenszenvvel – tekintettek a másik fél elszállt 
nyugati balosságára, illetve bornírt keleti antikommunizmusára. Hatalmas félre-
értésről volt szó mindkét oldalon, lévén, hogy ugyanazt akarták: a szabadságot. 
Mindenütt a rendszerv megújításáról, átjárhatóbbá tételéről volt szó, irodalmi-mű-
vészeti vonatkozásban pedig a későmodernség meghaladásáról.” Vö. Deréky Pál: A 
magyar neoavantgárd irodalom. I.m. 31. és 33.  

45 Vö. Bányai János: Diszkontinuitás és Versbeszéd. Az Új Symposion homályos útja az 
avantgárdtól a neoavantgárd ás posztmodern felé. In. Deréky Pál és Müllner 
András (Szerk.): Ném/ma? Tanulmányok a magyar neoavantgárd köréből. Ráció, 
Budapest, 2004. 55-71.  

46 Sz. Molnár Szilvia: A neoavantgárd poétikájáról. In. Deréky Pál és Müllner András 
(szerk.): Ném/ma? Tanulmányok a magyar neoavantgárd köréből. Ráció, 
Budapest, 2004. 90-91.  

47  Vö. Gelencsér Gábor: Önagyonfilmezők. Bódy, Erdély, Jeles. In. Deréky Pál és 
Müllner András (Szerk.): Ném/ma? Tanulmányok a magyar neoavantgárd köréből. 
Ráció, Budapest, 2004. 205-226.  



 

 250

radikális ideológiakritikával, így azok lecsengéséhez köti a neoavantgárd végét 
is.” Végül pedig megállapítja: „A harmadik tényező, ami mentén a neoavant-
gárd s a posztmodern közti határvonalat vizsgálni lehet, az a művet létrehozó 
és a műben reprezentálódó szubjektivitás kérdése.” Amíg a neoavantgárd mű-
vészekre „autoriter magatartás” jellemző – akkor is, ha a mű más szerzőktől 
származó „kulturális idézetek hordalékának” tekinthető –, addig a posztmo-
dern művészek „elveszíthetőnek” látják a szerző mint szubjektum „beszéd-
pozícióját”. Stőhr két egyaránt kulturális idézeteket használó filmrendező pél-
dájával szemlélteti az „én-tételező” neoavantgárd és az „én-relativizáló” poszt-
modern különbségét. Az egyik Godard, aki „mindig erős szerzői gesztusokkal 
avatja sajátjává filmjeit”, a másik Tarantino, akinek „posztmodern idézet-
kollázsai a populáris kultúra termékeiből kirakott szórakoztató játékok.”48 

Az első két szempont alapján A császár üzenete neoavantgárd filmnek te-
kinthető. A harmadik szempont alapján azonban nem. Ha ugyanis figyelembe 
vesszük, hogy Najmányi experimentuma egy később bemutatásra kerülő 
nagyjátékfilm felvezetőjeként funkcionál, tehát nem filmként, hanem „csak” 
előzetesként határozza meg magát, akkor arra a következtetésre juthatunk, 
hogy a rendező leértékeli a szerző szerepét, hiszen egy „előzetes-füzér” megvá-
gásához nem kell művészi invenció, csak szakmai rutin. Ez a koncepció, tehát a 
szerző kivonása a műből, posztmodern gesztus, amely ráadásul a „film” mű-
vészi értékét s ily módon annak autonómiáját is megkérdőjelezi a forma szintjén.  

Úgy gondolom, hogy A császár üzenete két korszak határán áll. Egyrészt a 
hetvenes évekhez kötődik neoavantgárd vonásai révén, másrészt előremutat a 
posztmodern virágzását hozó nyolcvanas évek irányába. Ez utóbbi, mint ön-
álló filmtörténeti korszak, 1983 táján kezdődik Bódy Gábor Kutya éji dala, 
Tarr Béla Őszi almanach és Jeles András Álombrigád című filmjével. A két 
időpont, tehát a hetvenes évek vége (1979) és a nyolcvanas évek kezdete (1983) 
között van egy átmeneti, képlékeny időszak, amikor megjelennek az új kor-
szakra jellemző stilisztikai minták, irányzatok: egyrészt az új akadémizmus, 
amely a modernizmushoz kapcsolható, másrészt a posztmodern első magyar 
megnyilvánulásaként értelmezhető „új érzékenység”.49 Najmányi László kísér-
leti filmje a második tendencia, tehát az „új érzékenység” egyik korai darabja.50 

 
48  Vö. Stőhr Lóránt: Határátlépések. A neoavantgárd elmúlása és továbbélése a 

magyar filmben. Forrás: https://dtk.tankonyvtar.hu/xmlui/bitstream/handle/ 
123456789/5691/stohr.pdf?sequence=1&isAllowed=y 

49 A hetvenes-nyolcvanas években az új érzékenység, a nyolcvanas-kilencvenes években 
a fekete széria, a kilencvenes évektől napjainkig pedig egyrészt a non professional 
(Szőke András és Ács Miklós filmjei), másrészt a posztavantgárd (Igor és Ivan 
Buharov filmjei) filmek hozhatók kapcsolatba a posztmodernnel.  

50 Az „új érzékenység” kifejezés Bódy Gábor találmánya. Bódy volt az irányzat névadója, 
legjelentősebb filmkészítője, teoretikusa. Najmányi és Bódy, megjegyzem, ismerték 



 

 251

Az „új érzékenység” stílusirányzatához tartozó filmek a késő moderniz-
musból (neoavantgárdból) a posztmodernbe való filmtörténeti átmenet doku-
mentumai.51 Az irányzathoz tartozó filmek kanonizáció 1985-ben kezdődött a 
Filmvilágban. A folyóirat júliusi számában jelent meg Szilágyi Ákos Az elme-
sélt én című esszéje, illetve annak a kerekasztal-beszélgetésnek a leirata (Mila-
repaverzió címmel), amelyben Beke László és György Péter művészettörté-
nész, Kemény György grafikus, Balassa Péter irodalomtörténész, Szilágyi Ákos 
és Kovács András Bálint filmesztéta, Klaniczay Gábor történész vett rész. A 
filmrendezőket Bódy Gábor, Szomjas György és Grunwalsky Ferenc képviselte.52 

Az említett írások alapján a posztmodern új érzékenység filmek legfonto-
sabb esztétikai jellemzői a következők: 1. radikális, minden általánossal, álta-
lánosító ideológiával szembeforduló, azzal ironizáló, paradoxonokban fogalmazó 
totalitás-ellenesség53; 2. a töredékesség, törmelékesség kulturális élményéből 

 
egymást, Bódy egy időben Najmányi lakásában élt, ahol, mint Najmányi írja, az első 
ott töltött éjszakán Bódy fejére szakadt, miközben aludt, a könyvespolc. 

51 Stőhr Lóránt: Határátlépések. I.m. 
52 Így nyitotta meg a beszélgetést Szilágyi Ákos: „Mindannyian érzékeljük, hogy bármily 

töredezetten, bármily sok esetlegességgel a magyar filmben is születőben van 
valami új, s érzékeljük azt is, hogy ez az új elválaszthatatlan azoktól a szellemi 
jelenségektől és művészi megoldásoktól, melyeket a képzőművészetben, irodalom-
ban, zenében, de még életformában, gondolkodásmódban is újabban posztmo-
dernségnek vagy új érzékenységnek szokás nevezni.” A beszélgetés kiindulópontja 
hat magyar film volt. Ezek a következők: Bódy Gábor: Kutya éji dala (1983), Xantus 
János: Eszkimó asszony fázik (1983), Szirtes András: A Pronuma bolyok története 
(1983), Wahorn András: Jégkrémbalett (1984), Müller Péter: Ex-kódex (1983), 
Tarr Béla: Őszi almanach (1984). Kovács András Bálint a beszélgetés folyamán az 
új érzékenység előfutáraként megemlíti Bódy Gábor Amerikai anzix (1975)  filmjét 
is, amely 1975-ben készült, tehát egyidőben A császár üzenetével:„az új tendenciák 
a nyolcvanas évek elejére a hetvenes évek magyar filmjéből fejlődtek ki.” Bódy 
filmje a „szubjektív” (kísérleti, experimentális) és „objektív” (dokumentarista) „lá-
tásmód” sajátos – posztmodern – keveréke: „a dokumentarizmus látásmódjából 
elvont leíró eszközöket egy szubjektív érzülettel és gondolkodásmóddal tölti fel.” 
Vö. Milarepaverzió. Kerekasztal-beszélgetés. Filmvilág, 1985. 7.  Forrás: 
https://www.filmvilag. hu/xista_ frame.php?cikk_id=6067 

53 Mi a közös azokban a művészekben – kérdezi Szilágyai Ákos –, akikkel kapcsolatban 
a kritika olyan fogalmakat használ, mint „új szubjektivizmus”, „transz-avantgarde”, 
„új festőiség”, „pszeudo-stílus”, „új eklektika”, „radikális eklektika”, „új szenzibili-
tás”, „új bensőség”, „posztmodernség”, „új narrativitás”, „új hullámosság”? „Közös, 
hogy személyes és művészi erőfeszítéseik arra összpontosulnak, ami levezethe-
tetlen a személyben, ami elvehetetlen tőle. Az új érzékenység az – ami: leírható és 
értelmezhető, de nem lehet ideológiát csinálni belőle. Vagyis: a közösség alapja itt 
az, hogy nincs közösség és közösködés senkivel és semmivel. Az ideológia: az 
ideológianélküliség, ideológián túliság. Az általános: minden általános ironikus 
felfüggesztése, a megtérés az egyeshez, az érzékihez, a testihez, a hétköznapihoz. 
Csupa paradoxon. A paradoxon: létmód, életstílus [kiemelések tőlem – P. J.]; az új 
művészet temploma, és filozófiájának mélysége. A paradoxon: a reménytelenség 



 

 252

fakadó tudatos eklektika54; 3. ironizáló-mitizáló, játékos katasztrofizmus55; 4. 
mimézis helyett kifejezés: új, pszeudo-, „én”-valóságok „kitalációja” – min-
denféle erkölcsi-pedagógiai vagy társadalomjobbítói szándék nélkül56; 5. hatás-

 
radikalitása.” Szilágyi Ákos: Az elmesélt én. Filmvilág, 1985. 7. Forrás: 
https://www.filmvilag.hu/ xista_frame. php?cikk_id =6068 

54  „Korunkban – az ezredforduló válságvilágára – az jellemző, hogy a többség már 
nemcsak a fennállóban nem hisz, hanem abban sem, ami még nem áll fenn. A 
schilleri ellentétpárból nemcsak a »valóság« érvénytelen immár, hanem a »való-
sággal« szembeállított »idea« is. Rend most már sem a múlt – a hagyomány –, sem 
a jövő – a remény – felől tekintve nem létezik. A hagyomány éppúgy törmelék, 
mint a jövő [kiemelés tőlem – P. J.]. A két évszázad óta tartó széthullást, rendet-
lenséget nem értelmezheti többé semmiféle ideális valóság. A történelem széthul-
lásának, a kultúra törmelékességének alapélménye most teljesedhet ki igazán. A 
törmelékesség végállapotnak tűnik. Az eklektika meghaladhatatlannak.” Szilágyi 
Ákos: Az elmesélt én. I.m. 

55 „Amikor az új érzékenységet – művészetben és kultúrában egyaránt – a rosszallás 
legkisebb árnyalata nélkül új eklektikaként jellemzik, akkor csak felszínre kerül a 
modern kornak – az ész utópisztikus ígéreteitől csak átmenetileg elhomályosított – 
titka, hogy szellemileg a permanens, befejezhetetlen széthullás, szétmenés állapo-
tában van. Létmódja a törmelékesség. Innen a játékosság és a katasztrófa-előérzet 
egymásba játszása az új érzékenységben. Hiszen a törmeléket vagy nem lehet ko-
molyan venni, vagy a pusztulás allegóriájaként válik komollyá.” (Szilágyi Ákos: Az 
elmesélt én. I.m.) A Milarepaverzióban Balassa Péter így fogalmaz: „Elmondanám, 
hogy én miket hallottam ki a filmekből. Az első: valamilyen kaotikus benyomás az 
életről. Tehát az élethez való viszony nagyon új és nagyon szokatlan változata… 
Ebben valami katasztrofizmusféle is van, egy végállapot regisztrálása. Ezt érték-
mentesen mondom, ténymegállapításként… Mindenesetre ezt a végállapotszerű-
séget, életkáoszt rendkívüli erővel mondják, egymástól nagyon eltérően, mondjuk 
az Őszi almanach vagy a Kutya éji dala vagy az Eszkimó asszony fázik és tulaj-
donképpen a Jégkrémbalett is.” Vö. Milarepaverzió. Kerekasztal-beszélgetés. I.m. 

56 „A valóság, a külvilág és a kitalálás között semmi különbség nincsen. Az ábrázolásban 
a valóságot, a környezetet is a kitaláltsággal jellemzik, mintha a személy valóságos 
élete is kitaláció, fantasztikum, rémtörténet és bohózat lenne. A világ, amelyben az 
„én” történetei játszódnak, leplezetlenül konstruált, mesterséges, pszeudo jellegű. 
Ez a stilizáltság azonban csak azért kell, hogy hatásosabbá, nyersebbé, érzékibbé 
tegye azt a valamit, ami létezik, megfoghatatlanul és legyőzhetetlenül: az „én”-t. Az 
„objektivitás”, a külvilág, a történelem a mintha jegyében áll. Mintha-környezet, 
mintha-lényekkel, mintha-történelem, mintha-civilizáció mintha-történetekkel. 
De az „én”, amelyre mindez vonatkozik, nem egyszerűen az egyedüli valóság, az 
egyedüli létező, hanem valóságon túli létező, fantasztikus egzisztencia. Ha semmi 
nem vehető komolyan, semminek nincsen tartalma, ami az „én”-en kívül van, akkor 
az a vég, ha minden csupán „mintha”, akkor végünk van, akkor nekünk a vég jutott. 
S valóban: ez a vég maga az „én”. Az „én”-ben nem elkezdődik, hanem végződik a 
világ. Az új érzékenység – az én-végződések érzékenysége.” (Szilágyi Ákos: Az 
elmesélt én. I. m.) Ugyanerről van szó a Milarepaverzióban is, ahol Kovács András 
Bálint megjegyzi, hogy az új érzékenység „a dokumentarizmus látásmódjából 
elvont leíró eszközöket egy szubjektív érzülettel és gondolkodásmóddal tölti fel.” 
Később hozzáteszi: „Szerintem itt végig a valóság tényeinek az értelmezéséről van 



 

 253

forma: olyan felület, szerkezet, narratíva létrehozása, amelynek elemei, a ma-
gas és a tömegművészetből egyaránt felhasználható törmelékei meglepetést 
okoznak, sokkolnak, meghökkenést vagy felháborodást váltanak ki 57 ; 6. 
színháziasság58; 7. reflektált forma és stílus59. Úgy gondolom, hogy ezek a meg-

 
szó, tehát arról, hogy a dokumentarista módon felvett képelemeket értelmezik át, 
engedik át mintegy a különböző szubjektív szemléletmódokon, »mártják bele« 
ebbe az érzékenységbe”. Az új érzékenységre jellemző szubjektivizmus a beszélge-
tés résztvevői szerint egyfajta „frivol”, „bizarr”, „abszurd” életszemléletben telje-
sedik ki. Ez az életszemlélet elutasít bármilyen (én-totalizáló) „heroizmust”. Beke 
László, akik a „frivolitás” iránti érzékben ragadja meg az „új érzékenység” lényegét, 
megállapítja: az új érzékenység filmjeiből „eltűnt egyfajta heroizmus, ami mind a 
nagyjátékfilmben, mind a dokumentumfilmben, mind pedig az avantgardista 
filmezésben megvolt még a hetvenes évek első felében is. Akkor még létezett az a 
hit, hogy a filmmel mint médiummal létre lehet hozni valamit” – tehát meg lehet 
fogalmazni bizonyos társadalmi szempontból hiteles, útmutató „igazságokat”. Vö. 
Milarepaverzió. Kerekasztal-beszélgetés. I.m. 

57  „A törmelékek világkultúrájában minden elem egyenrangú, egyformán felhasz-
nálható, hiszen eredeti értelmének teljességét elveszítette, ha van jelentése, csak az, 
hogy törmelék, hogy rom. Csak a totalitás igényével fellépő világnézet rangsorolhat 
az elemek között. Az „én” számára azonban ilyen rangsor nem létezik, nincs minő-
ségi különbség az elemek között. Összekapcsolásuk tehát nem történhet tartalmi, 
csak formai alapon. Akkor pedig a művésznek csak egyetlen eszköze marad: a 
hatásosság. Végül is egyetlen dolog fog számítani: a kulturális törmelékek minél 
hatásosabb, minél elementárisabb, minél érdekesebb felhasználása, minél meré-
szebb, váratlanabb, meghökkentőbb, szokatlanabb összekapcsolása. A művészi ha-
tás tétje nem a befogadó megváltása vagy megváltoztatása, hanem felizgatása, 
ingerlése, felkavarása, gyönyörködtetése. Mélyebb értelemben: szembesítése azzal 
az elfeledett, elrejtőzött lénnyel, aki benne lakik, és kétségbeesésében felfalná az 
egész világot: az „én”-nel. Az új érzékenység ezért vonzódik annyira a tömegkul-
túrához. Az „én” fantasztikus egzisztenciájának művészi kifejezése a legelemen-
tárisabb eszközöket igényli, s ehhez keresve sem találhatna jobb kiindulópontot a 
tömegkultúránál. Az új érzékenységben a művészet áru jellege nyíltan a formáig 
hatol.” Szilágyi Ákos: Az elmesélt én. I.m. 

58 Balassa Péter szerint az új érzékenység filmekre olyan „képalkotás” jellemző, amely kap-
csolatba hozható a színházzal: „…amit én laikusként látok, az egy olyanfajta képalkotás, 
amit mesterségesnek mondanék, megint csak ténymegállapításként. Mesterségesnek, 
szinte valami új színháziasságnak. Ez a színházi miliő kerül a középpontba, és 
ebben jelenik meg a narráció.” Vö. Milarepaverzió. Kerekasztal-beszélgetés. I.m. 

59 Még valamit ehhez a narrativitáshoz vagy új narrativitáshoz – mondja Balassa Péter 
–: mintha volna bizonyos párhuzam a mai magyar próza bizonyos törekvéseivel. 
Nem egy történéssor, hanem valamilyen történethez, tehát a formához való 
viszony elmondása a történet. Vagyis a film témája mintha maga a látás volna, a 
megismerési mód; a módszer lenne egyben a téma. A témának vagy a történetnek 
a naivitása tökéletesen megszűnik, helyébe lép valamilyen színházi stilizáció, a 
stílus erős reflektáltsága. És ez mintha párhuzamos lenne azzal a tartalmi dologgal, 
hogy az élet kaotikus, hogy a világ valamilyen katasztrofikus végállapotba jutott.” 
Vö. Milarepaverzió. Kerekasztal-beszélgetés. I.m. 



 

 254

állapítások A császár üzenetével is kapcsolatba hozhatók, hiszen a film az  elő-
zetes-forma miatt töredékes, a kulturális idézetek és a divergens műfaji min-
ták miatt eklektikus, a jelentől elvonatkoztató disztópikus világmodell miatt 
„én”-valóság építő, a kétarcú, enigmatikus főszereplő miatt mitizáló, a perfor-
mansz-megoldások használta miatt színházias, a Kádár-rendszerre vonatkozó 
burkolt, parabolikus utalások miatt ideológiaellenes. Ezeket az „új érzékenységre” 
jellemző sajátosságokat a film részletes – lineárisan előrehaladó – interpre-
tációjával lehet felszínre hozni és megvilágítani. Erre teszek most kísérletet. 

A STRUKTÚRA 

A császár üzenete nem kapta meg eddig az őt megillető kritikai figyelmet, 
pedig a BBS történetének egyik legérdekesebb experimentumáról van szó – 
annak ellenére, hogy a Spionsban Najmányi leértékelő gesztus tesz a filmmel 
kapcsolatban. Kijelenti ugyanis, hogy ő, persze tudatosan, csak egy „bum-
fordi”, a korabeli magyar filmekkel gúnyolódó mozit akart forgatni: egy „pe-
netránsan rossz, kínosan művi filmet”, amely ironikusan viszonyul mind a 
„szépelgő” (lirizáló), mind az „ellenzéki”, metaforák rétegei mögül „kacsint-
gató” (moralizáló) alkotásokhoz. Ez az önkritika ugyanolyan mély értelmű 
túlzás, punkos gesztus, mint amikor Molnár Gergely azt énekli az Anna Frank 
című Spions dalban, hogy meg akarja erőszakolni a lányt, hiszen „mindenképp 
halott vagy”, „mindenképp megölnek”. 

Ha megvizsgáljuk a film szerkezetét, azt látjuk, hogy prológusból, epiló-
gusból s a kettő közt: négy előzetesből áll. Bonyolítja a helyzetet az előzetesek 
sajátos, ismétlődő struktúrája. Minden előzetes két részből épül fel. Egy hang-
történetből és egy képtörténetből.  

Mi a közös a négy hang-, illetve képtörténetben? 
Mind a négy hangtörténetben fényképeket látunk, miközben valaki – az 

első hangtörténetben egy nő, a második hangtörténetben egy nő és egy férfi, a 
harmadik és negyedik hangtörténetben pedig egy férfi – elmond egy rövid 
történetet (epizódot) a főszereplő, Berg életéből. Az is közös a hangtörténe-
tekben, hogy Najmányi nem törekedett arra, hogy kép és hang között köz-
vetlen kapcsolat legyen. A fényképek nem képezik le a narrációt: utalnak rá, 
de csak távolról, homályosan. 

A négy hangtörténethez négy képtörténet illeszkedik: ez mozgóképet, tehát 
filmet jelent. A képtörténetekben a cselekményábrázolás szintje a narrációról 
áthelyeződik a montázsra. Különbség a hang- és a képtörténetek között, hogy 
az utóbbiakban nem hallunk emberi hangot, a szereplők egyáltalán nem beszél-
nek. Amit hallunk: diegetikus környezeti zajok és olykor zene. Ezt a struktúrát 
csak a negyedik képtörténet bontja meg, ahol a főszereplő felolvassa Kafka 



 

 255

novelláját egy csónakban ülve, majd megismétli annak utolsó mondatát a víz-
ben úszva. 

Mi tanúsítja egyáltalán, hogy filmelőzeteseket látunk? Az, hogy mind a 
négy kisfilm előtt megjelenik a „jön” felirat, illetve a hamarosan bemutatása 
kerülő film címe: „A császár üzenete”. Az ismétlődő feliratok definiálják elő-
zetesként a négy kisfilmet – annak ellenére, hogy a négy trailer sorrendje nem 
cserélhető fel.  

A négy kisfilm egymásra épül, pontosan úgy, mint egy filmsorozat epizód-
jai – azzal a különbséggel, hogy ezek az epizódok rövidek és a karakterábrázolás 
szempontjából rendkívül vázlatosak. Viszont: az első három kisfilm cliffhan-
gerrel zárul, ugyanúgy, mint egy sorozat függőben hagyott cselekményveze-
tésű epizódja.  

Mint látható: A császár üzenete valójában ál-előzetesekből épül fel, olyan 
rövidfilmekből, amely csak „mimikriként” használják a választott formát. A 
forma a négy tételből álló „film” mint „egész” hézagos, fragmentált jellegét 
hangsúlyozza, s egyben azt is, hogy az elmesélt történet nem ismerhető meg a 
maga teljességében. Úgy legalábbis semmiképp, hogy a néző valamiféle konzisz-
tens erkölcsi tanulsággal vagy társadalmi igazsággal találja magát szemben. 

Mit jelent ez az interpretáció szempontjából? Azt, hogy meg kell vizsgál-
nunk, hogyan illeszkedik egymáshoz egy-egy előzetesen belül kép- és hang-
történet, illetve milyen mértékben (milyen törések-hiátusok mentén) illesz-
kedik egymáshoz a négy előzetes. 

 A FORRÁS 

A négy és fél perces prológus után megjelenő feliratok közlik, hogy olyan 
filmet fogunk látni, amely Kafka azonos című novellája alapján készült, annak 
adaptációja. De vajon milyen jellegű adaptációról van itt szó? Transzpozí-
cióról? Mutációról? Esetleg kisajátításról vagy kölcsönzésről? Nem könnyű 
erre a kérdésre válaszolni, mert Najmányi olyan filmet állított össze, amely át-
veszi az elbeszélésből a karaktereket, annak cselekményét azonban sokáig – az 
első három előzetesben – nem követi. A negyedik előzetesben igen, de nem 
pontosan, ráadásul erre reflektál is a film, hiszen Berg felolvassa Kafka elbe-
szélését: elejétől a végéig.  

Mielőtt megvizsgáljuk, hogy Najmányi mit, hogyan és miért vesz át Kafká-
tól, idézzük fel az elbeszélést, amely 1917-ben született. Ezt írja Kafka: 

„A császár – azt beszélik – küldött neked, küldött a magányos, 
szánalmas alattvalónak, a császári nap elől a messzi távolba me-



 

 256

nekülő törpe árnyéknak, éppen neked a halálos ágyából egy üze-
netet. A hírnököt letérdepeltette ágya mellé, s fülébe súgta; annyi-
ra fontos volt a számára ez az üzenet, hogy a hírnökkel újra el-
mondatja a saját fülébe. Fejbólintással hagyta helyben a mondot-
tak pontosságát. És halálának valamennyi odasereglett nézője 
előtt – az összes hátsó falat lerombolták, és a fel-le ingó feljárati 
lépcsőkön ott állnak a birodalom nagyjai – valamennyiük előtt – 
bocsátotta útjára a hírnököt. A hírnök azonnal útra kelt; erőteljes, 
fáradhatatlan férfi, előbb egyik, majd másik előrenyújtott karjával 
tör utat a tömegben; ha ellenállásba ütközik, a mellére mutat, hol 
a nap jele ragyog; oly gyorsan tör előre, mint rajta kívül senki; a 
tömeg azonban nagy; végeláthatatlan messzeségbe terjed. Ha sza-
bad mező tárulna elébe, hogy röpülne; és minden bizonnyal nem-
sokára már hallanád öklének csodálatos dörömbölését az ajtódon. 
Ehelyett azonban mily hasztalanul fáradozik, még most is csak a 
legbelső palota épületein vergődik keresztül; sohasem fog áthatol-
ni rajtuk; de ha ez sikerülne is neki, semmit sem nyerne; meg kel-
lene vívnia harcát a lépcsőkön; de ha ez sikerülne is neki, semmit 
sem nyerne; át kellene jutnia az udvarokon, és az udvarok után a 
második, körbezáruló palotán; és újabb udvarok, és újra palota; így 
menne tovább, évezredeken át; és ha végre kirontana a legutolsó 
kapun – de ez soha, soha meg nem történhet –, csak a székváros 
tárulna elébe, a világ közepe, tele a város szemetének dombjaival. 
Senki sem jut itt keresztül, hát még egy halott üzenetével. Te 
azonban ott ülsz ablakodban és megálmodod, mikor eljön az este.”60 

Jól látható, hogy a történetnek három szereplője van: a császár, a hírnök 
és az alattvaló. Kafka egy-egy jól megválasztott szóval mindhárom karaktert 
jellemzi. A császárt úgy mutatja be, mint aki „haldoklik”, a hírnököt úgy, mint 
aki egy „erőteljes, fáradhatatlan férfi”, az alattvalót pedig úgy, mint aki „ma-
gányos”, „szánalmas”, olyan, mint „egy messzi távolba menekülő törpe ár-
nyék.” A császár és az alattvaló passzív karakterek – legalábbis a hírnökhöz 
viszonyítva, aki megpróbál eljutni az utóbbihoz, leküzdve a császár és az 
alattvaló között tátongó „végeláthatatlan messzeséget”.  

Az, hogy a császár és az alattvaló passzív karakterek, viszonylagos. Hiszen 
a császár üzen („halálos ágyáról”), az alattvaló pedig várakozik (háza „abla-
kában” ülve). Mindkettő cselekvés, ha nem is olyan heroikus, mint a hírnöké. 
Bár ez is viszonylagos. Hiszen egy haldokló, talán, nehezen tud megszólalni, 

 
60 Franz Kafka: Elbeszélések. Palatinus, Budapest, 2001. 179. Ford. Gáli József. 



 

 257

pláne beszélni, a tétlen várakozás pedig talán egyáltalán nem olyan szóra-
koztató dolog. Kitartás kell hozzá, sőt, talán, erőfeszítés. 

Meddig kell ugyanis a történet szerint várakozni? Természetesen addig, 
amíg az üzenet meg nem érkezik. Márpedig az üzenet nem érkezik meg; illetve, 
végül is, igen, de nem úgy, ahogy a szöveg először ígéri. Nem a hírnök hozza 
el, hanem – egy álom. A „szánalmas” alattvaló, ez a „törpe árnyék”, végül 
megálmodja a császár üzenetét.  

Jól látható, hogy a szöveg egy paradoxon kifejtése. Egyrészt azt mondja, 
hogy az üzenet – bármi legyen is az – nem érkezhet meg az alattvalóhoz, mert 
– és itt Kafka hosszan sorolja, milyen akadályokat kellene legyőznie a 
hírnöknek, hogy teljesíthesse a küldetését. Az akadályok felsorolása, felmérése 
– a szöveg nagy része ezzel foglalkozik. Másrészt a szöveg azt mondja, hogy az 
üzenet mégis megérkezik az alattvalóhoz – annak dacára, hogy a „világ 
közepén” álló palota, s a körülötte elterülő város beláthatatlanul nagy, 
úgyhogy a kilépés erről a helyről „soha-soha meg nem történhet.”  

Najmányi nem írt tanulmányt Kafkáról, nem értelmezte – filmjétől füg-
getlenül – az adaptáció alapjául szolgáló elbeszélést. Egy dolgot azonban meg-
tett: a Spions 11. részében kifejtette, hogy véleménye szerint hogyan kell 
elképzelni a hírnök és az alattvaló viszonyát. Ezt írja: 

„A film alapjául választott Kafka novellának két főszereplője van. 
Az egyikük a császár üzenetét vivő Hírnök, a másik te vagy, aki egy 
örökkévalóságon át várakozol a soha meg nem érkező üzenetre. A 
Hírnök aktív szereplő, sztár, ha úgy tetszik. Az üzenetre várakozó 
szerepe passzív, ő a közönség. Az üzenetet küldő, haldokló császár 
(az Isten?) csak epizodista ebben a történetben.”61 

A császár mint az üzenet szerzője mellékszereplő az alattvalóhoz s főleg a 
hírnökhöz viszonyítva. A hírnök sztár, sőt szupersztár. Olyan, mint David 
Bowie vagy Mick Jagger, aki Najmányi szerint képes „telepatikus kapcsolatba” 
lépni a közönségével.62  

 
61 Najmányi László: Spions. Balkon, 2010. 11-12. 25.  
62  Amennyiben Najmányi hírnök-értelmezésének hátterét vizsgáljuk, érdemes meg-

említeni, hogy Najmányi 1975-ben eljutott a Rolling Stones együttes zágrábi 
koncertjére, amely nagy hatással volt rá: „1975-ben alkalmam volt először élőben 
találkozni a Rolling Stones csodájával. Az It’s Only Rock and Roll című, az előző 
évben megjelent lemezük világkörüli turnéjának állomásán. Zágrábban, egy 
zsúfolásig megtelt csarnokban léptek fel. A több tízezer ember között ülve éreztem 
és tudtam, hogy Mick Jagger lát engem, nekem táncol, énekel és beszél. Szórakoz-
tatni sok iparos tud, de személyes, telepatikus kapcsolatba lépni egyszerre minden 
érzékeinek hinni képes emberrel a nézőtéren csak a rock sztárjai képesek. Le lehet 



 

 258

Najmányi úgy értelmezi a rocksztár szerepét a modern nyugati kultúrában, 
mint Molnár, aki popzenei írásaiban amellett érvel, hogy „a szupersztár 
különleges alakja a popkultúrának, egyszerre ruházódik fel a technikai és a 
spirituális médium, továbbá a megváltó és a vezért képzetköreivel.”63  

A sztár közvetítő. Ugyanúgy, mint a hírnök. Mindketten képesek felszaba-
dító hatást gyakorolni azokra, akikkel kapcsolatba kerülnek. Mivel nem min-
den ember képes arra, hogy egy másik embert felszabadítson, az ilyen rend-
kívüli, „pótolhatatlan” egyéniség (filozófus, vallásalapító, rocksztár) különle-
ges tiszteletet és megbecsülést érdemel: nem szabad őt az átlagemberek 
számára kitalált közerkölcs „mércéi” alapján megítéli. Ezt írja Najmányi: 

 „A filmben a Dezent Nagelharten haramia szerepét játszó, a 
Spions-ban majdan betöltendő funkciójára akkor még csak 
titokban, talán öntudatlanul készülő Molnár Gergely kódnevű 
kémmel az előkészületek során gyakran beszélgettünk a sztárság 
mibenlétéről. »A sztárban az ige testté lőn, a tömegben a test igé-
vé. (…) A sztár methedrin-álom, posztszexuális bálvány, a kollek-
tív neurózis testet öltött médiuma. Egyszerre elérhető és elérhe-
tetlen, irányadó és megváltó, aki beteljesül, hogy beteljesítsen: a 
kétségtelen bizonyosság«, írta később egyszemélyes, hat példányban 
sokszorosított újságjában. A sztár, Nietzsche megfogalmazásával 
élve »túl van jón és rosszon«. Mint a zseniket, az ő tetteit, sze-
mélyét sem lehet a könnyűszerrel behelyettesíthető közönségre 
vonatkozó erkölcsi mércék alapján megítélni. Ő pótolhatatlan. A 
Hírnök egyetlen feladata az Üzenet továbbítása, bármi áron. 
Kötelessége kikerülni, megsemmisíteni a küldetésének végrehaj-
tását megnehezítő akadályokat. Lophat, csalhat, hazudhat, akár 
ölhet is, ha úgy adódik. Rá nem vonatkoznak Mózes törvényei, a 
régi Tízparancsolat. Különösen a szeretet kötelezettsége alól men-
tesül, illetve mint a szamurájok esetében, a feladatát kell szeretnie 
[kiemelés tőlem – P. J.].”64  

Az idézett szöveghelyen Najmányi Molnár Gergely Filmbevezető című 
írására utal, amely Truffaut 1966-ban bemutatott Fahrenheit 451 című film-
jéhez fűz kommentárt. Molnár írása egy új embertípus képviselőjeként mutat-
ja be a „szupersztár” alakját, aki a Spionba beemelt Molnár-idézet folytatása 

 
utánozni ruhájukat, sminkjüket,  mozgásukat, hangjukat, de az akaratuk átvite-
lének képességét nem.”  Najmányi László: Spions. Balkon, 2010. 11. 9-10.   

63  Havasréti József: Popzene. Molnár Gergely és a Spions (1978-79). In. Alternatív 
regiszterek. Typotex, Budapest, 2006. 188.  

64 Najmányi László: Spions. Balkon, 2010. 11-12. 25.  



 

 259

szerint olyan, mint egy „asztrál akaratból létrejött vetített démon, aki kilépvén 
a vászon síkjából, a térvetítés ismerős kiterjedésében mozog (…) azért lett, 
hogy odaadja magát, s a tömeg elfogadja az áldozatot, övé isten, kész tehát 
bárhova követni őt.”65      

Berg is olyan, mint egy vetített démon. Ő a kollektív neurózis, az áthágható 
erkölcsi mérce és a kvázi antikrisztusi küldetéstudat „testet öltött” – vászonra 
vetített – „médiuma” Najmányi filmjében.  

A FORMA 

A Kafka-történet fragmentált. Najmányi filmje is az. Kafkánál a fragmen-
táció az üzenet tényéhez kapcsolódik, amelyet nem ismerhet meg az olvasó. 
Najmányinál a filmhez, amelyet nem láthat a néző. A néző csak az előzetest 
láthatja, amely a film „töredéke”, az olvasó előtt pedig ott áll a császártól az 
alattvalóig vezető út, amely olyan hosszú, hogy a hírnök csak egy „töredékét” 
képes megtenni. Látható, hogy az előzetes mint forma a végtelen út kafkai 
motívumára rímel. A távolságra tehát, amely elválasztja az alattvalót az üze-
nettől, a nézőt pedig a filmtől. Najmányi az alattvaló helyzetébe állítja a nézőt 
a formaválasztással. Az előzetes-szerkezet azt sugallja, hogy a bemutatott film 
úgy viszonyul a bejelentett filmhez, mint az álom az üzenethez Kafka törté-
netében. Az álomban úgy van jelen az üzenet, mint az előzetesben a film: 
eltorzult, fragmentált módon. Egyiket sem lehet – se az álmot, se az előzetest 
– totalizálni, egyértelműen megérteni, megfejteni.  

Ha Kafka története parabola, akkor Najmányi filmje is az. Najmányi filmje 
parabolával reagál – vagy, ha tetszik, válaszol – a parabolára. Kafka parabolái, írja 
Walter Benjamin úgy bomlanak ki, „ahogy a rügy lesz virággá. Hatásuk ezért 
hasonlít a költészethez. Persze, ettől még a kafkai írások beilleszkednek a nyugat-
európai prózaformák közé, és a filozófiához úgy állnak, mint az agada a ha-
lálához. Nem hasonlatok, és nem is szükséges önmagában érteni egyiket sem; 
jellegük azt kívánja, hogy idézzék, megvilágító szándékkal meséljék őket.”66  

Najmányi filmje megvilágító szándékkal készült idézés, felidézés. A para-
bola „befelhőzött helye” mindkét műben ugyanaz. Az ismeretlen üzenet, amely 
nem érkezik meg a címzetthez. Ezen a tényen az sem változtat, hogy Berg úgy 
olvassa fel Kafka írását az Idegennek, mintha az írás azonos lenne a császár 
üzenetével. Nem változtat, mert a felolvasott üzenet egy másik üzenetre utal, 

 
65 Havasréti József: Alternatív regiszterek. I.m. 188-189.  
66 Walter Benjamin: Franz Kafka. In. Angelus Novus. Értekezések, kísérletek, bírálatok. 

Magyar Helikon, Budapest. 1980. Ford. Tandori Dezső. 



 

 260 

amely Berg és az Idegen számára egyaránt hozzáférhetetlen. Ez a végső, tulaj-
donképpeni üzenet nem érkezik meg – csak létezésének híre jut el az Idegen-
hez, mielőtt Berg megöli őt. Ugyanez a helyzet a négy előzetesen keresztül 
bejelentett filmmel is. Najmányi bejelenti az érkezését, létezését, a létező film 
végső, tulajdonképpen üzenetéről azonban hallgat. Ezt az üzenetet az elő-
zetesek nem tárják fel, csak fragmentált módon, a teljesség igénye nélkül 
előrevetítik. Az előzetes „értelme” nem azonos a film „értelmével”. Nem 
jelenti, hanem csak jelöli azt. 

A ki nem mondható üzenet és a le nem forgatható film nem érkezik meg az 
olvasóhoz, illetve a nézőhöz. Hiába jelenti be a film az érkezését, hiába tudja 
az alattvaló, hogy a hírnök elindult – nem „jön” meg se a film, se az üzenet. 
Najmányi ugyanazon az állásponton van, mint Kafka. Ez az álláspont annak a 
nyugati filozófia kiindulópontjává vált platóni tézisnek a kritikája, miszerint 
az Igazság (a kafkai Üzenet) megismerhető, feltéve, ha azzal kezdjük a 
megismerést, amivel kell: annak belátásával, hogy nem vagyunk az Igazság (a 
kafkai Üzenet) birtokában. Kafka azt mondja, legalábbis szerintem, hogy a 
tudás hiányának belátása nem segít. Miért nem? Erre a kérdésre Kafka úgy 
válaszol, hogy bemutatja azt a teret, amelyen keresztül a hírnöknek meg kell 
találni az utat az alattvalóhoz. Nincs térkép ehhez a térhez. A hírnök nem 
tudja, vagy ha tudja, akkor önmaga elől is titkolja, hogy látszólagos fáradha-
tatlansága nem áll arányban a terület felfoghatatlan kiterjedésével.   

Kafka parabolájában nem egy palota, nem is egy város, hanem egy magát 
palotának és városnak álcázó végtelen labirintus tárul elénk, amikor a hírnök 
elindul, hogy teljesítse kötelességét. Szókratész bölcsessége, miszerint „az kö-
zületek a legbölcsebb, emberek, aki, mint Szókratész, felismerte, hogy böl-
csesség tekintetében valójában semmit sem ér”, Kafka nézőpontjából haszon-
talan. Az ember nem azért született, hogy átkeljen a labirintuson, hanem hogy 
eltévedjen benne. Úgy, mint a hírnök. És úgy, mint az alattvaló. Az, aki 
üzenetre vár, Kafka szerint – és Najmányi szerint is – annak legfeljebb egyik 
vagy másik maszkjáról, örök lehullásban lévő fátyoláról tudhat. 

Platón szerint kiléphetünk a látszatok világát jelképező barlangból, Kafka 
szerint nem. Az, ami Platónnál derű és dialógus, Kafkánál rezignáció és 
hallgatás. Platón ironikus. Kafka tragikus. Platón kérdez, és minden kérdéssel 
tovább lép, Kafka kérdez, és az ismeretlenbe ütközve megtorpan. Kafka világa 
a nem-tudásba való tragikus-abszurd beletörődés gondolata köré szerveződik. 
„Add föl” – mondja a rendőr a pályaudvart kereső elbeszélőnek az azonos című 
Kafka-parabolában, mielőtt nevetve hátat fordít neki. A pályaudvar ugyanúgy 
elérhetetlen, mint az alattvaló, aki felé a hírnök igyekszik. Ezért az alattvaló a 
történet végén felhagy a várakozással: ahelyett, hogy tovább reménykedne a 
hírnök érkezésében, „megálmodja” a császár üzenetét. A meghökkentő fordu-
lattal lezárt parabola nyugtalanító kérdést vet fel: vajon a megálmodott üzenet 



 

 261

azonos azzal, amit a császár a hírnök fülébe súgott? Vagy netán különbözik 
tőle? S ha különbözik, akkor ez mit jelent az álmodóra nézve?  

Najmányi filmje a kafkai alattvaló álmának elképzelése. A film álomba 
merült elbeszélője maga Najmányi, aki az álmodó álmáról álmodik. Ez az 
álmodó egy történetet lát. Egy álomképsorozatot, amely a hírnök alakját állítja 
középpontba – hűen Kafka intenciójához. A különbség mégis szembetűnő. 
Najmányi álomfilmje nem a hírnök útjáról szól, hanem a hírnök kereséséről, 
tehát arról, hogy létezik-e egyáltalán olyan ember – politikus, próféta, filozó-
fus, művész –, aki méltó arra, hogy birtokolja az Üzenetet. A válasz, hogy nem. 
Najmányi határozottan és egyértelműen azt mondja, hogy nincsenek Hírnö-
keink, csak – legfeljebb – Álhírnökeink.   

Mindez lefordítható a metafizikai hagyománnyal játszó, azon ironizáló 
posztmodern művészet, illetve művészetfilozófia nyelvére is. Eszerint a 19. 
században modellt váltó, a mimetikus modellről a kifejezés modellre áttérő 
avantgárd már csak „előzeteseket” gyárt. Ezek az előzetesek kommentárok egy 
olyan művészethez, amely még hitt az „üzenetben”, annak világos és akadály-
mentes közvetíthetőségében. Hitt, a metafizika nyelvén szólva, a Szépségben 
és Igazságban. Abban a szépségben és igazságban, amely örök, mégis emberi, 
tökéletes, mégis megérthető. 

Mit mond ezzel szemben Najmányi? A Spions 14. fejezetében így fogalmaz:   

„1977 őszétől már nem jutottam többé video berendezéshez, bár 
számos forgatókönyvet írtam és nyújtottam be a BBS-ben. Többek 
között e hiány által inspirálva alapítottuk meg a Donauer Video 
Familie Without Video & Friends nevű színházunkat. Ezzel a szín-
házzal érkezett meg a punk friss, pimasz szellemisége Magyaror-
szágra. A Molnár Gergely és Eörsi Katalin kódnevű kémek, vala-
mint Orsós Györgyi, Pap Tamás, Béres János és Rész István közre-
működésével létrejött színház Natura Humanae sorozatának első 
részeként, The Mad: The Madness („The Medium is the Message” 
– Marshall McLuhan) címmel, 1977. november 14-án, a budapesti 
Belvárosi Ifjúsági Ház és Tanuszodában tartotta bemutatkozó 
előadását. A Caberet Noir műfajába sorolható előadás feljegyzett 
beszélgetések sorozatából született. Az akkor konspirálni kezdő 
»demokratikus ellenzék« általunk ismert tagjait, kvázi-barátain-
kat parodizálta, »az őrültek elfoglalják az elmegyógyintézetet« 
metaforába dramatizálva. Meglehetős pontossággal vázoltuk fel 
az ideológiai lózungjaik mögött rejtőző valós ambícióikat, jósoltuk 
meg későbbi pályafutásukat, jellemük alakulását. A Natura 
Humanae sorozat második előadását, Black & White & Hamburger 
címmel, 1978, január 16-án, ugyanott tartottuk, de már Donauer 



 

 262

Arbeiterfamilie Ohne Arbeit néven. A darab – műfaját tekintve 
ugyancsak Cabaret Noir – alaptörténete abból az azóta is aktuális 
lehetőségből indult ki, hogy Uganda elfoglalhatja Svájcot.”67 

 Uganda, természetesen, nem foglalhatja el Svájcot. Nem, mert Svájc 
messze van Ugandától. Könnyű belátni, hogy Svájc meghódításának terve 
mennyire abszurd elképzelés lenne az ugandai hadsereg részéről. Hiszen a két 
állam nemcsak földrajzilag van távol egymástól, hanem gazdaságilag is. A 
szegény Ugandának nem lenne esélye legyőzni a gazdag Svájcot. A művészet-
filozófia nyelvén ez azt jelenti – metaforaként használva a két ország nevét –, 
hogy Uganda, tehát a posztmodern nem tud olyan művészetet létrehozni, 
közönségének kínálni, amely igazolja – még egyszer, talán utoljára – a meta-
fizikát, úgy, ahogy azt régen Svájc tette, amely itt a modernitás neve.  

Ugandából, tehát a posztmodern művészet perspektívájából Svájc, egyszó-
val a harmonikus rend, a tökéletes szépség, a végső és egyértelmű igazság 
világa elérhetetlen. Nincs út, amely odavezet. A posztmodern művész Uganda 
polgára, „skizofrén, centrum nélküli, hasadt személyiség”, aki „mesterséges, a 
technikai elsivárosodás révén keletkező pusztaságot” lát maga körül, ahol a 
művészek és a művészettörténészek szingularitás helyett pluralitásról, erede-
tiség helyett idézetről, egység helyett montázsról, fejlődés helyett pedig a 
művészet lehetséges végéről beszélnek. 68  Dilemmája abból fakad, hogy a 
tradíciói „svájciak”. Mit jelent ez? Azt, hogy a Szépség és Igazság tagadásán 
keresztül, tehát még mindig a nyugati metafizikához viszonyulva határozza 
meg művészetének célját és eszményét.  

Najmányi ugyanerről beszél. Azt mondja, hogy ha a modern művész hírnök, 
akkor a posztmodern művész – csak – álhírnök. Álhírnök, aki úgy beszél az igaz-
ságról, hogy megtéveszt, úgy moralizál, hogy kegyetlenséget követ el, úgy hoz létre 
műalkotást, hogy rombol. A posztmodern műalkotás olyan, mint Rexona Herb 
halva született fia. Hamu a közönség szemében, amely nem tudja, hogy mit lát. 

A FELELŐSSÉG 

Ez olvasható Najmányi László emigrációjával kapcsolatban a Spions utolsó 
fejezetében:  

A Spions 1978. május 2-án elhagyta Magyarországot. A front-
ember előbb Kelet-Berlinbe repült, ahol édesanyjával egy Herbert 
von Karajon vezényelte Wagner koncertet tekintett meg, mielőtt 
átment a város nyugati oldalára.  Én rozoga Zsigulimmal vágtam 

 
67 Najmányi László: Spions. Balkon, 2011. 3. 16-17.  
68  Vö. Hannes Böhringer: Kísérletek és tévelygések. Balassi – BAE Tartóshullám, 

Budapest, 1995. 30-47. Ford. Tillmann J. A. 



 

 263

útnak. Münchenben találkoztunk, onnan együtt utaztunk tovább 
Párizsba. Pierre Violence később jött utánunk. Zátonyi »Nyuszi« 
Tibort az utolsó pillanatban elvitték katonának, így ő Magyar-
országon maradt. Párizsba érve a frontember Serguei Pravdára 
váltotta kódnevét. A rock szellemiségét követve nem vesztesek-
ként, szánandó menekültekként akartuk újra kezdeni az életün-
ket, folytatni munkánkat a szabad világban, hanem egy legyőzhe-
tetlen birodalmat képviselve, győztesekként. A Spions frontem-
bere KGB kém-kommandó vezetőjeként mutatkozott be a francia 
médiában. Közölte, hogy az orosz titkosszolgálat azért küldött 
bennünket külföldre, hogy megrontsuk a nyugati ifjúságot. Köz-
lése komoly médiaérdeklődést váltott ki, amely a zeneipar figyel-
mét is ránk, a Szovjet Blokk első punkzenekarára irányította.”69 

Arról a pillanatról, amikor Najmányi László átlépi az osztrák-magyar 
határt, nem készült fénykép vagy filmfelvétel. Fénykép csak arról a pillanatról 
készült, amikor Molnár Gergely repülőgépre száll Budapesten, a Ferihegyi 
Repülőtéren. Molnár távozását Zátonyi Tibor, a zenekar gitárosa örökített 
meg, aki két évvel később szintén elhagyta Magyarországot, hogy a lipcsei 
egyetemen fotózást tanuljon.70  

Két fénykép készült Molnár távozásáról. Mindkettő beállított – legalábbis 
K. Horváth Zsolt szerint, aki tanulmányában amellett érvel, hogy Molnár 
emigrációja „eltűnési akció” volt, „megtervezett”, „gondosan stilizált alkotás”71:  

 
69 Najmányi László: Spions. Balkon, 2011. 10. 26.  
70 Zátonyi Tibor ifjabb Kurtág György helyére érkezett a zenekarba. „Elkezdték mondo-

gatni, hogy tudok zenélni és álljak be, de mondtam, hogy gitározni azért nem tudok 
annyira jól. Mégis az lett a vége, hogy egy fél évet gyakoroltunk Hegedűs Péterrel, 
aztán próbáltunk is. A zenekarban egyébként igyekeztem egyszerre gitározni és 
fényképezni is, egy darabig csináltam együtt a kettőt, de aztán komolyabbra fordult 
a gitározás, és mind a két kezemre szükség lett.” Balázs Kata – Szabó Eszter Ágnes: 
Nem útlevél volt, hanem azonnali katonai behívó. Interjú Zátonyi Tiborral. 
Forrás: https://artportal.hu /magazin/nem-utlevel-volt-hanem-azonnali-katonai-
behivo-nyolcvanasevek/ 

71 A repülőtér: nem-hely, mert a térbeli elrendezés homogenitása, a bejárattól a regiszt-
ráción át (check in) a beszállásig az utasokhoz kapcsolódó viselkedési protokoll, az 
ott várakozókhoz fűződő egyöntetűen hűvös, neutrális viszonyrendszer valamiféle 
furcsa, hideg, átmeneti hellyé alakítja, melynek lényege, hogy sehová sem tartozik 
a benne lévő. (Ennek leghangsúlyosabb, ugyanakkor legegyértelműbb helye a 
vámmentes zóna tökéletes semlegessége, elszigeteltsége; még vámot sem kell fi-
zetni, tényleg a senkiföldjén van az utas.) Nem állítható, hogy minden utasra és 
minden utazásra igaz lenne, de a lakásszínház tagjainak távozása, emigrációja és 
Molnár Gergely megtervezett, stilizált eltűnési tripje ugyancsak expresszívvé, 
hangsúlyossá tette a nem-hely fentebb előszámlált sajátosságait. Amint ide belép-
tek, már tényleg nem tartoztak sehová, a Ferihegyi fogadócsarnok maga volt a 



 

 264 

„Nem tudni, Molnár repülőtéri akciójánál volt-e közönség, publikum, 
gyanítom, hogy nem. Szemben Halásszal, aki – Najmányi egyik meg-
jegyzése szerint – folyamatosan igényelte a közönség jelenlétét, 
Molnár inkább hideg, távolságtartó, kinyilatkoztató aurájú punk-
színpadot hozott létre, melyben a közönségnek hierarchikusan ala-
csonyabb, jelentéktelenebb »szerep« jutott; nem mellérendelt be-
fogadó, inkább alárendelt, a kinyilatkoztatásnak kitett tárgy. Hallga-
tólagosan ebből következtethetünk arra, hogy nem volt »publikum«, 
Zátonyi Tibor gépe sem örökített meg senkit Molnár közelében. 
Tényleg úgy távozott, mint egy kém; aurája a titok volt.”72  

A Zátonyi-fényképek kapcsán K. Horváth Zsolt utalást tesz Molnár egyik 
filmtervére is, amelyben két helyszín játszik fontos szerepet: a „repülőtér” és a 
repülőtéren keresztül megközelíthető „idegen világ”. „A repülőtér – írja Mol-
nár – ebben a világban sziget, a repülés liaison két futásgóc (két hang, két 
város) között. A repülőtér az artikulált hang formációja: a várakozás helye; 
állandó öntisztító folyamatban – az itt várakozók ugyanis elmennek.” 73   

Amikor Molnár azt mondja, hogy a repülőtér „liaison”, tehát összeköttetés 
„két város” között, akkor heterotópiaként határozza meg a repülőteret, olyan 
helyként, amely – mint Foucault írja – „képes egyazon reális helyen többféle 
teret, többféle, önmagában összeegyeztethetetlen szerkezeti helyet egybegyűj-
teni.”74 A repülőtér „gyűjtőhely”, de nem abban az értelemben, mint egy múze-
um vagy könyvtár. Ezek az emberi tudás, tapasztalat és szépség felhalmozási  
helyei, ahol „az idő szakadatlanul önnön csúcsaira tornyosul, önmaga fölé ma-
gasodik.”75 Az idő folytonos és határtalan összegyűjtését biztosító múzeummal 
és könyvtárral mint archívummal ellentétben a repülőtér  a különböző irá-
nyokba – helyek felé – tartó emberi vágyak és célok felhalmozási pontja. Nem 
idő-, hanem sors-heterotópia tehát.  

 
senkiföldje, s kivándorló-útlevelük a szó legszorosabb értelmében a sehová sem 
tartozás dokumentuma volt. A repülőtér a tökéletes, már-már fenségesen hideg, 
megérinthetetlen idegenség efemer helye volt.” .” K. Horváth Zsolt: A repülőtéren 
(Drang nach Westen). Korunk, 3. folyam, 20. évf., 11. sz., 2009. november. Forrás: 
http://epa.niif.hu/ 00400/00458/00155/indexbe63.html 

72 Uo. 
73  Molnár Gergely: Nirvána mint a hármas egység része. Film-koncepció. Artpool 

Művészetkutató Központ archívuma, XI. dosszié. Gépirat, 1976. 7. 
74  Michel Foucault: Eltérő terek. In. Nyelv a végtelenhez. Tanulmányok, előadások, 

beszélgetések. Latin Betűk, Debrecen, 1999. 152. Ford. Sutyák Tibor. 
75 Uo. 152.  



 

 265

De azt is mondhatjuk – Foucault ötödik alapelvére utalva –, hogy a repülő-
terek a kaszárnyákhoz és a börtönökhöz is hasonlítanak. Bizonyos hetero-
tópiák ugyanis, mint Foucault megállapítja: „mindig nyitások és zárások 
rendszerét feltételezik, amelyek elszigetelik, egyidejűleg azonban átjárhatóvá 
is teszik őket”. 76  Egy repülőtérre akkor léphetünk be és ki, ha megfelelő 
engedélyre, például útlevélre tettünk szert, illetve „ha végrehajtunk bizonyos 
gesztusokat”, például a vámvizsgálatét. Ezek olyan „szertartások”, amelyek 
„megtisztulási eljárásként is értelmezhetők” – nem vihetünk be ugyanis olyan 
dolgokat az új világba, amelyek veszélyeztetik annak rendjét és biztonságát. 

Molnár hangsúlyozza, hogy a repülőtér a várakozás helye – de nem a 
végtelen várakozásé. A végtelen várakozás helye ugyanis Nirvánia, ahonnan a 
„szereplő” elvágyódik az „idegen világba”, hogy ott új életet („New Life”) 
kezdjen. Ennek az új életnek az egyetlen lehetséges, autentikus formája: a 
futás. „Futása példa lesz, mert megtestesíti a kollektív vágyakat” – írja Molnár 
a Nirvánában. A futás „hír”, „információ”, „üzenet” arról, „ami már készülő-
ben van”. Molnár nem fejti ki, hogy mi van készülőben, azt viszont hangsú-
lyozza, hogy az üzenet azoknak szól, akik várakoznak, akik eddig csak „titokban” 
próbálkoztak a futással. A futás a repülőtéren kezdődik, ahol az utazó – és itt 
megint utalhatunk a heterotópiák ötödik alapelvére – megtisztul, mielőtt 
repülőgépre száll  (a repülőtér ugyanis, állapítja meg Molnár: „állandó öntisz-
tító folyamatban” létezik). Mitől kell mindenekelőtt megtisztulni? A szöveg 
szerint attól a bizonyosságtól, hogy a várakozás végtelen. Nem, a várakozás 
véges, sőt éppen most ér véget, itt a „repülőtéren”.77  

K. Horvát Zsolt amellett érvel tanulmányában, hogy Zátonyi egy olyan 
eseményt dokumentált 1978. május 2-án a Ferihegyi Repülőtéren, amely 
egyszerre volt előadás és magánéleti esemény. Magánélet esemény volt, mert 
Molnár tényleg elhagyta Magyarországot, ám egyúttal performansz is, mert a 
fényképekkel üzenni kívánt. Molnár üzenete egyszerű és egyértelmű: hagy-
jatok fel a várakozással, fussatok, „meneküljetek”, válasszátok a várakozás 

 
76 Uo. 153.  
77 „A szereplő egy idegen világba érkezett, a végtelen várakozásnak vége: itt a New Life. 

Futni kezd. A szereplő hozza a hírt, de találkozik is a megváltozottsággal: futása 
információ is, pánik is, de mindemellett: alkalmazkodás. A szereplő ugyanis csupán 
a legautentikusabb személy, mivel szándékán kívül – ez a büntetése – információt 
hoz arra, ami már készülőben van. Ennél fogva mindenki követi őt. Futása példa 
lesz, mert megtestesíti a kollektív vágyakat. Mindenki futott volna már eddig is, 
titokban próbálkozott is vele. A szereplő megijed a felgyorsult formától, és ezért fut. 
Előre fut, de a tömeg követi őt: fut utána. A repülőtér ebben a világban sziget, a repülés 
liaison két futásgóc (két hang, két város) között. A repülőtér az artikulált hang 
formációja: a várakozás helye; állandó öntisztító folyamatban – az itt várakozók 
ugyanis elmennek.” K. Horváth Zsolt: A repülőtéren (Drang nach Westen). I.m. 



 

 266 

helyett a szabadságot – akkor is, ha a várakozásban-maradók azt gondolják 
majd: futásotok „büntetés” volt, „pánik”-reakció.78    

Most pedig vizsgáljuk meg az emigráció-performanszról fennmaradt két 
fényképet. Az első Zátonyi-fotón hátulról látható Molnár Gergely. Jobb kezé-
ben bőrönddel, bal kezében füles táskával a check-in pult felé tart egy nyitott 
üvegajtón keresztül. Ez a fénykép azért érdekes, mert nem csak Molnárt ábrá-
zolja, hanem a fényképezőgép lencséje mögé képzelhető szemtanút is, akitől 
az emigráló néhány másodperccel korábban búcsút vett, akitől most már tá-
volodik. Az első fénykép témája tehát az elszakadás. A „futó” egy olyan helyre 
tart, ahova a szemtanú nem követheti – talán soha.  

Az emigráló növekvő magányát két dolog hangsúlyozza. Egyrészt a távol-
ság, amely a fényképezőgép lencséje és a távolodó alak között van, másrészt a 
visszapillantás hiánya. Molnár nem néz vissza arra, akitől búcsút vett, aki 
fényképezőgéppel a kezében a háta mögött áll. Úgy lépked az üvegajtót felé, 
mint aki tudja: nem fog soha visszatérni oda, ahonnan elindult, ahhoz, aki a 
háta mögött áll. Érdemes megfigyelni, hogy felül, a beállítás tengelyétől balra 
a repülőtér órája félig belóg a képmezőbe. 16 óra 35 percet mutat. A pontos 
időpont dokumentálása az esemény sorsfordító jelentőségét hangsúlyozza. Azt 
a pillanatot ragadja meg, amikor két ember egy ideig párhuzamosan futó, 
összefonódni látszó sorsa mindörökre elágazik egymástól.    

 
78 A Spions A Summer Song című dalában Molnár a következő szöveget énekli: „És hallom: 

ugatnak a fegyverek, menekülj végre, az álomnak vége, menekülj végre, az álomnak 
vége, menekülj végre, az álomnak vége. Morrison szobrát ledöntik, a forradalmak 
beérnek, a globális falu fölött Istenem, micsoda ének. Ez lesz az utolsó nyarunk, 
drágám, vége az évnek, a tél, amit úgy akarunk, megtisztít engem és téged menekülj 
végre, az álomnak vége, menekülj végre, az álomnak vége, menekülj végre, az 
álomnak vége. És hallom: ugatnak a fegyverek, a seregek harcra készek, a városból 
menekülj el, kakásod aktív tűzfészek, a bombák lassan lehullnak, Amszterdam ég, 
és ég a tenger, Istenem, micsoda színház! Milyen rengeteg ember, a lángszóró éjsza-
káján számolj az idegenekkel, menekülj végre, az álomnak vége, menekülj végre, az 
álomnak vége, menekülj végre, az álomnak vége. Ez lesz az utolsó nyarad, az utolsó 
évtized vége, a változás évada jön, a félelem jéghideg éve, az utazás mégis megérte. 
Hallod, felugatnak a fegyverek, menekülj végre, az álomnak vége, menekülj végre, 
az álomnak vége, menekülj végre, az álomnak vége. Chuck Berry indulójára ütemes 
rock and roll léptek, átkozott hadsereg ez, istenem, micsoda ének. Fajtiszta gyűlölet 
a nyár, vége a békeévnek, mindenhol ellenség vár, és mindenhol gyűlölnek téged, 
menekülj végre, az álomnak vége, menekülj végre, az álomnak vége, menekülj végre, az 
álomnak vége. Vége a szeretetnek, baby, akárha sose lett volna, halálod annyit se 
jelent, mintha magad mennél pokolra, vége az álomnak, kedves, mintha nem is álmod-
tad volna, nem marad üzeneted, megfagysz, mint a Beatles Hey Jude-ja, az utolsó 
az őrület éve, mintha mindig is itt lettél volna, menekülj végre, az álomnak vége, 
menekülj végre, az álomnak vége, menekülj végre, az álomnak vége. Istenem, szólnak 
az ágyúk, bombázók raja húz délnek. Istenem, úgyis beérnek, hiába futsz, hiába térsz 
meg, vége a békeévnek. Istenem, ugatnak a fegyverek igen, az utolsó nyaram, amit 
még végigélek, gyűlölöm ezt a telet, de küldd el az üdvözleted a halál évtizedének. 



 

 267

 
Amíg az első fénykép melankolikus hatást kelt, mint egy Caspar David 

Friedrich festmény, amelyen nem látható a titokzatos tájat fürkésző szemtanú 
mozdulatlanságba dermedt arca, addig a második fénykép hatása drámai. Azt 
a pillanatot örökíti meg, amikor Molnár előveszi a kivándorlási útlevelét, hogy 
bemutassa a check-in pultnál az egyik reptéri tisztségviselőnek. A beállítás az 
előzőhöz képest szűk: totál helyett amerikai plánt látunk. Molnár fehér inget, 
akkurátusan megkötött nyakkendőt visel. Haja fésült, rendezett, látszik, hogy 
nemrég járt fodrásznál.79 A kezében tartott dokumentumot leszámítva nem 
utal semmi arra, hogy egy olyan személyt látunk a fényképen, aki éppen most 
veszti el a magyar állampolgárságát. Pedig Zátonyi a hontalanná válás pilla-
natát rögzíti. Azt a pillanatot, amikor Molnár az útlevél átnyújtásával kifejezi: 
készen áll arra, hogy végleg elhagyja Magyarországot.80 

 
79 Ezt írja Najmányi a Spionsban arról „a világosbarna hajú, szabályos arcú, egyenes tar-

tású, elegáns fiatalemberről”, akivel 1970-ben egy „napsütéses őszi délutánon” ta-
lálkozott először: „Bár viszonylag hosszú, gallérjáig érő hajat viselt, a Rolling Stones 
egy évvel korábban meghalt tagja, Brian Jones stílusában… nem látszott hippinek. 
Az inggallérja alatt lazán megkötött selyemkendőjével inkább nyugati filmszínészre 
emlékeztetett. Finombőrű, hosszú ujjú, ápolt kezei az asztalon nyugodtak. Ápolt-
sága ritkaság volt abban az időben, mert nemcsak a kozmetikumokhoz lehetett ne-
hezen hozzáférni, de magát a testápolást is úri különcködésnek ítélte a közvéle-
mény, a hippik pedig egyenesen büszkék voltak átható izzadtságszagukra, mosatlan 
hajukra, koszos kezükre, lábukra. Új ismerősöm arcának jellegzetességét keskeny, 
tibeti vágású szemei adták. Az idő múlásával szemei egyre keskenyebbek lettek, 
egyre inkább éjsötét réseknek látszottak. Hozzá hasonlóan fegyelmezett, megkom-
ponált, öntudatos, elegáns, szellemes emberrel addig nem találkoztam. Észrevet-
tem, hogy a széken ülve, vagy később az balkanál állva tudatosan állítja be pózait, 
mintha mindig fényképezné valaki. Hamarosan megértettem, hogy mint én, ő is 
kívülről látja magát, mintha egy folyamatosan készülő film szereplője volna.” 
Najmányi László: Spions. Balkon. 2010. 7-8. szám. 

80 Breznyik Péter két évvel korábban emigrált, mint Najmányi László és Molnár Ger-
gely. Ezt írja K. Horváth Zsolt A repülőtéren (Drang nach Westen) című tanul-
mányában: „1976. január 20-án a Ferihegyi repülőtér várótermében 30–40 fő, 



 

 268

 

 
Miért döntött Najmányi és Molnár az emigráció lehetősége mellett? A 

kérdésre kétféle választ találunk a Spionsban. Az egyik azt hangsúlyozza, hogy 
Najmányinak és Molnárnak nem volt választási lehetősége: az egyre erősza-
kosabban fellépő hatalom arra kényszerítette őket, hogy meneküljenek el 
Magyarországról.81 A budapesti Egyetemi Színpadon tartott Spions-koncert 

 
többnyire orosz kucsmát, kalapot, hosszú szőrmekabátokat viselő, hosszú sza-
kállas férfi, illetve csinos, hosszú hajú, kabátjaikat többnyire a karjukon tartó nő 
sétált, várakozott. A csoport mind méretét, mind ruházatának különlegességét 
tekintve feltűnést keltett, Dobos Gábor fotográfiáinak tanúsága szerint a repülő-
téren várakozók nem győzték a fejüket forgatni, hogy ezt a különös csapatot mint 
látványt megszemlélhessék. Mi történt itt? Szócikkszerűen: Halász Péter, Koós 
Anna, gyermekük, Halász Galus és Breznyik Péter, a Kassák Ház Stúdió, utóbb a 
Dohány u. 20. szám alatt működő lakásszínház alapító tagjai, kivándorló útlevél-
lel, vagy ahogyan a szlengben akkor keserédesen nevezték, „útilapuval” elhagyták 
a Magyar Népköztársaságot. (…) Az útilapu lényege annyi volt, hogy tulajdonosa 
a magyar határ átlépését követően (ebben az esetben tehát már a reptéren) elve-
szíti állampolgárságát, s menekültstátusba kerül.” K. Horváth Zsolt: A repülő-
téren (Drang nach Westen). I.m.  

81 „A pécsi katasztrófa [a harmadik s egyben utolsó Spions koncert] után tovább foly-
tatódtak a hatósági zaklatások a Spions tagjai ellen. Pierre Violence (a.k.a. Péter 
Ogi – Hegedűs Péter) egyik későbbi nyilatkozatából megtudtam, hogy őt be is idéz-
ték a Belügyminisztériumba, ahol megfenyegették. Sem a frontembert, sem engem 
nem idéztek be, de a ránk állított ügynökök erősödő agresszivitása nyilvánvalóvá 
tette számunkra, hogy ideje elhagynunk az országot, amelyben egyébként sem 
láttunk kibontakozási lehetőséget a Spions számára. Rekordidő – egy hét alatt [az 
útlevélkérelmek elbírálása minimum 30 napig tartott abban az időben – írja 
Najmányi a lábjegyzetben] – megkaptuk útleveleinket, de feleségem, Orsós Györgyi 
és a frontember felesége, Eörsi Katalin útlevelét a szokásos indoklással – »kiuta-
zása közérdeket sért« – visszautasították. Visszatartásukkal nyilván bennünket 



 

 269

megszakítása, A császár üzenete betiltása, a tagok rendőrségi megfigyelése és 
módszeres zaklatása mind azért történt, hogy az érintettek megértésék: jobb, 
ha elmennek az országból, mert itt nincs jövője azoknak, aki úgy élnek és 
gondolkodnak, mint ők.  

A másik válasz úgy mutatja be a szituációt, mint egy kiéleződő életprob-
léma megoldása érdekében hozott autonóm erkölcsi döntést, amelyet nem 
befolyásolt érdemben külső tényező, például a cenzúra vagy a rendőrség nyo-
mása. Ez a válasz arra helyezi a hangsúlyt, hogy mindketten Magyarországon 
maradhattak volna, ha akarnak, feltéve, hogy felhagynak a hatalom ellen 
irányuló provokációkkal. A két válaszlehetőség közti divergencia már a Spions 
első fejezetében megfigyelhető. Najmányi megállapítja, hogy „az együttes 1978 
májusában a hatósági és lakossági zaklatások miatt” emigrált, majd rögtön 
hozzáteszi: „és mert nem volt jövője Magyarországon.”82  

Aki a jövőjén gondolkodik, lehetőségeket mérlegel. Azt fontolgatja, hogy 
mit kell tennie annak érdekében, hogy elérje célját. A cél a Spions esetében egy 
olyan zenekar – „rock-színház” – létrehozása volt, amely felszabadítja tagjait 
és a zenekar közönségét is a diktatúra nyomása alól.83  A zenekar „kötelezett-
sége”, „megbízatása” a szabadság volt: annak az érzelmi és gondolati autonó-
miának a helyreállítása, amelytől a Kádár-rendszer megfosztotta a konszoli-
dációra kényszerített magyar társadalmat.  

Heller Ágnes szerint az a személy, aki kötelezettséget vállal valamiért, az 
előremutató felelősségvállalás helyzetében van. Ha valaki tudásánál, tehetsé-
génél vagy elhivatottságánál fogva „meghatározott pozíciót foglal el” – mint 
egy pap, aki nem teheti meg, hogy ne szóljon a gyülekezetéhez, mint egy kapi-
tány, aki nem teheti meg, hogy ne vezesse révbe a hajóját, vagy mint punk 
zenekar, amely nem teheti meg, hogy ne fejezze ki szabadságvágyát –, az ilyen 
személy vagy csoport „magára veszi az ezzel járó felelősségeket is”.84  

A felelősségek olyan kötelezettségeket, amelyek cselekedetek indukálnak. 
Ezek részét képezik – alkotóelemeivé válnak – a megbízást vállaló személy 

 
akartak később zsarolni, rávenni arra, hogy nyugatra érve ne okozzunk kellemet-
lenségeket a diktatúrának.” Najmányi László: Spions. Balkon, 2011. 10. 25-26.  

82 Uo. 2010. 1. 9.  
83 „Az kezdettől fogva világos volt számunkra, hogy punk zenekart kell alapítani, mert ez 

volt akkor az aktuális, élő irányzat. Magyarországon, illetve a szovjet tömb egyetlen 
más országában sem működött abban az időben punk együttes. A punk szellemi-
sége végletesen, végzetesen, sorsszerűen idegen az operett/nagyopera alapú, fojto-
gatóan provinciális, nyomorúságosan gyáva, kispolgári magyar kultúrától, életérzéstől, 
életformától. Ez a néplélektől való idegenség a bolsevik diktatúra ellentmondást, 
életjeleket nem tűrő terrorjával párosulva lehetetlennek láttatta a feladatot. Szá-
munkra éppen ez volt benne a szép.” Uo. 2011. 5. 5.   

84 Heller Ágnes: Általános etika. Cserépfalvi, Budapest, 1994. 88. Ford. Berényi Gábor.  



 

 270

identitásának. Ha ebből a perspektívából vizsgáljuk Najmányi László és 
Molnár Gergely emigrációját, azt mondhatjuk, hogy erkölcsi döntést hoztak. 
Magyarország elhagyásával egyrészt mindketten retrospektív felelősséget vál-
laltak azért, amit a szólás- és gondolatszabadság érdekében mindaddig gon-
doltak és tettek (filmrendezőként, színházalapítóként vagy éppen zenészként), 
másrészt előremutató felelősséget vállalat azért, amit a szabad világban még 
tenni fognak (nem feltétlenül filmrendezőként, színházalapítóként vagy zenész-
ként, de feltétlenül olyan emberként, aki mindig és mindenhol a szabadságot 
tekinti a legfontosabb emberi értéknek). Ha úgy döntöttek volna, hogy a poli-
tikai nyomás ellenére Magyarországon maradnak úgy, hogy felhagynak addig 
tevékenységükkel, akkor ez az identitásuk alapját jelentő értékek megőrzése 
iránt vállalt felelősség megtagadását jelentette volna – nem csak előre-, hanem 
hátramutató értelemben is.  

     A szabadság – ez tehát Najmányi és Molnár művészi alkotásokon 
keresztül felismert-kiharcolt identitásának alapja. Ez az, amiért mindketten 
áldozatot hoznak az emigráció vállalásával. Mi tárja fel ezt az alapot? A szabad-
ság hiányának személyes tapasztalata a szocialista Magyarországon. Ebből a 
nézőpontból A császár üzenete azért jelentős állomás Najmányi (és Molnár) 
életpályáján, mert egy disztópia köntösében egyértelműen megfogalmazza a 
magyar társadalom szabadsághiányának a hatvanas években kudarcba fulladt 
reformtörekvésekkel elfedni kívánt állapotát. A Spions alapján úgy gondolom, 
hogy Najmányi és Molnár legkésőbb 1978 áprilisában – „a pécsi katasztrófa 
után”85 – ismerte fel, hogy A császár üzenete betiltása után alapított Spions 

 
85 „A meghirdetett kezdés előtt negyedórával megtelt az auditórium a rendkívüli ese-

ményre, életük első punk koncertjére várakozó diákokkal. Pontosan este 7-kor a 
Spions felment a katedrára, a gitárosok elfoglalták pozícióikat, a frontember pedig 
elhelyezkedett a katedra mögötti falon kialakított, kémiai kísérletek bemutatására 
szolgáló kirakat előtt. Az volt az elképzelése, hogy az első számot az üvegketrecbe 
ugorva, a lehúzott ablak mögött fogja énekelni. Intésére a technikai segéderők [Naj-
mányi lábjegyzete szerint: a titkosrendőrség emberei] diadalmasan mosolyogva 
bedugták az erősítőkhöz vezető hosszabbítót a »380 Volt«-feliratú konnektorba és 
bekapcsolták a berendezéseket. A dobozokból füst szállt fel, ropogás hallatszott, majd 
teljes csend lett. Az erősítők kiégtek. A helyzetet érzékelve a frontember dühroha-
mot kapott. Teljes erővel lerántotta a demonstrációs fülke ablakát, az üveg darabokra 
tört. Ezzel az el sem kezdődött koncert, a történelem első punkkoncertje Pécsen 
befejeződött. A közönség azt hitte, hogy csak valamiféle bevezető akciót láttak. A 
diákok a helyükön maradva várták a folytatást. A zenekar leült a nézőtér első so-
rába. Vető János lefényképezte őket. Lassan beszélgetés alakult ki a frontember és 
a félénken kérdező közönség között. Anton Ello ismertette velük a kialakult hely-
zetet, majd beszélt a punkról, annak előzményeiről és fontosságáról az aktuális világ-
helyzet kontextusában. Aztán a közönség lassan elszivárgott, mi pedig nyomott han-
gulatban, egymáshoz nem szólva megvacsoráztunk a vasútállomás étterében, majd 
elindultunk Budapestre.” Uo. Najmányi László: Spions. Balkon, 2011.10. 24-25.   



 

 271

története – a kultúrpolitika irányából érkező reakció – nem fogja megcáfolni 
annak az analízisnek az eredményét, amelyet a film adott. Éppen ellenkezőleg: 
a félbeszakadt pécsi koncert minden korábbi tapasztalatnál élesebben világí-
tott rá arra, hogy a hetvenes évek Magyarországán egy olyan ember, mint Naj-
mányi vagy Molnár nem lehet önmaga. A hideglelős felismerés letargikus pilla-
natát szuggesztíven láttatja a Pécsről hazavezető út rémálomszerű eseményei-
nek szinte horrorba hajló leírása: 

„A Pécsről kivezető, erdős dombok között kanyargó út néptelen 
volt, csak ritkán jött szembe egy-egy kocsi. Némán autóztunk a 
sötét, holdtalan éjszakában. Hirtelen egy jókora bagoly csapódott 
kitárt szárnyakkal a szélvédőnek, megrepesztve az üveget. Nem 
sokkal később velünk szemben haladó, hosszú hajú, meztelen nő 
tűnt fel a reflektorok fényében az országúton. Lelassítottam az au-
tót. A távolról fiatalnak tűnő nő egyre öregedett, ahogy közeled-
tünk egymáshoz. Amikor nagy ívben kikerültem, már vén, ráncos 
bőrű, megereszkedett testű boszorkánnyá változott. A visszapillan-
tó tükörben láttam, hogy visszafordulás nélkül, egyenletes léptek-
kel haladva tűnt el a sötétben. Budapestre érve egyenként haza-
szállítottam utasaimat. Már hajnalodott, mikor megálltam a Tobacco 
Roadon, az utoljára hazavitt frontember bérháza előtt. A kocsiból 
kiszállva észrevettük, hogy a szemközti, renoválás alatt álló ház 
állványzatán, a második emelet magasságában akasztott ember 
lóg. Ezek az ómenek nem tűntek túlságosan biztatónak a Spions 
történetének folytatását illetően.”86 

A császár üzenete sem tekinthető jó ómennek, amennyiben felelősség-
etikai szempontból vizsgáljuk Berg karakterét és filmbeli cselekedeteit. Mi 
derült ki a filmelemzés folyamán Berg személyiségével kapcsolatban? Az, hogy 
olyan elemek ötvözete, amelyek normális esetben kizárják egymást. Meg-
tudtuk, hogy Berg egyrészt érzékeny, empatikus művész, másrészt kegyetlen, 
pszichopata – empátiára képtelen – gyilkos. Azt is megtudtuk, hogy ez a két 
tényező a képtörténetek tanúsága szerint furcsa módon feltételezi, sőt erősíti 
egymást. Berg nem egyszerűem gyilkol, hanem úgy gyilkol, mint egy művész: 
a művészi önkifejezés perverz lehetőségét fedezi fel abban, hogy kinyomhatja 
emberek szemét, elvághatja torkát, táncolhat a sírjukon. Nemcsak az áldozatai 

 
86 Uo. 2011. 10. 26.  



 

 272

fölött gyakorolt korlátlan hatalmat élvezi, hanem azt is, hogy a leragasztás 
akcionista jellegű gesztusával műalkotásként tárgyiasíthatja a holttesteket.87  

Berg tetteiről is volt szó. A felelősségetikai vizsgálat érdekében azonban 
tanácsos összefoglalni – katalógusba foglalni –, milyen cselekedetek fűződnek 
Berg nevéhez A császár üzenetében:  

⦁ eléget egy halva született csecsemőt a színpadon, majd a ham-
vakat a közönségre szórja azt a látszatot keltve, hogy a közönség 
csak előadást lát (1. hangtörténet) 

⦁ nőimitátorként „különös szépségű énekesnővé” átváltozva meg-
téveszti Elinort, a kancellár fiát, aki őrjöngő szerelmében öngyil-
kosságot követ el, amikor megtudja, hogy Berg valójában férfi (2. 
hangtörténet) 

⦁ gyilkosságokat követ el társulatának tagjaival, hogy ő nyerje meg 
a császár által meghirdetett hírnökversenyt: nem a versenyre 
jelentkező hírnököket gyilkolja, illetve gyilkoltatja meg, hanem 
azok családtagjait, szeretteit – tetteivel el akarja rettenteni a 
jelentkezőket a versenyen való részvételtől (3. hangtörténet, 1-3. 
képtörténet) 

 ⦁ úgy szórakoztatja a közönséget, hogy táncol, miközben a hírnök-
verseny veszteseit, néhány méterre tőle, kivégzik (4. hang- és kép-
történet) 

⦁ megöli Rexona Herbet, aki Berg iránt táplált szerelme miatt 
maga is gyilkosságokat követ el, s aki, talán, Berg nyilvánosan 
elégetett gyermekének anyja (4. képtörténet) 

⦁ megöli az Idegent (4. képtörténet) 

⦁ megsemmisíti – megeszi – a császár üzenetét (4. képtörténet) 

 
87 Több érintkezési pontot is találunk A császár üzenetében látható gyilkosságok, tánc-

jelenetek és a bécsi akcionisták (Günter Brus, Adolf Frohner, Otto Mühl, Hermann 
Nitsch, Alfons Schilling, Rudolf Schwarzkogler)  „művei” között. Ezek az érintkezé-
si pontok a következők: reflexió arra az ontológiai kérdésre, hogy létezik-e biztosan 
kijelölhető határ, amely megmutatja, hogy egy tárgy vagy egy akció műalkotásnak 
tekinthető-e; azoknak a társadalmi, pszichológiai mechanizmusoknak a feltárása, 
amelyek rábírják az embert, hogy szeresse az őt elnyomó hatalmat; áldozati – szadisz-
tikus és mazohisztikus – képzetek; a puszta matériának tekintett emberi test tár-
gyiasítása, manipulációja. Vö. Radnóti Sándor: Levágta-e a saját farkát Rudolf 
Schwarzkogler?; Földényi F. László: A testet felszabadító bécsi akcionizmus. In. A 
performance-művészet. Artpool – Balassi – Tartóshullám.  Budapest, 2000.  217.  



 

 273 

Heller Ágnes azt írja az Általános etikában, hogy „a cselekvő mindig 
felelős.” 88  Két kritériuma van annak, hogy valakiről, például Bergről, azt 
mondhassuk, felelős valamiért, vagy szigorúbban fogalmazva: felelősség 
terheli valamiért. Az első kritérium a végigvitt, befejezett, „megfordíthatatlan” 
tett – a „tisztán tudati aktusokért” ugyanis nem vagyunk felelősek, mert azok 
„megfordíthatók”. A másik kritérium a felelősségvállalás aktusa. „A felelősség 
a felelősségvállalás kötelezettségét kíséri” – írja Heller, majd hozzáteszi: „Fele-
lősséget vállalni valamely cselekedetért, amely cselekvésemből ered, elsősor-
ban választ jelent a »Ki tette? Én.«, illetve a »Te tetted? Igen, én tettem.« kér-
désre.”89 Nincs tehát felelősség felelősségvállalás nélkül. A felelősségvállalás 
önkéntes vagy kikényszerített, de eredendően dialogikus – tettest és tanút, 
tettest és bírót feltételező – aktusa megelőzi a felelősséget. Úgy gondolom, 
hogy ebből kell kiindulni, amikor etikai – konkrétan felelősségetikai – néző-
pontból kérdéseket teszünk fel Najmányi filmjének. 

Az első kérdés, ami A császár üzenetével kapcsolatban felelősségetikai 
nézőpontból felmerül, a következő: vizsgálja-e – s ha igen, akkor hogyan és 
milyen célból – a felelősség, illetve felelősségvállalás kérdését a film? Erre a 
kérdésre röviden azt a választ adhatjuk, hogy igen. Igaz, hogy csak egy 
jelenetben, de Najmányi próbára teszi Berget abból a szempontból, hogyan 
viszonyul ahhoz, amit tett. Arra a negyedik képtörténetben látható jelenetre 
gondolok, ahol Berg találkozik az Ideggel, aki lerántja a leplet egy csoport 
hulláról – olyan emberek holttesteiről, akiket feltehetőleg Berg és a társulata 
gyilkolt meg. A leleplezés célja a szembesítés.  

Hogyan reagál Berg? Úgy, hogy hátat fordít a látványnak. A megfordulás 
azt jelenti, hogy Berg nem vállalja a felelősséget azért, amit tett. A felelősség-
hárítást nem szavakkal történik, hanem a gesztusok elemi – a szavaknál sokkal 
egyszerűbb és kifejezőbb – nyelvén. Ez azonban mit sem változtat azon az 
előbb említett tényen, hogy itt egy dialogikus helyzetről van szó. A lerántás 
kérdés, a hátat fordítás pedig – egyértelmű – válasz. Azt jelenti: „nem én tet-
tem”. Vagy: „én tettem, de nem érdekel.”  

Most már látható: Najmányi elképzelése szerint Berg olyan gyilkos, aki 
nem vállalja felelősséget azokért a bűncselekményekért, amelyeket elkövet. 
Miért nem? Erre a kérdésre kétféle válasz kínálkozik. Az egyik pszichológiai, a 
másik ideológiai. A pszichológiai magyarázat szerint Berg azért nem vállalja a 
felelősséget, mert pszichopata – nincs tisztában azzal, hogy tetteivel kárt oko-
zott másoknak. Nincs tudatában annak, hogy mekkora fájdalmat és szenve-
dést zúdított azokra, akiknek a családtagjait megölte. A kérdés ezen a ponton 

 
88 Heller Ágnes: Általános etika. I.m. 86.  
89 Uo. 86.  



 

 274

a következő: igaz, hogy Bergnek nincs lelkiismerete? Igaz, hogy nem képes az 
áldozatai iránt részvétet vagy legalább szánalmat érezni? Lehet, de nem biztos. 
Berg olyan hidegvérrel gyilkol A császár üzenetében, hogy nem zárhatjuk ki 
ezt a kézenfekvő lehetőséget.  

A másik magyarázat ideológiai. Eszerint Berg azért nem vállalja a felelős-
séget a gyilkosságokért, mert úgy gondolja, hogy ellenkező esetben a császár 
üzenete nem érkezne meg soha a távoli tartományba: az üzenetet ugyanis csak 
egy kiválasztott – a pótolhatatlan, tökéletes Hírnök – képes eljuttatni a cím-
zetthez, akit rendkívüli küldetése mindenre – még gyilkosságokra is – feljogo-
sít. A Spions alapján úgy gondolom, hogy Najmányi az ideológiai magyarázat 
mellett teszi a voksát. Amellett érvel ugyanis, hogy Berg olyan, mint egy sztár, 
aki túl vannak jón és rosszon: „Mint a zseniket – írja –, az ő tetteit, személyét 
sem lehet a könnyűszerrel behelyettesíthető közönségre vonatkozó erkölcsi 
mércék alapján megítélni.” Ha pedig ez nem lehetséges, akkor a hírnök „lop-
hat, csalhat, hazudhat, akár ölhet is, ha úgy adódik. Rá nem vonatkoznak 
Mózes törvényei, a régi Tízparancsolat. Különösen a szeretet kötelezettsége 
alól mentesül, illetve mint a szamurájok esetében, a feladatát kell szeretnie.”90 

Azt a kérdést is fel kell tennünk A császár üzenetével kapcsolatban fele-
lősségetikai nézőpontból, hogy kényszeríti-e a filmben valamilyen erő, ható-
ság, intézmény arra Berget – a magányos Idegent leszámítva –, hogy vállalja a 
felelősséget a tetteiért? Erre a kérdésre röviden úgy válaszolhatunk, hogy nem. 
Berget úgy ismerjük meg az első hangtörténetben, mint „a császár kegyeltjét”. 
Valóban az. Nincs olyan jelenet a filmben, ahol arról lenne szó, hogy a császár 
elégedetlen azzal, amit Berg művel. Igaz ugyan, hogy nem feltétlenül ért egyet 
Berg művészi elképzeléseivel, a zsenialitását azonban még ilyenkor is elismeri. 
Arról pedig egyáltalán nem történik említés a filmben, hogyan viszonyul a 
császár a Berg által elkövetett gyilkosságokhoz. Lehet, hogy nem tud róluk. 
Vagy tud, de szemet huny afelett, ami történik. A harmadik lehetőség a leg-
szörnyűbb, s úgy tűnik, hogy a film leginkább éppen ezt a lehetőséget sejteti. 
Lehetséges ugyanis, hogy a császár elismerően tekint arra a Bergre, aki képes 
elmenni odáig, hogy egy verseny megnyerése érdekében gyilkoljon.  

Lehetséges ez? Igen, hiszen Najmányi filmje disztópia, márpedig a negatív 
utópiák gyakran olyan világokat ábrázolnak, ahol a totalitárius hatalom veze-
tőitől nem idegen az erőszak, illetve annak élvezete. Elég, ha ezzel kapcsolat-
ban O’Brien alakjára gondolunk az 1984-ben. Úgy gondolom, hogy Najmányi 
Kafkától átemelt, saját disztópiájához igazított császárja olyan, mint Orwell 
regényben O’Brien: élvezet talál az erőszakban, mert az erőszak legitimálja a 
hatalmát – annál jobban, mint aljasabb és kegyetlenebb. Ezzel kapcsolatban 

 
90 Najmányi László: Spions. Balkon, 2010. 11-12. 25.  



 

 275

árulkodó jel, hogy a harmadik hangtörténetben kiderül – s ez véleményem 
szerint disztópikus motívumnak tekinthető –, hogy a császár által meghirde-
tett hírnökverseny szabályai nem tiltják az erőszakot annak érdekében, hogy 
valaki bizonyítsa: ő a legalkalmasabb jelölt. Ez disztópikus motívum, noha a 
narrátor csak utal rá. Nem azt mondja, hogy szabad gyilkolni, hanem azt, hogy 
a verseny élet-halál kérdése: „Az alkalmas hírnök kiválasztására versenyt hir-
detnek, aki nem felel meg a feltételeknek, kivégzik”. 

Mi jellemző a Najmányi által ábrázolt disztópikus, nem vadnyugati, hanem 
„vadkeleti” társadalomra? Csupa olyan motívum, amely egyrészt a western-
filmekre, másrészt a disztópiákra jellemző: önkényuralom, önbíráskodás, 
szervezett bűnüldözés hiánya, törvényesített erőszak, és – felelősséghárítás. A 
császár üzenete valósággal hemzseg a felelősséghárításra, -tagadásra utaló 
mozzanatoktól. Ezek közé tartozik az említett szembesítés-jelenet, de a több-
ször megismételt leragasztás, illetve táncjelenet is. A gyilkosságok holttest-
leragasztással történő esztétizálása, a kivégzések szórakoztató színházi elő-
adásként való átértelmezése nyomán egy olyan társadalom képe rajzolódik ki 
a néző előtt, ahol az emberekből hiányzik – eltűnt – a felelősségvállalás erköl-
csi képessége.  

Najmányi egy felelősségtagadáson alapuló társadalmat ábrázol A császár 
üzenetében. A totális felelőtlenség világát, a már sokat emlegetett „Nirvániát”. 
Kik azok, akik Nirvániában még képesek arra, hogy vállalják a felelősséget a 
tetteikért? Nem a gyilkosok, nem is a gyilkosságokat legitimáló törvények al-
kotói, hanem ironikus módon az áldozatok. Azok az emberek, akiket a negye-
dik képtörténetben kivégeznek, gödörbe lőnek. Ezek az emberek – bár talán 
maguk is tisztában vannak a játék szabályainak nihilizmusával –, azért, hogy 
a méltóságukat legalább saját maguk előtt megőrizzék: maguk adják a puskát 
a kivégzőosztag tagjainak kezébe.  

 



 

 276

 

AZ ARC GENEALÓGIÁJA ÉS A TEST IRÁNTI 
FELELŐSSÉG DELEUZE ÉS GUATTARI 

FILOZÓFIÁJÁBAN 

CZÉTÁNY GYÖRGY 

 Teljesség és végtelenben Lévinas arról ír, hogy a Másik arcának fel-
tárulkozása a kifejezésben, a beszédben, a nyelv közegében történik 
meg. Ez egy olyan többlet, amely meghaladja és széttöri azt a minden-

kori ideát, amit én alkottam a Másikról.1 Ennyiben az arc nem része a testnek. 
Noha az arc az érzékiben fejeződik ki, mégsem e világból való, világon túlról 
érkező – és nem pusztán világon túli.2 A Másik a végtelen ideája a végesen 
belül, az immanencián belüli transzcendencia, a bennfoglalhatatlan.3 Amit az 
arc eredendően kifejez, az egy parancs: a „Ne ölj!” parancsa, vagyis transzcen-
denciája megőrzésének parancsa. A Másik feleletigényt támaszt velem szem-
ben, vagyis felelősségvállalásra szólít fel. A nyelv etikai feltétele a kötelesség-
nek és a felelősségnek ez a kapcsolata.4 

Az 1968-ban megjelenő Különbség és ismétlésben Deleuze még sok tekin-
tetben Lévinas megközelítését visszhangozza. Az „a priori Másikat” egy lehet-
séges világ kifejezéseként határozza meg. Például egy rémült arc kifejez egy 
ijesztő világot, vagy „Albertine arca kifejezi a tengerpart és a hullámok vegyü-
lékét”. A szerelem kezdete egy lehetséges világ megnyilatkozása. Lévinashoz 
hasonlóan tehát az arc itt is kifejező. A lehetséges világ Leibnizre utal. A kife-
jezett világ egyrészt inkomposszibilis más világokkal. Másrészt, mint a monász 
esetében, a kifejezett itt sem létezik a kifejezőn kívül. A Másik azt fejezi ki, ami 
őt individuálja. A Másik által implikált világot a nyelv által az én explikálja. 
Deleuze azonban egyfajta etikai szabályként fogalmazza meg, hogy nem sza-
bad a másikat túlzottan explikálni, azaz egy szubjektum-objektum struktúrára 
redukálni. Meg kell tartani implicitként értékeit, hogy kifejező maradhasson.5 
Mindez tehát még nem áll távol Lévinas gondolataitól. Sőt, a másiknak ugyanezt 
a meghatározását találjuk Deleuze-nek Guattarival együtt írt utolsó művében, 

 
1 Emmanuel Lévinas: Teljesség és végtelen. Ford. Tarnay László, Jelenkor, Pécs, 1999. 33. 
2 I.m., 143., 180. 
3 I.m., 161. 
4 I.m., 165-167. 
5 Gilles Deleuze: Différence et répétition. PUF, Párizs, 1968. 334-335.  

A



 

 277

az 1991-es Mi a filozófiában is.6 Annál érdekesebb, hogy az 1980-ban napvilá-
got látott Ezer fennsíkban az arc egy egyészen más megvilágításba kerül – 
etikai helyett politikai fénytörésbe.  

Az arc e műben is kifejezőként, a kifejezés szubsztanciájaként jelenik meg. 
A kifejezés formája pedig itt is a nyelv, mely nem függetleníthető az általa 
előfeltételezett beszédtől. Sőt mit több, a nyelv eredendően parancsot fejez ki. 
A nyelv elemi egysége a parancsszó. Bár a parancsszó a felszólító mondatok-
ban fejeződik csak ki, mégis minden beszéd funkciója. Ám itt kezdődnek a kü-
lönbségek. A parancsszó a rend szava, „mot d’ordre”, ami politikai jelszóként 
is fordítható. A nyelvben nincs egyedi megnyilatkozás, nem létezik a megnyi-
latkozás szintetizáló szubjektuma. Ámde nem is a világon túli betöréséről van 
szó. A kijelentés kollektív társadalmi elrendezéseket implikál. Minden meg-
nyilatkozás a szubjektumot elhelyező hatalmi és szemiotikai elrendezésekbe 
(assemblage) illeszkedik. Ezek az elrendezések alkotják a nyelv nem-diszkur-
zív implicit előfeltevését. Ezt nevezik a szerzők a nyelv tudattalanjának. A 
skizofrén épp ezt az elrendeződést, ezt a morajlást mint implicit előfeltevést 
hallja meg: azt, hogy a nyelvben valaki más beszél és parancsol. Amikor a tanár 
a hallgatókat egy nyelvtani szabályra oktatja, nem információt ad át vagy 
kommunikál, hanem parancsot ad a bevett nyelvhasználatra vonatkozóan. A 
parancsszó célja az engedelmesség. A nyelv funkcióját legjobban a rövid, cse-
lekvésre felszólító megnyilatkozások fejezik ki: „Kész?” „Igen.” „Most!” Gon-
doljunk egy korai Jancsó-filmre, például a Csillagosok, katonákra, amely effé-
le parancsszavakra redukálja a nyelvet. Ekképp értelmezik a szerzők az illokú-
ciós erő austini fogalmát is. A beszédaktus illokúciós erejét a megnyilatkozá-
sok kollektív elrendezései magyarázzák.7 A beszédaktusnak ez az értelmezése 
nem áll messze a beszédesemény foucault-i fogalmától. 

Az arc tehát a nyelvben fejezi ki magát és e kifejezés elemi egysége a parancs-
szó. Ugyanakkor minden kifejezés tartalomhoz kötődik. A tartalom – Spinoza 
kifejezésével – testek rendje és kapcsolata.8 A kifejezés nem pusztán reprezen-
tálja vagy leírja a megfelelő tartalmat, hanem beavatkozik, beillesztődik a testek 
kapcsolatába, egy testetlen átváltozást okoz a testeken. Ahogy Deleuze Az érte-
lem logikájában a lekton sztoikus fogalmát értelmezi, az állítás által kifejezett 
értelem egyszersmind a test testetlen attribútuma. Például a bíró ítélete a vádlot-
tat bűnössé változtatja. Ezzel pedig megváltozik a testek rendje és kapcsolata.9 

 
6  Gilles Deleuze, Félix Guattari: Mi a filozófia? Ford. Farkas Henrik. Műcsarnok, 

Budapest, 2013. 20. 
7 Gilles Deleuze, Félix Guattari: Capitalisme et schizophrénie. Mille plateaux. Minuit, 

Párizs, 1980. 95-102. 
8 Baruch Spinoza: Etika. Ford. Szemere Samu, Boros Gábor. Osiris, Budapest, 1997. II. 7. 
9 Deleuze, Guattari: Mille plateaux, 102. Deleuze: Logique du sens. Minuit, Párizs, 1969. 

13-15., 33-35. 



 

 278 

Eddig a kifejezés formájáról, a nyelvről volt szó. Ám mi a helyzet a kifejezés 
szubsztanciájával, az arccal? Mi a viszonya a kifejezésnek a kifejező archoz? 
Először is – Lévinashoz hasonlóan – Deleuze-ék is úgy gondolják, hogy az arc 
nem része a testnek, vagyis a tartalomnak.10 Ez azonban nem egy etikai univer-
zálé, hanem történeti fejlemény. Az arc transzcendenciájának genealógiájára 
van szükség. A törzsi társadalmakban az arcnak nincs kitüntetett szerepe. A 
kódoló társadalmi jeleket a testbe írják be, amelynek a fej is része. A maszk 
biztosítja a fej testhez tartozását. Az arc transzcendenciája egy bizonyos szemio-
tikai elrendezéshez tartozik. Ezt nevezik a szerzők a jelölő jel rendjének. Ez a 
teokráciák kialakulásával jelenik meg, de maga az arc transzcendenciája a 
kereszténységgel – Krisztus arcával – teljesedik ki.11 A jelölő jel rendjének 
lényege, hogy minden jel mindig egy másik jelre utal; minden jel további jele-
ket értelmez. Ám ami az értelmezés voltaképpeni célja, az a jelek jelölőjének meg-
értése. A mesterjelölő minden jel eredete, de épp ezért maga nem része a jelek 
láncolatának. A jelölő saját hiányát osztja szét a lánc elemei között. A kérdés 
az, „Mit ért ezalatt?”, de a válasz mindig a jelölt szintjén marad.12 A jelölő egy 
transzcendencia: az istenség, vagy földi leszármazottja, a zsarnok.13 Látható, 
hogy a szerzők Lacan jelölő-fogalmát veszik át, ám azt egyszersmind történe-
tivé teszik és szubsztanciát adnak neki. A jelölőnek ugyanis mint jelöltnek van 
reprezentációja, ez pedig az arc, a frontális arc. Gondoljunk például az ikonra 
vagy a bizánci mozaikra, ahol arany háttér előtt jelenik meg a sugárzó arc, a 
jeleket kibocsátó arc, és a szubjektumban az az érzés támad: „mintha engem 
figyelne”.14 Ebben az érzésben benne rejlik a bensővé tett végtelen adósság, 
melyről Nietzsche ír A morál genealógiájában.15 Az arc ad a jelölőnek szubsz-
tanciát. A jelölő jel rendjének istensége nem rejtőzködő. Ekképp válik tehát az 
arc transzcendenciává. Az arc egy médiumot vagy falat képez a jelek végtelen 
utalásrendszere számára. Ezzel pedig a jelek hatalmi központjává válik.16 A 
nyelv kifejezése, melynek funkciója a parancsszó, az arcban lel szubsztanciára.  

Az arc transzcendenciája tehát egy bizonyos szemiotikai elrendeződéshez 
tartozik. Ebben az elrendeződésben jut kifejezésre például, hogy „a szem a 

 
10 Deleuze, Guattari: Mille plateaux, 208. 
11 I.m., 215-219. 
12 I.m., 141-144. 
13 Deleuze, Guattari: Capitalisme et schizophrénie. L'Anti-Œdipe. Minuit, Párizs, 1972. 

227-254. 
14 Deleuze, Guattari: Mille plateaux, 114., 227. 
15 Nietzsche: Adalák a morál genealógiájához (Vitairat). A legutóbb közreadott „Jón és 

gonoszon túl” kiegészítéseként és magyarázataként. Ford. Romhányi Török 
Gábor. Holnap, Budapest, 1996. 103-108. Deleuze, Guattari: L'Anti-Œdipe, 263. 

16 Deleuze, Guattari: Mille plateaux, 144-145. 



 

 279

lélek tükre”, vagy hogy „minden az arcára van írva”, vagy a parancs: „nézz rám, 
ha hozzád beszélek!” Az elrendeződés része a hatalom, amely a politikus arcán 
fejeződik ki a hirdetőfelületen, vagy a sztár arcának szuperközelijén a képer-
nyőn.17 Ebben az elrendeződésben különbséget kell tennünk fej és arc között. 
A fej része a testnek, az arc nem. Az arc egy felszín, egy fal, a testeket egy bizo-
nyos elrendeződés szerint átváltoztató értelem szubsztanciája. Az arc nem 
része a testnek, hanem az, ami átkódolja a testet – a fejet is beleértve.18 Ezzel 
állítható szembe az arc nélküli test, a megkínzott, a száműzött teste. Ő Oidi-
pusz, aki megvakította magát, vagyis elvesztette arcát, és önkéntes száműze-
tésbe vonult. Ő a bűnbak. Aki elveszti az arcát, állattá válik. A bűnbakra ter-
helik mindazt, ami fenyegetést, azaz rosszat jelentett a rendre (a város pusz-
tulását), vagyis ami nem illeszkedik a jelek rendjébe és nem vezethető vissza a 
jelölőre. Ő az, aki deterritorializálná a jelölő jel rendjét (Oidipusz esetében a 
családi viszonyok rendjét), ezért el kell távolítani e rendből. A bűnbak kívül 
kerül a jelölő jel rendjén. Egy szökésvonalat testesít meg. Már nem része a je-
lek láncolatának, ám egész másként, mint a mesterjelölő. A száműzött a király 
inverze, szimmetrikus alakja, a zsarnok avagy az istenség arcának ellentéte – 
nagyjából abban az értelemben, ahogy Agamben szembeállítja a szentet és az 
átkozottat, a kivételes állapotot és a puszta életet. Ez a leírás persze nem csak 
a zsarnoki államra alkalmazható, hanem minden alávetett, hierarchikus, 
központosított csoportra, amelyben felbukkan a jelölő arc transzcendenciája.19 
Mindez a felelősség Lévinastól eltérő fogalmát hordozza magában. Ennek 
megértéséhez Deleuze Francis Baconről írt könyvéhez érdemes fordulnunk, 
mely egy évvel az Ezer fennsík után látott napvilágot. 

Ugyanis Deleuze szerint épp az arctól menekülő testet festi meg Bacon. A 
testnek csak feje van, arca nincs. Itt Deleuze úgy fogalmaz, hogy míg a fej a test 
szerves része, az arc egy strukturált szerveződés, amely uralja és háttérbe 
szorítja a testet. A fej a test immanens része, az arc transzcendálja a testet. 
Bacon festészete az arc uralmának fogságából való szökés vonalait teszi lát-
hatóvá. Bacon „megpróbálja szétszedni az arcot, felfedni vagy felszínre hozni 
a fejet az arc alól.”20 A kitörlés és kisatírozás technikájának alkalmazásával a 
test deformáción megy keresztül, az arc elveszíti formáját, állativá válik. Az 
állattá válás ebben az időben központi fogalom Deleuze számára, ezért érde-
mes annak jelentésénél elidőznünk. 

 
17 I.m., 215. 
18 I.m., 208-209. 
19 I.m., 145-146. A bűnbak fogalmát vö. René Girard: Látám a Sátánt, mint villámlást 

lehullani az égből. A kereszténység kritikai apológiája. Ford. Sujtó László. 
Atlantisz, Budapest, 2013. 

20 Deleuze: Francis Bacon. Az érzet logikája. Ford. Seregi Tamás. Atlantisz, Budapest, 
2002. 29. 



 

 280 

Deleuze-nél immanensen nem rögzített létezők vannak, hanem alakulá-
sok, valamivé válások (devenir). A háttérben Spinoza Etikája áll, amit min-
denképp érintenünk kell Deleuze etikai implikációinak megértéséhez. Spino-
zánál minden létező (legyen élő vagy élettelen, teremtmény vagy teremtő) 
ugyanabban az értelemben létező: abban az értelemben, hogy hatóképességet 
(potentia) fejez ki. Minden létező a végtelen hatóképesség (Isten) véges mó-
dosulása, módusza. Deleuze értelmezésében a hatóképesség affektív erő, egy 
intenzív mennyiség, amivel a test hatást fejt ki más testekre. Vagyis minden 
test lényege, hogy hat más testekre és hatást szenved el tőlük, azaz affektív 
viszonyban van a benne lévő és őt körülvevő testekkel. Amennyiben egy test 
egy másik testtől olyan hatást szenved el, hogy az őt alkotó részek aránya nem 
változik, azaz a test létében fennmarad és megerősödik, akkor hatóképessége 
növekszik, ami az öröm affektusával jár (például ha egészséges táplálékhoz 
jut). Amennyiben az elszenvedett hatás által megváltozik (felbomlik, roncso-
lódik) részeinek viszonya, akkor hatóképessége csökken, ami a szomorúság 
affektusával jár (például ha méreg kerül a testbe). Minden test folyamatosan 
hatóképesség-változáson megy át (azaz valamivé válik), ami vagy az öröm, 
vagy a szomorúság affektusával jár. A spinozai etika feladata a testekkel való 
találkozás oly módon történő megszervezése, hogy az hatóképesség-növeke-
déssel, azaz örömmel járjon együtt.21  

A testek között nem aszerint teszünk különbséget, hogy milyen nembe és 
fajba tartoznak, hanem aszerint, hogy egyedileg milyen hatóképesség-válto-
záson mennek át. A különbségek egyediek. Mit jelent mindezek alapján az 
állattá válás? Az Ezer fennsík egyik példája az állattá válásra Melville Moby 
Dick című regénye.22 Ahab kapitány azáltal igyekszik megtalálni a fehér bál-
nát, hogy követi annak lehetséges mozgását. Ekkor felveszi azokat az affektív 
viszonyokat, amelyek meghatározzák a bálna mozgását és hatóképesség-
változását: a tengeri áramlatok, az időjárás affektusait. Vagyis Ahab kapitány 
a bálna affekciói szerint gondolkodik, bálnává válik, amennyiben a bálna ható-
képesség-változásait fejezi ki. A mássá válás nem egy döntés, nem egy válasz-
tás, hanem egy kényszer eredménye: Ahab esetében egy megszállottság, egy 
affektív erő, amely arra kényszeríti, hogy Moby Dickké váljon. 

Az állattá válásnak ez a kényszere jelenik meg Bacon képein is. Deleuze 
számára Bacon festészetét „az ember és az állat közötti homályos és szétvá-
laszthatatlan zóna alkotja.”23 Ez a homályos zóna az eleven, szenvedő, affektív 
test mint hús. A hús fejezi ki közvetlen módon az affektivitást, a hatóképesség-

 
21 Lásd Deleuze: Spinoza és a kifejezés problémája. Ford. Moldvay Tamás. Osiris-Gond, 

Budapest, 2000. 
22 Deleuze, Guattari: Mille plateaux, 298. 
23 Deleuze: Francis Bacon, 30. 



 

 281

változást mint intenzitást, vagyis a mássá válást. Bacon a szenvedő embert 
húsként festi meg. „A hús az ember és az állat közös zónája, kettőjük meg-
különböztethetetlenségének a zónája, a hús maga a »tény«, az az állapot, 
amelyben a festő azonosul rettegése és együttérzése tárgyával.”24 

Merleau-Ponty könyvében, A látható és a láthatatlanban is a hús az észlelő 
és észlelhető közös tartományaként kerül középpontba. Ám Merleau-Ponty a 
húsra a chair kifejezést használja, míg Deleuze a viande szót. Ez utóbbi alan-
tasabb, abban az értelemben, amit például egy hentesboltban látunk. Ahogy 
Deleuze és Guattari később a Mi a filozófiában fogalmaz, a Merleau-Ponty-
féle hús mint az érzéki léte, mint egyetemes elem, azzal a hússal (szarksz) rezo-
nál, amellyé az Ige lett: „a hús [chair] egyszerre ájtatos és érzéki fogalom, a 
vallásosság és az érzékiség keveréke”.25 Ezzel szemben az a hús (viande), amely-
ről Deleuze Bacon kapcsán ír, nem áll meg önmagában: nemhogy ő hordozná 
az érzékit, magának is hordozóra van szüksége: a csontvázra. Bacon festmé-
nyein a csontok egy szilárd térbeli struktúrát alkotnak, amelyről a mássá váló 
test mint hús le akar válni. Erre példa Bacon Három tanulmány keresztre-
feszítéshez című képe (1962), ahol a lehatároló porond is csontokból van.26 

A test sokszor a kitátott, kiáltó szájon keresztül próbál elszökni, hogy felol-
dódjon az anyagi struktúrában, azaz eltűnjön és láthatatlanná váljon. De 
Bacon 1946-os Festményén azt látjuk, hogy a test feloldódása vagy eltűnése 
közepette a kiáltáson túl megjelenik egy mosoly, amely mintha túlélné a test 
eltűnését. Ahhoz hasonlóan, ahogy az Alice csodaországban című Carroll-
könyvben a macska eltűnése után is megmarad a mosolya.27 Ez jelenik meg a 
Tanulmány egy portréhoz (1953) című képen is. Ahogy Deleuze fogalmaz: „A 
szemek és a száj annyira pontosan a kép horizontális vonalaihoz igazodnak, 
hogy az arc feloldódik a térbeli koordinátákban, s csak a rendíthetetlen mosoly 
marad meg.”28 Bacon egyik triptichonját (Triptichon. Három tanulmány az 
emberi fejről, 1953) pedig Deleuze a következőképp írja le: „a középpontban 
kiáltó száj, baloldalon a hisztérikus mosoly és végül jobb oldalon a fej, amely 
lehanyatlik és feloldódik.”29  

 
24 I.m., 32. 
25  Deleuze, Guattari: Mi a filozófia?, 150. A chair fogalmának keresztény filozófiát 

megalapozó használata explicit módon Michel Henry-nál jelenik meg. Lásd Michel 
Henry: C’est moi la vérité. Pour une philosophie du christianisme. Seuil, Párizs, 
1996, különösképp a hetedik fejezetet.  

26 Deleuze: Francis Bacon, 31. 
27 I.m., 35-36. 
28 I.m., 36.  
29 Uo. 



 

 282 

Összességében Bacon alapján Deleuze a művészet feladatát a következő-
képp határozza meg: 

A művészetben, a festészetben éppúgy, mint a zenében, nem for-
mákat kell reprodukálni vagy kitalálni, hanem erőket kell befogni. 
Ezért nem figuratív egyetlen művészet sem. […] A festészet 
feladata a láthatatlan erők láthatóvá tételeként határozható meg. 
Ugyanúgy a zene is arra törekszik, hogy hallhatóvá tegye azokat az 
erőket, amelyek nem hallhatók. […] Az erő közvetlen kapcsolat-
ban áll az érzettel: egy erőnek kell hatnia egy testre, vagyis a[z 
affektív] hullámzás egy helyére, hogy érzet keletkezhessen.30 

Az érzet affektív erő, egy másik test hatásának elszenvedése, amely inten-
zív módon megváltoztatja a test hatóképességét. A művészet ezeket az affektív 
erőket „fogja be”. Nem a figurákat ábrázolja, hanem a rájuk ható láthatatlan 
erőket teszi láthatóvá. Például Cézanne láthatóvá teszi „a hegyek gyűrődé-
seiben lévő erőt, az alma sarjadásában lévő erőt, egy táj forróságának erejét…” 
Van Gogh feltatálja „a napraforgómagban rejlő hallatlan erőt”.31 

Bacon egy másik triptichonja kapcsán (Triptichon. Három tanulmány 
George Dyer portréjához, 1964) Deleuze így fogalmaz: „Mintha láthatatlan 
erők pofoznák a fejet a legkülönbözőbb irányokból. S itt az arc kitörölt, kisatí-
rozott részei […] azt a zónát jelölik, amelyen az erő éppen a fejet éri.”32 Az erők 
deformálják a testet. A deformált fej hús, és nem arc. A hús az, ami szenved. 
„A kiáltás lefestése” nem a kiáltást kiváltó borzalmas látvány lefestését jelenti, 
hanem azoknak a láthatatlan és érzékelhetetlen erőknek a láthatóvá tételét, 
amelyek kikényszerítik a kiáltást. A kiáltás láthatósága ez, a nyitott száj mint 
sötét mélység kapcsolatba hozása a kiáltást kiváltó láthatatlan erőkkel.33 Ez 
jelenik meg Baconnek a Velazquez X. Ince pápa portréja után készült tanul-
mányán is (1953), ahol mintha a felső testet egy sötét függöny redői mögé 
húznák vissza.34 A látható test felveszi a harcot a láthatatlan erőkkel. „Amikor 
a vizuális érzet szemben találja magát a feltételéül szolgáló láthatatlan erővel, 
akkor olyan erőt szabadít fel magából, amely győzelmet arathat a láthatatlan erő 
felett, de meg is barátkozhat vele. Az élet kiált a halálra, de a halál […] az a lát-
hatatlan erő, amelyet az élet észlel, előcsalogat és láthatóvá tesz a kiáltással.”35 

 
30 I.m., 65. A zene kapcsán lásd erről Deleuze, Guattari: Mille plateaux, 422 skk. 
31 Deleuze: Francis Bacon, 66. 
32 I.m., 67. 
33 I.m., 68-69. 
34 I.m., 36-37. 
35 I.m., 70-71. 



 

 283

Ebben áll a spinozai értelemben vett etikai feladat. A felelősség nem az arccal 
szembeni feleletben határozható meg, hanem a test szenvedését okozó erők 
láthatóvá tételének folyományaként. Efféle láthatatlan erő például a nyelvben 
implicit parancsszó által gyakorolt affekció, az illokúciós erő, mely a testet 
átkódolja és rögzíti. Az átkódolás felülete a jeleket kibocsátó arc, annak 
transzcendenciája. A test ezzel szemben a láthatatlan erők elleni küzdelem 
immanencia-síkja, mely szökésvonalakat hoz létre, hogy megszabaduljon az őt 
foglyul ejtő erőktől. Bacon festészete ennek láthatóvá tétele. Ebben a szenvedő 
testtel való együttérzés nyilvánul meg. A néző „két lábon járó hústömegként” 
maga is részévé válik a történésnek. Állattá válik, és egyben felelőssé a szen-
vedő testért és a szenvedő testtel szemben.36 
 
 

 
36 I.m., 32-33. 



 

 284 

   

POSZTFELELŐSSÉG 

ROPOLYI LÁSZLÓ 

olgozatunkban azt a problémát szeretnénk felvetni, hogy a poszt-
igazság korában vajon miként értelmezhető a felelősség fogalma? A 
posztigazság korának eljövetele – az utóbbi 8-10 év fejleményeként – 

az általánossá váló internethasználathoz kapcsolódik. A nagyjából negyven 
éve tartó, folyamatosan változó és intenzíven növekvő internethasználat társa-
dalmi és kulturális hatásaként valójában senki se számított efféle következ-
ményre – a posztigazságként értelmezett és azonosított társadalmi/kulturális 
entitás megjelenése és viharos gyorsaságú terjedése a társadalom- és humán-
tudományok kutatóit is valósággal sokkolta. Úgy tűnik, hogy e hirtelen válto-
zás hátterében az internetezés lényegi megváltozása áll: a 2010 körül intenzív 
fejlődésnek induló közösségi médiahasználat (Facebook és társai) valójában 
az internetezés új szakaszát indította el s alapvetően ez vezetett a posztigazság 
viszonyainak robbanásszerű kibontakozásához.  

A változások jellegének és tartalmának jobb megértéséhez röviden felidéz-
zük az internet és az internethasználat alakulásának történetét, valamint az 
ezekhez köthető kulturális változásokat. A körülmények extrém komplexitása 
miatt az internetezés kulturális hatásainak kutatásában első közelítésben kul-
túrtörténeti analógiákat érdemes keresni. Ezek alkalmazásával lehet megpró-
bálni az alapvető változások beazonosítását. Az internethasználat első (a kez-
detektől kb. a 2010-es évekig tartó) szakaszának vizsgálatához az ún. „tudás 
reformációja” analógiát találtuk (már korábban is) alkalmasnak, az internete-
zés második szakaszának (nagyjából a 2010 utáni időszak) tanulmányozá-
sához pedig most az ún. „posztigazság és probabilizmus” analógiát javasoljuk. 
A mostanában kibontakozó posztigazság korszak jellegének és tartalmának 
jobb megértését a két analógia együttes alkalmazásától, s predikcióik össze-
kapcsolásától reméljük. Ilyenformán amennyiben elég figyelmesen járunk el 
érthetőbbé válnak a posztigazság korszak jellegzetességei és egyes kulturális 
vonásai. Végül ezek a törekvések segíthetik a posztigazság körülményei között 
is megnyilvánuló felelősség, a posztfelelősség értelmezését is. 

AZ INTERNET TERMÉSZETÉT ALAKÍTÓ KÖRÜLMÉNYEK 

Az internet létrehozásának, használati módjai alakulásának és a használat 
gyors terjedésének – három-négy évtizeddel a kezdetek után, ma már az 
emberek 60 százaléka internethasználó – értelmezéséhez figyelembe kell ven-
ni az internet „mindenütt jelenvalóságát” vagyis azt a tulajdonságát, hogy az 

D



 

 285

egész emberi világot áthatja, illetve az ember egész világát befogadja. Történe-
tének kezdeti szakaszában ugyan úgy tűnt, hogy csupán egy szokatlan módon 
kialakított infokommunikációs technikáról van szó, de a helyzet gyorsan 
megváltozott – ami persze technikáknál egyáltalán nem ritka fejlemény: a fel-
használók eljárásai, elképzelései és igényei rendszerint átértelmezik az eredeti 
tervezői szándékokat. Ez történt ebben az esetben is: a felhasználók által folya-
matosan generált mélyreható változások következtében az internet az emberi 
létviszonyokat hordozó fundamentális közeggé vált, így ma az internet és hasz-
nálata nélkülözhetetlen komponensként hordozza és meghatározó módon ala-
kítja az emberek életviszonyait és kultúráját. Az ebben a közegben érvényesí-
tett és érvényesülő érdekek és értékek formálják az internetkorszak kultúráját 
– amit ma netkultúrának, hálókultúrának vagy kiberkultúrának mondunk. 
Kezd kifejlődni a hálólét, ami az internethasználat körülményei között szerve-
ződő közösségek netkulturális praxisának eredményeként fennálló új emberi 
létezési mód. (Ropolyi 2006; 2012) 

A netkultúra és a hálólét jellegének és természetének megértése érdekében 
érdemes egy gyors pillantást vetni formálódásuk körülményeire és folyamataira. 
Alapvető jelentőségű tényező, hogy az internet egész eddigi történetére úgy lehet 
tekinteni, mint a modern világállapot, a modern kultúra, a modernitás válsá-
gára adott, a 20. század közepétől kibontakozó – gyakorlati kritikai – reagálásra. 

A modern világállapot ötszáz éves történetének végződése az utóbbi évtize-
deket meghatározó civilizációs fejlemény. A modernitás programjának meg-
valósulása – beleértve a programba (szándéktalanul) belefoglalt embertelen 
következményeket is – a modernitás vízióinak, teljesítményének és produk-
tumainak radikális értékvesztését eredményezte. Így a 20. század során kibon-
takozott és elmélyült egy gazdasági, politikai, kulturális, az egész modern 
világrendszert átfogó válságfolyamat. 

Válságnak nagy összetett (komplex) rendszerek átalakulási folyamatát 
nevezzük. Ennek során egy összetett rendszer adott módon való létezésének 
feltételei fokozatosan megszűnnek, a rendszer szétesik, majd újjá szerveződik, 
azaz egy új rendszer keletkezik. Válságjelenségekről ennek a folyamatnak az 
azonosítása és értelmezése kapcsán érdemes beszélni. A rendszer összetett-
ségének, illetve nagyságának az a jelentősége, hogy ilyen rendszereknek nin-
csenek tudományos elméletekbe foglalható konzisztens leírásai, így változá-
saik értelmezéséhez sem vehetjük igénybe a hagyományos dinamikai elgon-
dolásokat. A válságok értelmezései és leírásai a nagy és összetett (komplex) 
rendszerek „dinamikai elméleteit” helyettesítik. Válságok kibontakozása során 
az addig jól működő totalitásszervező hatások (termelési viszonyok, ideoló-
giák, világképek, paradigmák, stílusirányzatok stb.) veszítenek hatékonysá-
gukból, meginog az egyetlen „rend” érvényessége, illetve az érvényességébe vetett 



 

 286

hit, a világ, illetve a világfelfogás pluralizálódik. Az egy-sok viszony korábban 
elfogadott változata, melyben az egy valamilyen dominanciája érvényesült, 
érvényét veszti, s átmenetileg a pluralitást preferáló sok kerül előtérbe, míg-
nem egy új egységbe szervező erő nem támad, illetve ilyen erőkre nem lelnek. 

A modernitás rendszerének válságára való intellektuális reflexiókat poszt-
modern álláspontként azonosították, ami ilyenként a 20. század közepétől 
évtizedekig a világértelmezést meghatározó ideológiaként szolgált (és szolgál 
tulajdonképpen ma is). Legfontosabbként deklarált értékei a pluralitás, a 
virtualitás, az individualitás, a töredezettség, a hatalomellenesség és a benne 
foglalt modernitás. Utóbbi azt jelenti, hogy a posztmodern álláspont nem te-
kinti a modern értékrendszert mindenestül felszámolandónak, mindössze a 
modernitás értékrendjének feltétlen dominanciáját kívánja megszüntetni, s 
ezzel teret biztosít a rendszer átalakulási folyamata számára. 

A szóban forgó válság-időszak legfontosabb eseménye, hogy a hitelességét 
vesztett modern világállapot gyakorlati kritikájaként létrejön az emberi viszo-
nyok új dimenzióját befogadni és hordozni képes új közeg, az internet, majd 
az internethasználat révén kibontakozik egy új kulturális praxis, a netkultúra, 
s ennek nyomán egy új emberi létmód, amit hálólétként azonosíthatunk. Mivel 
az internet e mély válságra adott gyakorlati válasz, így nyilvánvalóan a 
korszak posztmodern értékrendje által formált. Ez azzal a következménnyel 
jár, hogy működése során – akár használóinak szándékaitól függetlenül is – a 
posztmodern értékek folyamatos előállítását és terjesztését is megvalósítja: az 
internet egy posztmodern értékgenerátor. (Ropolyi 1999) Immár több 
évtizedes története során természetesen maga is formálódik – alakítása, 
értéktartalmainak meghatározása korunk ideológiai küzdelmeinek, a hálólét 
kulturális karaktere meghatározásának legfontosabb terepe. 

Rendkívüli jelentőségű tényező, hogy a hálólét létrejötte nem pusztán a 
modern létviszonyok transzformációját teszi lehetővé. Az átalakulás jóval funda-
mentálisabb: a hálólét megjelenése a modernitás válságának közvetlen követ-
kezménye ugyan, de a válság következményei sokkal mélyrehatóbbak. Valójában 
radikális változás zajlik az emberi lét minden korábbi formájához képest – és 
ennek igazi jelentősége csak az emberréválás körülményeivel való összevetésben 
mutatkozik meg a maga teljességében. Tulajdonképpen azt is mondhatjuk, 
hogy a modernitás válsága az egész eddigi emberi történelem válságaként is fel-
fogható, s így a hálólét megjelenésével az emberi történelem új szakasza veszi 
kezdetét. Ilyenformán az egyszer s mindenkorra eldőlt, hogy az internethasználat 
univerzálissá válása következtében az emberi létforma átalakul. Sok évezredes 
szerkezete módosul: a természeti és társadalmi létmódok mellett kialakul egy 
harmadik, az előbbi kettőre ráépülő létmód: a hálólét. Az ember immár 
„három világ” polgára: természeti-, társadalmi- és hálólét viszonyok formálják 



 

 287

természetét. Az internethasználat következtében létrejövő „három világ” 
kultúrája alakítja, és ki is fejezi a bekövetkező változásokat. (Ropolyi 2012) 

AZ INTERNETEZÉS ELSŐ KORSZAKÁNAK KULTURÁLIS ÉS 

TÁRSADALMI KÖVETKEZMÉNYEI 

Abból az antropológiai tapasztalatból indulunk ki, hogy a „hagyományos” 
emberi kultúra a „természetadta” viszonyok átértelmezésével keletkezik, ezek 
folyamatos alakításával valósul meg, s ekként válik a mindenkori társadalmi 
viszonyok, a (változó) emberi lényeg meghatározó tényezőjévé. A kultúra az 
ember „önépítő”, illetve „világépítő” technikája, amelynek eredménye „maga” 
az ember és az ember „világa”, az emberi közösségekben meghatározó módon 
érvényesülő értékek összefüggő rendszere (hálózata). A kultúra alakítja és ki 
is fejezi egy adott történeti/társadalmi rendszer jellegzetes tartalmait. Minden 
társadalmi rendszer leírható emberi közösségek és az általuk kialakított és 
követett kultúrák együttlétezéseként. Sematikusan: társadalom = közösségek 
+ kultúrák. (Ropolyi 2006; 2012) Míg a „hagyományos” kultúra a természeti 
viszonyok átértelmezésének, a netkultúra a „hagyományos” kultúra átértelme-
zésének a terméke. Az individuumot a közösségekben és a kultúrákból való 
részesedése, illetve az azokhoz való hozzájárulása determinálja. 

Az internetet létesítő hálózatok működése nyomán kiteljesedik a netkultúra: 
a korábbi és kortárs posztmodern törekvések következtében már egyébként is 
jelentős mértékben átalakult kulturális közeg stabilizálódik és tovább formálódik.  

A posztmodern átalakulások sokasága, s az internethasználat következ-
tében az 1980-as évektől ezekhez hozzáadódó – a változásokat erősítő vagy 
torzító – további kulturális következmények együttes netkulturális komplexu-
mában nem könnyű eligazodni s különválasztani lényeges és lényegtelen, 
szükségszerű és esetleges viszonyokat, azonosítani oksági összefüggéseket, 
meghatározó tendenciákat. De talán nincs is szükség a netkultúra egész uni-
verzumának feltérképezésére. Egy visszafogottabb megközelítésben viszont 
hasznosnak tűnik a modernitás, a modern kultúra válságának fenti jellemzése 
alapján feltenni a kérdést: vajon miféle alapvető válság mutatkozott meg 
korunk posztmodern törekvéseiben? A kérdésre azt válaszoljuk, hogy a tudás 
válságáról van szó, a modern emberi tudás válsága képezi a modernitás 
válságának központi komponensét. (Ropolyi 2001; 2006)  

Állításunkat egy analógia segítségével próbálhatjuk árnyaltabbá és indo-
kolhatóbbá tenni. Összehasonlító elemzések nyomán úgy találtuk, hogy a 15–16. 
századi ember és korunk „hálópolgárának” helyzetében nagyfokú és nagy 
jelentőségű hasonlóság fedezhető fel. A késő középkori emberek a hit válságát, 
a maiak pedig a tudás válságát kénytelenek megfigyelni világukban. 



 

 288

A középkori ember erősen korlátozott, hierarchikus, zárt társadalomban 
élt. Ez a közeg biztonságos, ismerős és megszokott környezetet biztosított a 
társadalom különböző egyedei számára, de az egyéniséggé válás előtt jelentős, 
esetenként áthághatatlan akadályok tornyosultak. A történeti viszonyok válto-
zásai azonban hamarosan lehetővé tették az individualizáció tömeges mértékű 
megindulását. Az individuum kifejlődésének ideológiai háttere, támasza kez-
detben vallási formában, a reformáció mozgalmaiban jött létre. (Fromm 1993) 
Mindenekelőtt arra törekedtek, hogy az ember Istenhez fűződő viszonyának 
alakítását az egyes ember saját kezébe adják, személyes viszonnyá tegyék; ta-
lán azt is mondhatnánk, hogy ezt tegyék a személyes viszonnyá, s ebben a vo-
natkozásban szüntessék meg a vallási intézményrendszer befolyását. Az indi-
viduális szabadság a hit vonatkozásában jött létre, illetve: a korabeli polgárok 
a hit dolgában individuális szabadságot igényeltek. Istenhez személyesen óhaj-
tottak viszonyulni, lehetőleg a hit szakértői, a papok értelmező, közvetítő tevé-
kenysége nélkül. Nyilvánvaló, hogy ennek a döntő változásnak a „technológiai” 
hátterét a könyvnyomtatás, s a nagy számban kinyomtatott nemzeti nyelvű 
Biblia biztosította. 

Mindazonáltal az így kifejlődő individuum egy számára idegen, ellenséges 
világban találta magát, ami telve volt ismeretlen veszélyekkel, beleértve a 
másik individuum ismeretlen törekvéseit is – és senki se védelmezte ezekkel a 
veszélyekkel szemben. A kialakuló individuum alapélményei közé tartozott a 
szorongás, a félelem, az elemi biztonság hiánya, s csakis magára számíthatott. 
Ezek a körülmények determinálták a modern individuum alapvető személyi-
ségvonásait s hoztak létre önző individuumok sokaságával benépesített elide-
genedett világot. (Fromm 1993) 

A hitnek ez a régmúlt válsága egy olyan új kort eredményezett, amelyben 
az ember tudása került meghatározó pozícióba, és  a  20. században ez a – modern 
– tudás mutat válságtüneteket. A modern tudásra alapozott történeti fejlődés 
hitelét vesztette. A modern történelem válogatott – a tudás által kiszolgált 
vagy szentesített – szörnyűségei nyilvánvalókká lettek; az élettől elválasztott, 
absztrakt ész uralmának teremtményei az egész emberi életet veszélyeztetik. 
De hogyan szabadíthatnánk fel magunkat – ezúttal – a kontrollját vesztett, 
absztrakt ész uralma alól? 

A modern individuum tudáshoz való viszonya immár hasonlatossá vált a 
középkori ember hithez való viszonyához: ilyenformán a vallásos hit reformáció-
jának mintájára szükségessé és lehetővé vált a „tudás reformációja”. Szerencsé-
re a megfelelő időben rendelkezésünkre állt a szükséges eszköz: a számítógép-
hálózatok kialakulása és világméretű elterjedtsége „technikailag” megterem-
tette e reformáció feltételeit. A tudás reformátorai, a hálózat építői és fejlesztői 
megkísérelték kiépíteni az egyes egyén és az egész emberi tudás közötti 



 

 289

közvetlen, személyes kapcsolatot. A nethasználat során korlátozódik vagy 
kiiktatódik a tudományos intézményrendszer (egyetemek, akadémiák, kiadók, 
könyvtárak stb.) befolyása, a hálópolgárok lehetőleg nem kérnek az absztrakt 
ész hivatalos szakértőinek hatalmából. Mindazonáltal a felszabaduló 
(posztmodern) individuumoknak nincs könnyű dolguk: személyesen kell 
áthidalniuk az élet és a tudás között tátongó szakadékot, s születőben lévő 
„hálópolgárként” magukra ismerni. 

A hálózaton szörfölő személy (ismeretelméleti szempontból) szabad, de 
egyúttal bizonytalan helyzetben találja magát. A tudományos intézményrend-
szer és a tudás-mozaikok szakértőinek segítségét nélkülözve, közvetlenül és 
személyesen kell értékelni minden tudáselemet. Az egész emberi kultúrával 
szembesülve ez a feladat hatalmas súllyal nehezedik mindenkire; bele vagyunk 
vetve e mérhetetlen szabadságba és senki sem fog rajtunk segíteni. Az inter-
neten magunkra maradunk a tudás egész univerzumával, egy számunkra 
nagyrészt ismeretlen, végzetes személyes tévedésekkel fenyegető, mások által 
megalkotott, idegen világgal. Mi történik? Fokozódik az elidegenedés? Az 
aggodalom új változata új típusú önzésre vezet? Egy új típusú személyiség 
születését élhetjük át? Ötszáz évvel a hit reformációját követően elérkezett a 
tudás reformációjának kora? (Ropolyi 2001; 2006; 2020) 

A tudás reformációja révén formálódó netkultúra a szóban forgó hálóza-
tokat aktívan alakító és működtető új emberi entitás, a hálópolgár konstruk-
ciója. A netkultúra rendje alapvető meghatározottságokban tér el a hagyományos 
kulturális és társadalmi rendtől, más összefüggések, más törvényszerűségek, 
szokások, erkölcsök érvényesülnek benne. A netkultúra értékrendjét realizáló 
hálólétben más helye és szerepe van az igazságnak, a valóságnak, a tulajdon-
nak, a személyes határoknak, a hatalomnak, a szabadságnak – lényegében 
minden másként van, mint hagyományos társadalmi környezetünkben. A net-
kultúrára alapozott hálólét így – a sikertelenül végződő modern kísérlet után – 
ismét az individuális függetlenség és szabadság ígéretét nyújtja a késő modern 
ember számára. Az internethasználat első évtizedeiben, a netkultúra kibontako-
zásának korszakában a modernista kulturális korlátok alól való felszabadulás 
élménye dominált: világtörténelmi léptékű haladás lehetősége sejlett fel.  

Mindezekből azonban az is kiviláglott: ismét az történik az emberrel, hogy 
az individuális függetlenség és szabadság kibontakozása egyúttal individuális 
kiszolgáltatottsággal is fenyeget – a szabadság lehetőségeit az elidegenedés 
lehetőségei kísérik, s a megvalósuló alternatívák közötti választás csak tudatos 
állásfoglalások küzdelmes érvényesítésével realizálható.  



 

 290 

AZ INTERNETEZÉS MÁSODIK KORSZAKÁNAK KULTURÁLIS ÉS 

TÁRSADALMI KÖVETKEZMÉNYEI 

Napjainkra azonban a netkultúra emancipációs szerepének és civilizációs 
következményeinek optimista érzülete lényegesen meggyengült, vagy talán 
meg is semmisült. A változások alapja az internetnek és használatának az 
utóbbi 10-15 évben (mindenekelőtt a közösségi média, a Facebook, a Twitter, 
a YouTube, s társaik közegében) megfigyelhető átalakulása. Nagy jelentőségű 
kulturális fejlemények zajlanak: összeesküvés-elméletek, álhírek jönnek létre 
nagy számban, dezinformációs törekvések jelennek meg és terjednek megállít-
hatatlanul a hálózatokon. (Krekó 2021; 2022) 

Mindezek persze bizonyos mértékben várható fejlemények lehettek volna. 
Hiszen amiként fentebb láttuk, a tudáshoz való viszonyunk netkulturális át-
alakulásában meghatározó jelentősége lett a tudás intézményrendszere direkt 
használatát mellőző, az igazsághoz/tudáshoz való közvetlen, individuális 
emberi viszonynak. Ebben a netkulturális kontextusban a tudás/igazság indi-
vidualizálódott és pluralizálódott – a posztmodern hálópolgár maga akar dön-
teni a saját (virtuális) világába befogadott és érvényes igazságok tárgyában. 

Az univerzális érvényességű absztrakt ész igája alól felszabaduló hálópol-
gárt – határozottan deklarált céljai ellenére – azonban felkészületlenül érte 
saját individuális szabadsága és felelőssége. A szabadság melletti elkötelezett-
ség a gyakorlatban rendszerint elidegenedett viszonyokat, az értelmezési kény-
szerek hiánya „ismeretelméleti” bizonytalanságokat s az esetlegességeknek 
való kiszolgáltatottság jelenségeit is produkálta és produkálja. 

Ugyanakkor az évtizedekkel korábbihoz képest az internethasználat mára 
lényegesen elterjedtebb lett: ma már emberek milliárdjai élnek hálópolgári 
életet (érdemes újra hangsúlyozni: a ma élő emberek 60 százaléka nethaszná-
ló), azaz jószerivel folyamatosan jelen vannak a közösségi média által hor-
dozott virtuális létmódban is. Ilyenformán a korábban azonosított kulturális 
folyamatok a mai világban immár a mindennapi élet részeként funkcionálnak. 

Az utóbbi évtized meghatározó fejleménye a felismerés: a hálópolgár saját 
kulturális közege ténylegesen leszakadt a hagyományos kultúratermelő hálóza-
tokról s önállósodásának problémáitól szenved. A közös valóságot, közös igazsá-
gokat és értékeket képviselő hivatásos véleményformálók végleg elvesztették 
domináns befolyásukat – a hálópolgár saját világának, saját valóságának, saját 
igazságainak saját konstruktőre lett. Építkezésének anyagai és eszközei: a „véle-
ménybuborékába” befogadott barátai, ismerősei, ismeretlen, de népszerű véle-
ményformálók, kulturális és politikai szimpatizánsok, és persze az intézményes 
kultúratermelők, hivatásos politikai szereplők esetleges adalékai. Ezzel azonban 
jelentős mértékben kiszolgáltatja magát saját tudatlansága, hiszékenysége, 



 

 291

szubkultúrája, elszigeteltsége, manipulálhatósága, kihasználhatósága vámsze-
dőinek. Az így létrehozott saját világ leginkább csak előállítását tekintve saját. 

Tartósan velünk lesznek az ebben a helyzetben megállíthatatlanul kelet-
kező álhírek, félretájékoztatások, összeesküvéselméletek – egyszerűen szólva 
a valóságra vonatkozó egyetlen igazságot végképp nélkülözni kénytelen kor-
szakba, a posztigazság korába léptünk s tartósan itt időzünk majd. (McIntyre 
2018, Fuller 2018, Cosentino 2020)  

A közösségi média efféle „paranoid” használatának feltétele (és következ-
ménye) a valóságértelmezés tömeges mértékben megnyilvánuló radikális át-
alakulása. Az egyetlen „objektív” valóságba, a „tények” kétségbevonhatatlan-
ságába, a tudás, az ismeretek, az információk ellenőrizhetőségébe vetett hit 
tömeges megrendülése, az „alternatív” tények, valamint az igazság radikális 
individualizálódása, relativizálódása és pluralizálódása iránti tömeges igény 
a posztigazság (igazság/tények utáni) korszakának netkulturális törekvése. 
Van ma is igazság, de sok. E gyors és radikális változások értelmezése az utóbbi 
évek egyik legfontosabb intellektuális feladatává vált: számtalan filozófiai, 
szociológiai, kulturális szempontú elemzés készült és készül. 

E változások jelentőségét és esetleges következményeit segíthet megérteni, 
ha a posztigazsággal való együttélés hatásainak vizsgálatához kiterjeszthetjük 
a vallásos hit reformációja következményeinek követését a 16. századtól a 18. 
század elejéig. A 16. századi reformációs mozgalmak hatására ugyanis a válto-
zásokkal való együttélés igényével sok szempontból átalakult a katolikus egy-
ház szemléletmódja. Eme „posztreformációs” folyamat egyik komponensének 
felidézése különösen érdekes tanulsággal szolgál. Az akkoriban kibontakozó 
katolikus valláserkölcsi nézetrendszer és a hozzá kapcsolódó gyakorlat, az ún. 
probabilizmus térhódításáról van szó. 

A kora újkori probabilizmus, az az elképzelés, hogy az embereknek maguk-
nak kell eldönteniük: egy dologgal (pl. erkölcsi tanítások érvényességével) 
kapcsolatos vélemények vajon valószínűleg elfogadhatók, vagy sem? A döntés 
meghozatala során a híveknek nem kell ragaszkodniuk az abszolút igazság 
(számukra egyébként is elfogadhatatlan, hozzáférhetetlen vagy követhetetlen) 
figyelembevételéhez: minden „valószínű/lehetséges” vélemény elfogadása, ill. 
követése valláserkölcsi szempontból megengedett. Azt a véleményt lehet való-
színűleg helyesként elfogadni, amelyiket okos emberek állítanak és optimális 
érvek megerősítenek. Röviden: egy vélemény valószínűnek/lehetségesnek szá-
mít, ha ész vagy tekintély támogatja. A probabilizmus – sokat vitatott tartalmú 
különféle változataiban – a 17-18. században évtizedekig uralta a katolicizmus 
valláserkölcsi terepét, segítséget adva és menedéket nyújtva a reformációs 
mozgalmak során hiteltelenített egyetlen igazságban csalódott katolikus töme-
geknek. (Tutino 2014; 2018), (Schüssler 2005), (Schuessler 2014; 2019) 



 

 292

Vegyük észre, hogy a probabilizmus körülményei között (valláserkölcsi) 
állásfoglalásra kényszerülő, a vallási intézményrendszertől eltávolodó hívő 
ugyanúgy individuális és plurális döntések meghozatalával éli túl a helyzetet, 
mint a posztigazság körülményei között (igazság és valóság kérdéseiben) állás-
foglalásokra kényszerülő, a kulturális véleményformálóktól és intézményektől 
elforduló hálópolgár teszi. Mindkét esetben beszélhetünk a döntések probabi-
lisztikus jellegéről: személyesen elfogadott tekintélyek (ma pl. véleményvezé-
rek) s személyesen megítélhető érvek szólnak, ha nem is abszolút és vitathatat-
lan, de valószínűleg igaz, képviselhető, vitatható (kommentelhető és védel-
mezhető), sajátként elfogadott állásfoglalásaink mellett. (Ropolyi 2022) 

A probalilizmus és posztigazság analógiáinak vizsgálatával értelmez-het-
jük a netkultúra mai helyzetét, illetve a „tudás reformációja” nyomán kialakult 
netkultúra aktuális változásait. Sőt, a probabilizmus meghaladását célzó kora-
beli fejlemények fényében bizakodhatunk a posztigazság korszakát tovább 
alakító kulturális fejlemények bekövetkeztében. 

A kora újkori probabilizmus későbbi visszaszorulásában, illetve átalakulá-
sában a nyilvánvalóan folyamatosan jelen lévő különféle egyházi viták (Tutino 
2018), (Schuessler 2014; 2019) mellett fontos szerepet játszottak ugyanis a 
valószínűség/lehetségesség fogalmainak korabeli filozófiai, illetve tudomá-
nyos elemzései. Ismeretes, hogy a 17. század során sokan felfigyeltek a tudo-
mányos bizonyosság fogalmával kapcsolatos nehézségekre. Kiderült, hogy egyes, 
nem is komplikált természetes helyzetekben (pl. egy dobókocka vagy egy érme 
feldobásakor) az eredmény lehet mindig egyértelmű és biztos, de mégse 
tudunk abszolút bizonyosat mondani róla. Az efféle nehézségek a valószínűség 
fogalmának tisztázásához és tudományos igényű megfogalmazásához (Hacking 
2006), a valószínűségszámításhoz, majd egy komplett valószínűségi/statiszti-
kai világkép konstrukciójához (Hacking 2002) vezettek. Másként szólva: a 
(valláserkölcsi) probabilizmus hagyományos felfogását talán is nem annyira a 
katolikus egyház valláserkölcsi vitái szorították vissza, mint inkább a Leibniz 
és kollégái által kifejlesztett, és a valóság hatékony ábrázolására képes való-
színűség-értelmezések széleskörű elfogadása és kulturális elterjedése. Leibniz 
például maga is aktívan részt vett skolasztikus eredetűnek tekintett proba-
bilista felfogások kritikájában, s a valószínűség formálódó tudományos fogal-
mának használatát javasolta erkölcsi és világképalkotói funkciókban egyaránt 
(Meyns 2016). Ilyenformán a probabilizmus gyakorlata és világnézeti jelen-
tősége nem szűnt meg, hanem sorozatos átértelmezéseket követően a világ-
értelmezés lehetséges változata maradt mind a mai napig. 

Ezek nyomán észszerűnek tűnik a probabilizmus történeti működésével 
analóg fejleményeket feltételezni a posztigazság további sorsával kapcsolatban 
is. Azt várhatjuk, hogy a bizonyossággal, az igazsággal, illetve a valósággal 



 

 293

kapcsolatos netkulturális válságból nem a posztigazság praxisának (egyébként 
is reménytelennek látszó) tiltásával vagy tagadásával, hanem a működtetése 
nyomán keletkező tartalmaknak egy új, alternatív világrendbe való integrá-
lásával juthatunk ki. Vagyis, mivel együtt kell élnünk a posztigazsággal, el kell 
fogadnunk, hogy a valóságértelmezések az individuumoknál generálódnak, és 
a feladat az, hogy ezek valóságosságát és igazságát valamiképpen értékeljük, 
„felmérjük” őket, számoljunk velük, s felhasználjuk az individuális valóságok-
ból alkalmas módon szerveződő új közös valóság világképéhez. Másutt a (nem 
abszolút) mértékkel rendelkező valóságot virtualitásként értelmeztük (Ropolyi 
2017) – ennek nyomán a posztigazság korszakát meghaladó „posztvilág” a vir-
tualitás világának realizációjaként fogható fel. A posztigazságok kontextusaiban 
létesülő „posztvilág” az, ahol a valóság konstruált, relatív, mérhető, de van.  

POSZTFELELŐSSÉG 

A fentiekből látható, hogy a posztmodern értékekkel átitatott közösségi 
médiát használó (posztmodern hálópolgár) e-személyiség a posztmodern érté-
keket valósítja meg: életben tartja, képviseli, terjeszti és alakítja azokat. (Ro-
polyi 2020) Valamennyit: azaz a pluralitást, a virtualitást, az individualitást, a 
töredezettséget, a hatalomellenességet és a benne foglalt modernitást egyaránt. 

A posztigazság világának (háló)polgára is felelős döntéseket hoz, sajátos 
jellegű felelősségét posztfelelősségként azonosíthatjuk. A saját szabad válasz-
tásra kényszerülő hálópolgár lényegében a probabilizmus szabályai szerint 
dönt. Felelősségének értelmezésénél figyelembe kell vennünk, hogy elkerül-
hetetlenül bele van vetve a saját véleménybuborékába. Abban az elidegenedett 
helyzetben van, hogy döntenie kell, de lényegét tekintve nem ismeri a döntését 
döntően meghatározó tényezőket. 

A posztfelelősség ilyenformán plurális, individuális, virtuális, töredezett, 
hatalomellenes természetű, s a benne foglalt személyes felelősséggel deter-
minált választások sorozatában keletkezik. Személyes tudás helyett azonban a 
személyes meggyőződés a determináló faktor, valamint a létesítése során 
működtetett kritika (a kinyilvánított bizonytalanság) hiánya. 

Efféle választásai(nka)t segíti a hálólét viszonyait leíró ontológiai státusz: 
a virtualitás, mint mértékkel rendelkező valóság. Ennek értelmében a virtuá-
lisan létező entitásokat jellemző potencialitás/aktualitás arányok mértéke és 
stabilitása könnyen, gyorsan és individuálisan módosítható. A választásokban 
követendő koherencia szükségtelen, hiszen az egész virtuális világ eleve töre-
dezettséggel terhelt. 

Ilyenformán a posztfelelősség a (virtuális) mindennapi életben működ-
tetett posztmodern felelősség. A posztfelelősség valójában az elidegenedett 



 

 294 

viszonyok körülményei között működtetett felelősség. Sikertelen menekülés a 
szabadság elől. (Fromm 1993) 

Mivel a posztmodern politikafilozófiája az anarchizmus, a posztmodern 
ágens, a hálópolgár úgy is felfogható, mint a fenti értelemben felelős anarchis-
ta. (Atkinson 2002) A közösségi médiát használó hálópolgár politikai szem-
pontból a „nem muszáj / hősnek lenni, ha nem lehet”1 harcosa. 

IRODALOMJEGYZÉK 

Atkinson, Elizabeth: The Responsible Anarchist: postmodernism and social 
change. British Journal of Sociology of Education 23(1). 73-87. 2002. 

Cosentino, Gabriele: Social Media and the Post-Truth World Order. The 
Global Dynamics of Disinformation. London and Cham, Palgrave 
Macmillan and Springer Nature, 2020. 

Fromm, Erich: Menekülés a szabadság elől. Ford. Bíró Dávid. Budapest, 
Akadémiai Kiadó, 1993. 

Fuller, Steve: Post-Truth. Knowledge as a Power Game. London and New 
York, Anthem Press, 2018. 

Hacking, Ian: The Taming of Chance. Cambridge, Cambridge University 
Press, 2002. 

Hacking, Ian: The emergence of probability: a philosophical study of early 
ideas about probability, induction, and statistical inference. 2nd ed. 
Cambridge, Cambridge University Press, 2006. 

Krekó Péter: Tömegparanoia 2.0 Összeesküvés-elméletek, álhírek és 
dezinformáció. Budapest, Athenaeum Kiadó, 2021. 

Krekó Péter: Dezinformáció, áltudomány és koronavírus-világjárvány szociál-
pszichológiai megközelítésben. Magyar Tudomány 183(5). 621-630. 
2022. 

McIntyre, Lee C.: Post-truth. Cambridge MA, MIT Press, 2018. 

Meyns, Chris: Leibniz and the Ethics of Probability. In: Tercentenary Essays 
on the Philosophy and Science of G.W. Leibniz. Strickland, Lloyd, 
Weckend, Julia and Vynckier, Erik (eds.) London, Palgrave Macmillan. 
229-253. 2016. 

Ropolyi László: A társadalom a számítógépekben. Replika, 35. 155-171. 1999. 

 
1 József Attila: (Szállj költemény…). Több kiadás. 1937. március. 



 

 295

Ropolyi László: A tudás reformációja. Korunk, Harmadik folyam XII. (1). 38-
45. 2001. 

Ropolyi László: Az Internet természete. Internetfilozófiai értekezés. 
Budapest, Typotex, 2006. 

Ropolyi László: Prolegomena egy hálólételmélethez. In. Bajnok Andrea, 
Korpics Márta, Milován Andrea, Pólya Tamás, Szabó Levente (Szerk.) A 
kommunikatív állapot. Diszciplináris rekonstrukciók. Budapest, 
Typotex, 145-154. 2012. 

Ropolyi László: Virtualitás mint harmadik létszféra. Magyar Tudomány 
178(8). 918-928. 2017. 

Ropolyi László: Digitális identitás – e-személyiség. In. Lábjegyzetek Platónhoz 
18. Az identitás. Szerk. Daróczi Enikő és Laczkó Sándor, Szeged, Pro 
Philosophia Szegediensi Alapítvány, Magyar Filozófiai Társaság, Státus 
Kiadó. 245-259. 2020. 

Ropolyi László: Filozófia a posztigazság korában. Polanyiana 2022. 1 (31). 38-
62. 2022. 

Schüssler, Rudolf: On the Anatomy of Probabilism. In. Moral Philosophy on 
the Threshold of Modernity. (The New Synthese Historical Library. Texts 
and Studies in the History of Philosophy, vol 57). Kraye, Jill – Saarinen, 
Risto (eds.) Dordrecht, Springer. 91-114. 2005.  

Schuessler, Rudolf: Scholastic Probability as Rational Assertability: The Rise 
of Theories of Reasonable Disagreement. Archiv für Geschichte der 
Philosophie 96. 202-231. 2014. 

Schuessler, Rudolf: The Debate on Probable Opinions in the Scholastic 
Tradition. (Brill's Studies in Intellectual History, Volume 302). Leiden, 
Brill. 2019. 

Tutino, Stefania: Shadows of Doubt. Language and Truth in Post-
Reformation Catholic Culture. Oxford, Oxford University Press, 2014. 

Tutino, Stefania: Uncertainty in Post-Reformation Catholicism: A History of 
Probabilism. Oxford, Oxford University Press, 2018. 



 

 296 

A MAGYAR HÁBORÚS FILOZÓFIA KERET-
RENDSZERE, NÉHÁNY KÉRDÉSE ÉS VÉLELMEZETT 

FELELŐSSÉGE 

VÁZLATOS ÁTTEKINTÉS ALEXANDER BERNÁT, BEÖTHY 
ZSOLT ÉS BARTÓK GYÖRGY NÉZETEI TÜKRÉBEN 

TURBUCZ PÉTER 

ÉRTELMEZÉSI KERET 

 háború a gondolkodás hajnala óta foglalkoztatja a filozófusokat. A 19. 
század második feléig ezek a diskurzusok azonban többnyire a háború 
igazságosságának, jogosságának, etikusságának fogalomhalmazán belül, 

azonfelül a háború és béke kérdéskörében mozogtak.1 Ebben hozott újítást az 
első világégés, amikor a háború fenoménjét – látszólag kiszakítva a korábbi filozó-
fiai értelmezésekből – új jelentéstartammal ruházták föl. Attól fogva a háborúról 
alkotott addigi fogalomrendszert más interpretációs keretben beszélték tovább. 
Például a gondolkodók a saját nemzethez való tartozás tényszerűségét, haza-
fias büszkeségből, többnyire azonosították a nép által vívott háború igazságos-
ságával, miként bővítették, illetőleg átfogóbb értelmezést kerestek a háborús 
erőszak fogalmára is, de voltak, akik sajátos metafizikai vagy történelemfilozó-
fiai kontextusba helyezték az eseménytörténetet, és a sort még hosszasan foly-
tathatnám.2 Azonban függetlenül attól, mely nemzet fia is volt az adott gondolko-
dó, egyvalami mégis összekötötte őt a más országokban élő kollégáival: tudo-
mányukat mindannyian önként uniformizálni szándékozták, illetve tudásukat 
nemzetük és az adott szövetségi rendszer háborús céljainak szolgálatába állítot-
ták. Ezzel egyidőben érdeklődésük csökkent a külföldi szellemi áramlatok iránt.3 

 
1 Barcsi Tamás: Az „igazságos háború” problémájáról. In. Karikó Sándor (Szerk.): Hábo-

rús konfliktusok és erkölcs. Áron, Budapest, 2014. 51-68.; Heller Ágnes: A háború 
etikája régen és most. In. Háborús konfliktusok… i.m. 15-24.; Karikó Sándor: Háború 
– tulajdon – morál. In. Háborús konfliktusok… i.m. 37-50.; Frenyó, Zoltán: A béke 
filozófiája. In. Oknyomozó tudomány. Tudományos Mozaik. (13). Tomori Pál 
Főiskola, Budapest, 2017. 177-191. 

2 Somos Róbert: Magyar filozófusok politikai útkeresése Trianon előtt és után. Kairosz, 
Budapest, 2004. 101-102. 

3  Aviel Roshwald–Richard Stites (Szerk.): European Culture in the Great War. The 
Arts, Entertainment and Propaganda, 1914–1918. Cambridge University Press, 
Cambridge, 2002. 349. 

A



 

 297

A „lőporos levegő” kéngőzös illatát tehát az értelmiség mélyen magába 
szívta, s nem képzett kivételt ez alól a filozófusok többsége sem, akik a militáns 
szólamok hatására együtt sodródtak a társadalommal.4 Mindössze annyiban 
különböztek más polgároktól, hogy valamilyen formában rákérdeztek az 
„augusztusi láz” okára, azonfelül – a többi értelmiségi réteghez hasonlóan – 
megkeresték a saját magyarázatukat tetteik igazoására.5 Amikor tehát háborús 
filozófiáról beszélünk, nem pusztán a háború és filozófia viszonyán merengő 
gondolkodókról szólunk (lásd Immanuel Kant vagy Georg Wilhelm Friedrich 
Hegel kapcsolódó nézetei), hanem egy olyan rétegről beszélünk, akik szárma-
zásuktól függően kifejezetten hittek az Antant vagy a Központi Hatalmak, 
illetve a magyar gondolkodók esetében az Osztrák–Magyar Monarchia, vala-
mint azon belül Magyarország háborús eszményeiben mi több, a „szellemi 
mobilizációt”6 rövidebb-hosszabb ideig maguk is felvállalták. 

SZERVEZETI KERET ÉS TÖRTÉNETI HÁTTÉR 

Rákanyarodva a magyar viszonyokra, máris adódik a kérdés: kik azok a 
hazai filozófusok, akik a háborús propaganda szolgálatába állították tudá-
sukat, továbbá miért döntöttek így? Kezdjük a kérdés megválaszolását annak 
második felével. Feltételezésem szerint erre legalább három magyarázat léte-
zik. Egyfelől – amint azt máris érinteni fogom – beszélhetünk egy társadalmi 
nyomásról, ami elvárta az értelmiségtől a nyílt szerepvállalást. Másrészt, mivel 
ebben a körben jobbára hazafias és egyházi neveltetésben részesült, a dualiz-
mus eszméjében nagyobbrészt hívő, később azután Ferenc József által az egye-
temre kinevezett tanárokról volt szó, nem meglepő, ha könnyen azonosulni 
tudtak a háborús célokkal, amelyhez további ideákat is szolgáltattak. Harmad-
részt pedig nyilvánvalóan akadtak olyanok is, akik hirtelen hevületből vagy 
puszta számításból vállalták fel a háború propagálását és láttak hozzá valami-
féle filozófiai programépítéshez. 

 
4  Gángó Gábor: A német birodalmi gondolattól a magyar nemzetkarakterológiáig. 

Leibniz-recepció Alexander Bernát, Pauler Ákos és Prohászka Lajos műveiben. 
Magyar Filozófiai Szemle, 2011. 2. 124. 

5 A történészek például – nemzetiségtől függetlenül – azt igyekeztek bizonyítani, hogy a 
háborús felelősség kizárólag az ellenséges államokat terheli. Balázs Eszter: A 
„sakktáblától” a lövészárkok mikrovilágáig: az első világháború régi és új történeti 
megközelítései. Múltunk, 2010. 3. 111. 

6  John Horne: Soldiers, Civilians and the Warfare of Attrition. Representations of 
Combat in France, 1914–1918. In. Marilyn Shevin–Coetzee–Frans Coetzee (Szerk): 
Authority, Identity and the Social History of the First World War. Berghahn 
Books, Providence, 1995. 223-250. 



 

 298

Ellentétben Németországgal, a háború elején néhány hétig a hazai tudo-
mányos közösség nem fejtett ki aktív propagandatevékenységet. Ez odáig 
ment, hogy végül a Budapesti Hirlapnak kellett felszólítania a mobilizálásra. 
Az Elmenvén, tanítsatok… című vezércikkből idézem hosszabban: 

„Németország egésze ott van a csatamezőn, egész szíve, egész lelke. Nem-
csak katonai, hanem társadalmi, gazdasági, erkölcsi és szellemi ereje is. A két-
millió önként jelentkező: legenda, de valóra vált legenda. […] És mindenki a 
legjavát adja annak, amit tud; a gazdag a pénzét, a szegény a keze munkáját, a 
férfi a karját, a nő ápoló, sebkötöző kezét, a munkás a fillérjét, a tudós a tudo-
mányát és valamennyi egyúttal – a szívét is. 

A tudós adja a tudományát. A német tudós, akit a léha, savanyú, tehetség-
telen viccgyártás karikatúrává torzított, aki igazában e nemzet nagyságának 
egyik legfontosabb tényezője, a német tudós elhagyta laboratóriuma csendjét, 
leszállott katedrája magaslatáról és elmenvén, tanítja a népeket az Írás igéi 
szerint. Az öreg Wundt, a jelenkor legnagyobb filozófusa, nyolcvankét eszten-
dő terhével vállán kiáll a nyilvánosság elé és elmondja gondolatait a háborúról. 
A nagy gondolkodó beszél, a fiziológiai lélektan hatalmas úttörője, egy új tudo-
mány megteremtője; de az apostolok nyelvén szól és nem fél attól, hogy min-
deneknek érthetővé válik. Willamowitz-Mockendorff, akit a princeps philolo-
giae nevével ékesített föl a német tudós világ, az antik világnak nyugodalmas 
szemléletétől a jelen felé fordul és nagy, megnyugtató, nemzetét fölemelő tanul-
ságokat von le a mostani háború forrásaiból és indítékaiból. Eucken, Lamp-
recht, Harnack, mindegyik dísze a maga diszciplínájának, világszerte ismert 
képviselője a tudomány egy-egy speciális ágának, keresi és meg is találja az 
utat a nagyközönséghez, amelytől normális időkben elzárja őket életfölfogásuk 
szigorúsága, a közrendű népszerűség lenézése, az odi profanum vulgus ariszto-
kratikus elve. Mind künn vannak; a piacon, ezreket gyűjtenek maguk köré, el-
hintik a komolyabb mérlegelésnek, az intenzívebb mélybelátásnak, az emelke-
dettebb szempontoknak magvait. És azzal, hogy a tömeget fölkeresték, hogy 
Wundt humoros megjegyzést tesz a számlájuk kifizetése nélkül elillant japán 
diákokról és Harnack, a teológia mestere a falusi pap nyelvén szólal meg, nem 
veszít egyik sem hitelességéből, akadémikus tekintélyéből.”7 

És mit csinálnak ezalatt a magyar tudósok? A cikk szerint nem tudni. Lát-
szólag ők nem hálálják meg, azt a sok jót, amit a magyar nemzet juttatott nekik. 
A jogtudósok, történetírók, orvosprofesszorok, teológusok mind-mind taníthat-
nának a háborúról „és valamennyi munkáját betetőzné a filozófus, legegyeteme-
sebb szempontjaival, legátfogóbb ítéletével, az összefüggésnek legbiztosabb, 

 
7 Vörösváry Ferenc (Szerk.): Inter arma a Szabad Lyceum, az Erzsébet Népakadémia 

és az Országos Közegészségi Egyesület által 1914/15-ben Budapesten rendezett 
háborús tárgyú előadások gyűjteménye. Franklin Ny., Budapest, 1915. 247-248. 



 

 299

intuitív megérzésével. Hogy nekünk fáklyát gyújtanának éjszakánk sötétjében, 
amelyben botorkálva járunk. És megvilágítanák a nagyváros tömeglelkét, 
amely roppant érzékenységében és ideges fogékonyságában ki van szolgáltatva 
minden pillanatnyi ingernek, amely szomjúhozza az igaz okulást és magára 
hagyva, vezető nélkül folyton útvesztőbe téved.”8 

A provokatív írás nagy visszhangot kavart, s a tudománynépszerűsítő 
szervezetek napokon belül egymásra licitálva jelentették be saját háborús 
előadásciklusaikat. Ugyanakkor a Szabad Líceum, az Erzsébet Népakadémia 
és az iskolán kívüli népoktatás további intézményei után, a frissen létrehozott 
hadsegélyező és propagandaszervezetek, úgymint a Központi Segítő Bizottság, 
a Hadsegélyező Bizottság, miképpen a tudományos társaságok, mint a Magyar 
Tudományos Akadémia és a Kisfaludy Társaság is rövid időn belül háborús 
működésre váltottak.9 Lényegében minden intézmény, leszámítva a Magyar 
Filozófiai Társaságot, amely elnöke, Medveczky Frigyes 1914. augusztus 22-ei 
halála után 1915 márciusáig szinte teljesen felfüggesztette működését.10 

ALEXANDER BERNÁT 

Ámbár a szervezeti keret kezdetben hiányzott mögülük, a magyar gondol-
kodók igenis referáltak a provokatív felhívásra. Elsőként éppen a Budapesti 
Hirlap legismertebb publicista-munkatársa, Alexander Bernát foglalkozott 
hosszasan a háború társdalami és politikai kérdéseivel. Dénes Iván Zoltán, 
Alexander budapesti tudományegyetemi történészkollégája, Marczali Henrik 
háborús szerepvállalása kapcsán jegyezte meg, hogy „a Monarchia esetében 
biztosan, szövetségesei esetében feltehetően háborújukat igazságos, honvédő 
háborúnak tartotta. Úgy látta, hogy Franciaország Elzász-Lotaringia 1870-es 

 
8 Uo. 249. 
9 A Szabad Lyceum, az Erzsébet Népakadémia és az Országos Közegészségi Egyesület 

előadásainak megszervezését lásd Uo. 245-247.; A témában lásd Balázs Eszter: A 
magyar társadalom önmozgósítása az első világháború elején. A budapesti háborús 
előadássorozatok és a „háború kultúrái”. In. ifj. Bertényi Iván et al. (Szerk.): Propa-
ganda – politika, hétköznapi és magas kultúra, művészet és média a Nagy 
Háborúban. Országos Széchényi Könyvtár, Budapest, 2016. 143-165.; Turbucz 
Péter: Háborús előadások szervezése Magyarországon 1914-ben. Történeti vázlat. 
Jel-Kép, 2016. 1. 81-96.; Uő: Az Országos Hadsegélyező Bizottság szerepe a honi 
propagandában 1914-15-ben, különös tekintett el a bizottság által rendezett 
előadásokra. In. Z. Karvalics László (Szerk.): Az első világháború információ-
történetéhez. Gondolat – Infonia – Óbudai Egyetem Digitális Kultúra és Humán 
Technológia Tudásközpontja, Budapest, 208-247. 

10 Athenaeum, Új Folyam 1915. 1-2. Egyesületi élet: 219-221.; uo. 1915. 3. Egyesületi élet: 
367-368.; uo. 1915. 4. Egyesületi élet: 513-514. 



 

 300

elvesztéséért revansot akart venni Németországon, Nagy-Britannia pedig 
tengeri hatalmát és gyarmatbirodalmát féltette a dinamikusan fejlődő új 
óriástól.”11 Marczali továbbá „meg volt győződve arról, hogy mivel Szerbia nem 
szolgáltatott elégtételt a Monarchiának a trónörököspár meggyilkolásáért, 
meg kellett büntetni.”12  E kijelentések expressis verbis vonatkoztathatók a 
filozófiaprofesszor Alexander Bernátra is, aki az említett hírlapban vezetett 
háborús tárcáiban, majd pedig „hadi naplójában” minden háborúval kapcso-
latos kérdést témává tett.13  

A filozófus Tisza István és az általa finanszírozott Magyar Figyelő baráti 
köréhez tartozott, és már a háború előtt hitet tett a konzervatív politikai irány 
mellett. Mindazonáltal komoly csúsztatás volna azt állítani, hogy tanulmányai, 
cikkei és előadásai nagy részében háborús helyzetértelmezéséhez keresett és 
talált filozófiai előzményeket és párhuzamokat. Olyannyira nem, hogy amint 
arra korában már felhívtam a figyelmet, esetében a hagyományos értelemben 
véve nem lehet „augusztusi lázról” beszélni. Ő ugyanis kortársai többségével 
ellentétben már a „nagy idők” előtt, még 1912-ben világosan megírta olvasói-
nak a háborúval kapcsolatos álláspontját egyik karácsonyi publicisztikájá-
ban.14 Több mint száz hírlapi tárcája mellett a nagy háború során számos hadi 
előadást is tartott Budapesten, míg a vidéki felkéréseket csak egyéb elfoglalt-
ságai következtében nem tudta elvállalni.15 Az időszakban keletkezett minden 
filozófiai munkája eredetileg háborús előadás formájában hangzott el.16 

Alexander „a háború philosophiáján a háború igaz mivoltának, legmélyebb 
okainak és leglényegesebb hatásainak rendszeres összefoglaló ismeretét” 17 
értette. A háború szerinte nemcsak a tények, hanem az értékek világába is 
tartozik. Tényként a természettudományok, a fizika, kémia, orvostudományok 
foglalkoznak vele, viszont állami cselekvésként céllal bír, amihez valamilyen 
érték is társul, ezért a filozófiának szintén tárgya lehet. Vagyis az eleve elfoga-
dott és feltétel nélkül támogatott állami cselekvéshez Alexander hozzátársí-
totta az értékfogalmat, így a háború céljára vonatkozó diskurzust máris a 

 
11 Dénes Iván Zoltán: Választott nemzet. Marczali Henrik élete és munkássága. Balassi, 

Budapest, 2022. 227. 
12 Uo. 228. 
13 Turbucz Péter: Mozaikok Alexander Bernátról. Pro Philosophia, Kolozsvár, 2021. 26. 

és 45-47. 
14 Turbucz Péter: Alexander Bernát és Marczali Henrik nézetei a nagy háborúról. In. 

Dénes Iván Zoltán (Szerk.): Magyar-zsidó identitásminták. Ráció, Budapest, 
2018. 165-168. 

15 A Budapesti Hirlap mellett, idővel hetente írt publicisztikákat a Pester Lloyd számára is. 
16 Filozófiai munkáit az Athenaeumban, a Budapesti Szemlében és a Magyar Figyelő-

ben jelentette meg. 
17 Alexander Bernát: A háború után. Attraktor, Máriabesnyő, 2014. 16. 



 

 301

filozófiai megismerés tárgyává tehette. E szerint tulajdonképpen a háborús 
filozófia immár bármilyen társadalmi, kulturális vagy éppen filozófiai kérdést 
tematizálhatott, amennyiben az valamelyest befolyásolhatta a harcok kimene-
telét, segítette a győzelem kivívását és végeredményben az állam céljait szolgál-
ta. Felfogása helyességét a Milói Vénusszal példázta, ami tényként csak egy 
darab márvány, értékként ellenben a női szépség megtestesítője. A tények 
tehát vannak, míg az értékek a lélek felfogásmódjai. Ugyanígy áll a dolog a há-
borúval is, amely mint „tény vérontás, ágyúdörgés, tűzvész, pusztítás; mint 
érték esetleg egészen más”.18 Az értékek ideálok, minták, normák, amelyeket 
a lélek alkot. 

Számomra úgy tűnik, nézetei megalapozását tekintve a filozófus alapve-
tően nem sokkal tett többet, mint egyrészt parafrazálta Az örök békét, amennyi-
ben beleláttatott olyan gondolatokat is, amelyek messze állhattak Kanttól, 
másrészt vitába szállt a művel. Amint ismeretes, a königsbergi mester a hábo-
rút tartotta természeti állapotnak, nem a békét, ami szerinte csak a síron túl 
létezik. 19  A pozitivizmus igézetében felnőtt magyar gondolkodó ezzel nem 
tudott azonosulni. Nála a „háború váratlanul, rettenetes erővel tör be hozzánk, 
pusztítja fiatalságunkat és férfi-erőnket, rombolja vagyonunkat, kockára veti 
legdrágább javainkat”,20 vagyis mindenben természetellenes, és a táradalom-
nak ideákat kell alkotni hozzá, hogy alkalmazkodni tudjon a megváltozott 
körülményekhez. Mindamellett, hogy elkerülje a katalogizálás kényes és sok 
kritikát kiváltható feladatát, a háborús értékek feltételeként, a közösen átélt 
élményeket nevezte meg.  

Alexander jól átgondolt és a propagandisztikus kiszólásoktól valamelyest 
letisztított nézeteiben mindenben a társadalom javát, illetve jobbá tételének 
lehetőségét kereste. Ámde cselekvő gondolatában – amelyet egyfajta impera-
tívusznak szánt – mindeközben az emberi egzisztenciát és a valós társadalmi 
igényeket teljesen figyelmen kívül hagyta. Az első hónapok során tanúsított 
szerepfölfogása végül is elhozta számára a Magyar Filozófiai Társaság elnöki 
székét, valamint az akadémiai rendes tagságot.21 Az előbbiről szólva deklarál-
ható, hogy a tetszhalott állapotban lévő Társaságot heteken belül nemcsak 

 
18 Uo. 17. 
19 Immanuel Kant: Az örök béke. Ford. Babits Mihály. Európa Könyvkiadó, Budapest, 

1985. 82.; Kant vonatkozó nézeteiről bővebben lásd Michael W. Doyle: Ways of 
War and Peace – Realism, Liberalism and Socialism. W. W. Norton and Company, 
New York–London, 1997.; Hartmut Genest: Kant az örök békéről. Magyar Filozófiai 
Szemle, 1991. 4-5., 709-730.; Szűcs Anita: Kant a nemzetközi rendről – „örök béke” 
vagy hosszú távú együttműködés? Politikatudományi Szemle, 2017. 3. 103-129. 

20 Alexander Bernát: A háború után. i.m. 5. 
21 Turbucz: Mozaikok… i.m. 26.; Előmenetelében nem elhanyagolható az a tény sem, 

hogy a háború ellenére határozottan kiállt a tudományos élet normalitása mellett. 



 

 302

felrázta, hanem új tagokat toborzott, illetve megújította annak lapját, az 
Athenaeumot, amit nagyrészt a tudományos élet organizációjának és mobili-
zációjának szolgálatába állított.22 A háborús filozófia képviselői, Beöthy Zsolt, 
Kornis Gyula, Szemere Samu, Varjas Sándor, Giesswein Sándor, Pfeiffer 
Miklós, Trócsányi Dezső, Nagy László, Méhey Lajos, Lencz Géza, Tankó Béla, 
Bartók György és mások rövidebb-hosszabb időre jobbára beálltak Alexander 
mögé és többen az Athenaeumban tették közzé háborúról alkotott gondolatai-
kat. Közülük most Beöthy Zsolt és Bartók György nézeteit mutatom be röviden. 

BEÖTHY ZSOLT 

Ha nem is annyira megalapozottan, mint Alexander, de hasonlóan véleke-
dett az esztéta Beöthy Zsolt is a hadi időkről. Nála „a háború nemcsak az anya-
gi erőket, hanem az érzéseket, a gondolatokat, világfelfogásokat is szembe 
állítja egymással.”23  Éppen ezért célként tűzte ki annak bizonyítását, hogy 
háború és kultúra nem egymást kizáró tényezők. Idézve egyik beszédéből: 
„Úgy látszik, mintha a háború természete szerint megakasztaná, visszavetné, 
megsemmisítené a kultúrát, romokba döntené alkotásait, eltemetné alkotóit, 
vérbe fojtaná reményeit. Mintha a sok ifjú élettel együtt magát a haladó jövőt 
terítené le. Mintha a pusztulás mezején a jövő haladás magjai ki nem csíráz-
hatnának. Mintha elvenne mindent és nem adna helyébe semmit.”24 

Ám a gyakorlat Beöthy szerint egyáltalán nem ezt a képet mutatta. A 
kultúrát nem szabad önmagában álló, nemzetek feletti realitásként elképzelni, 
mert az elsősorban mindig azé a népé és nemzeté, amelyben született (például 
Petőfi verseit akárhány nyelvre fordítják is le, az mindig a magyarságé lesz a 
leginkább), és minél jobban egybeforr az azt hordozó néppel, az annál inkább 
képes lesz harcolni és meghalni érte. A kultúra táplálja az egyenlőség érzetet, 
amelyet a háború elmélyít, ám önmagában mindig elgyöngül és a bomlás külső 
és belső jeleit mutatja, s végül párt-, osztály- és felekezeti harcokba fullad.25 

 
Hangoztatta, hogy vissza kell térni a szellemi-kulturális élet megszokott meneté-
hez, amivel számos támogatóra tett szert. Balázs Eszter: Szó és cselekvés kettős-
sége, értelmiségellenesség, értelmiségi felelősség Magyarországon az első világ-
háború elején. Múltunk, 2016. 2. 31. és 36-37. 

22 Uo. 27.; Perecz László: A pozitivizmustól a szellemtörténetig. Athenaeum, 1892–1947. 
Osiris, Budapest, 1998, 113-142. 

23 Beöthy Zsolt: Háború és cultura. Hadi beszédek 10. Pallas Irodalmi és Nyomdai Rt., 
Budapest, 1915. 4.  

24 Uo. 
25 A tudós háború és kultúra összemosódását bemutató beszéde összefoglalását bőveb-

ben lásd Turbucz Péter: Az Országos Hadsegélyező Bizottság… i.m. 226-228. 



 

 303

Az esztéta, aki addigi munkássága betetőzését látta az eseményben, ezért 
– elsősorban a Kisfaludy-Társaság elnökeként végzett szervezőmunkájával, 
egyúttal egyetemi előadásain keresztül – a közművelődés és a nemzeti iroda-
lom fejlesztését szabta ki magára feladatként.26 Beöthy hitt a nemzeti egység 
ideáljában, ezért felszólított a viták félretételére. A tudományos élet legtöbb 
képviselőjével egyetértésben ő is azt kívánta, hogy a kultúra képviselői álljanak 
ki a nemzet egysége mellett és segítsenek a hátországi áldozatvállalás meg-
szervezésében, fenntartásában. 27  Gondolatait teljesen a háborús céloknak 
alárendelt kulturális tevékenység folytatása kötötte le, amit a fronton harcoló 
ifjúság tett lehetővé.28 

BARTÓK GYÖRGY 

Amíg Alexander a háború és érték kapcsolatát feszegette, Beöthy pedig a 
háború és kultúra viszonyát vizsgálta, addig Bartók Györgyöt a kontemplatív 
élet megújulásának lehetősége érdekelte. A filozófus, a magyar egyetemi tanárok 
többségéhez hasonlóan, a háború társadalmi hatásait jelentős változásként 
ábrázolta.29 Vélekedése szerint, az ember rendeltetése a puszta állatiság, az 
ösztönök és az érzékiség fölé emelkedni, s a pillanatok korlátai fölött keresni azt 
az egységet, ami nélkül az élet értelmetlen. Létezésének értéket és jelentést kell 
kölcsönöznie a háború szülte nagy ideálokból és eszmékből, máskülönben az 
nem más, mint szüntelenül tartó halál, kiszolgáltatva a kéjnek és a pillanat 
élvezetének. 

Az életet tehát szellemmel kell megtölteni, amely többek között értékben, 
lemondásban, önmegtagadásban és szolgálatban végtelenül gazdag. Az így ér-
tett életnek pedig a háború nem rombolója, hanem újjászülője. Szerinte a há-
ború fogja eldönteni, hogy ahol „a vérkeringés erős, új létre szülessenek az egye-
sek és a nemzetek egyaránt, de ott, ahol a szervezetet mérgek őrölik, a vajúdás 
kínjai között kérlelhetetlenül elpusztuljon a nemzet és az egyes egyaránt”.30  A 
háború tüze kiolvasztja a szellem kincseit, a gondolkozást, az erkölcsiséget és 
a művészetet, egyben mindent elemészt, ami csak értéktelen lom.  

 
26  Beöthy viselkedése ebben a tekintetben teljes egészében európai mintát követett. 

Balázs Eszter: Szó és cselekvés… i.m. 6. 
27 Vö. Jeffrey Verhey: The Spirit of 1914. Militarism, Myth and Mobilization in Germany. 

Cambridge University Press, Cambridge, 2000. 133-135. 
28  Királyi Magyar Tudományegyetem, Egyetemi beszédek, 1915-1916. tanév. Beöthy 

Zsolt rektor székfoglaló beszéde. M. Kir. Tudományegyetemi Nyomda, Budapest, 
1916. 404. 

29 Vö. Balázs Eszter: Szó és cselekvés… i.m. 10. 
30 Bartók György: A háború, mint a szellemi élet újjászülője. In. Kenessey Béla et al.: 

Háború és élet. Stief J. és Tsa Könyvnyomdája, Kolozsvár, 1915. 113. 



 

 304

Bartók elgondolásában a harcok befejezése után ki-ki azt fogja aratni, amit 
korábban elvetett és ez az aratás egyszersmind ítélettartás lesz az emberiség 
és általában a nemzetek fölött. Ekképpen a háború nem kevesebb, mint a lel-
kek számadása, ítélet az egyén fölött. A filozófus el akarta hitetni hallgató-
ságával, hogy kora helytelenül értelmezte az életet, ezért Alexander háborús 
etikájához hasonlóan ő is az élvhajhász individualizmust kritizálta, ami behá-
lózta az egyént és a közösséget. A nemzet ahelyett, hogy az élet céljába állította 
volna a világot, inkább elmerült ösztönösségében, a pillanat élvezetében. A há-
ború, mint a szellemi élet újjászülője című beszédében nem ódzkodott a vallá-
sos érzület megszólításától sem. Az e helyütt kifejtett hajóhasonlata szerint 
„mi a mulandót szerettük a maga múlandóságában s életünk horgonyát nem a 
kősziklához, hanem a habok játékában megcsillanó homokhoz kötöttük”.31 
Ellenben akinek sikerül horgonyát a sziklába vetni az új, erkölcsösebb életre 
született. A háború mindenkit megtanít rá, mi az emberi életnek igazi értelme 
és megmutatja, hogy nem mindenki él, aki létezik, mert a lét, melyet az egyén 
a természettől nyert, csak a szellem által válik igazán életté. A természet által 
adott puszta létet tehát mindenkinek magának kell életté formálnia.  

Alexanderhez, de legfőképp Beöthyhez hasonlóan vallotta, hogy önmagá-
ban a fegyveres konfliktusok nem pusztítanak valódi értékeket,32 mindössze 
abban tesznek kárt, ami lényegét tekintve már halott, ami pedig valódi érték 
volt korábban, az a hadi időkben új éltre támad. Összességében megállapít-
ható, hogy Bartók teljesen a determinizmus körébe terelte a kérdést, amit a 
háború folyamán beemelt a közművelődés és nemzetnevelés-koncepciójába is. 

VÉGKÖVETKEZTETÉS 

Végezetül, adódik a kérdés, hogy mit tudhatunk meg e három filozófus 
nézetéből a háborús filozófiára vonatkozóan? Úgy gondolom kiderült, hogy 
mindhárman bíztak a társdalami újjászületésben. A háborút ekként nem a 
clausewitzi elveken keresztül szemlélték, hanem kulturális tevékenységként, 
ahol az ellenséggel szembeni gyűlöletnek és bizalmatlanságnak központi 
szerepe volt. Úgy ítélték, hogy munkásságukkal szolgálták a nemzeti össze-
tartozást, továbbá építették a frontok és a hátország közötti szolidaritást. 
Alexander ezért a filozófiai gondolkodáson, Beöthy a kultúra fogalmán, Bartók 

 
31 Uo. 115. 
32 Bartók ilyen értéknek tekintette például a filozófiát és irodalmat, ami háború idején is 

képes hozzátenni a maga részét a nemzeti kultúra fejlődéséhez. Bartók György: A 
háború irodalmából. Adalékok a német és az angol szellem ismeretéhez. Protestáns 
Szemle, 26. évf. 1914. Hornyánszky Viktor Cs. és kir. Udvari Könyvnyomdája, 
Budapest, 1915. 215-227. 



 

 305

pedig magán az emberen kívánt változtatni. Kérdéseik ekképp a háborús 
élményekre, a kultúra mibenlétére és az emberi egzisztenciára irányultak. 
Mindannyian várták továbbá a korszellem megújulását, és saját filozófiai 
nézeteikkel maguk is szerették volna a nemzeti egység irányába alakítani az 
értelmiség magatartását. Alexandernél idővel ez határozottan összekapcso-
lódott a magyar néplélekkel és nemzettudattal, Beöthynél megmaradt a kul-
túrfilozófia keretei között, míg Bartóknál az individuális, illetőleg a vallási 
síkra terelődött. Utóbbi a háborúra határozottan úgy tekintett, hogy az első-
sorban mit jelent az egyén szellemi fejlődésére, az erkölcsi és a vallásos tisztu-
lásra, és csak másodsorban foglalkozott a társadalmi regeneráció kérdésével. 

A további metszéspontok és különbségek keresése helyett fontosabbnak 
tartom vázolni miben látom a három szerző, illetve példájukon keresztül az 
egész irányzat felelősségét. Bármelyikjük munkásságágát vizsgáltam, azt tapasz-
taltam, hogy mindenáron igyekeztek igazolni a magyar kormányok háborús 
téziseit, amellett szándékosan a konfliktus emelő, gondviselésszerű, jótékony 
és áldó hatásait emelték ki a vér, halál, bűn és pusztulás kavargó káoszából. Mi 
több, cinikus módon milliók halálában, ők valamiféle kivételes, vissza nem 
térő alkalmat láttak saját teóriáik megvalósításához. Tehát ha még etikai 
értelemben vett felelősség nem is terheli a háborús filozófia gondolkodóit (bár 
ezzel is lehetne vitatkozni, hiszen például Alexander véleményformáló ereje 
közismert volt), szó nélkül mégsem lehet elmenni mellettük. Ugyan legtöbbjük 
veszített el hozzátartozót, barátot, ismerőst a háború alatt, soha egyikőjükben 
sem merült fel annak igénye, hogy 1918 után számot adjanak olvasóiknak ko-
rábbi nézeteikről. Hovatovább, az 1914–1918 között publikált írásaikat és be-
szédeiket többnyire később is vállalták, ami egyértelműen jelzi, hogy Trianon 
ellenére is megmaradtak korábbi felfogásuk mellett. 
 
  



 

 306



 
 
 

„A felelősség első és legáltalánosabb feltétele az 

okozati erő, vagyis az, hogy a cselekvés hatást 

gyakorol a világra.”  



 

 308



 

 309

A MORÁLIS FELELŐSSÉG FOGALMAI1 

BERNÁTH LÁSZLÓ 

BEVEZETÉS 

 morális felelősséget érintő filozófiai viták fókuszában hagyományosan 
három kérdés áll. Az egyik, hogy melyek a morális felelősség feltételei. 
A másik, hogy e feltételek teljesülése összeegyeztethető a determiniz-

mus feltételeinek teljesülésével. A harmadik, hogy létezik-e morális felelősség. 
Mivel e kérdésekben nem sikerült a filozófusoknak egyességre jutniuk, egyre 
inkább a középpontba került egy negyedik, fogalmi értelemben még alapve-
tőbb kérdés: egyáltalán mit jelent az, hogy valaki morálisan felelős? Hiszen az 
egyet nem értésnek lehetséges magyarázatai között találjuk, hogy a filozófusok 
a morális felelősségnek egy rossz – talán önellentmondásos – fogalmát vették 
alapul, de azt is, hogy mindvégig mást értettek morális felelősség alatt. Persze 
amit a filozófusok e kérdésre is fokozottan ráirányították figyelmüket, gyorsan 
világossá vált, hogy a nézeteltérések itt is igen jelentősek, mivel a különböző 
filozófusok nagyon különbözőféleképpen közelítik meg a kérdést. A kortárs 
analitikus filozófiában három fő különböző megközelítés kristályosodott ki. A 
cselekvő-központű (agent-based), a gyakorlat-központú (practice-based) és az 
instrumentalista (instrumentalist) megközelítés (e felosztáshoz lásd Vargas 
2004, 2022). E tanulmányban amellett érvelek, hogy mindegyik megközelítés-
nek komoly hiányosságai vannak, s helyettük egy kantiánus,  a priorisztikus és 
egyben kötelesség-központú megközelítést kellene választani. 

1. A MORÁLIS FELELŐSSÉG HÁROM KONCEPCIÓJA: A CSELEKVŐ-
KÖZPONTÚ, AZ INSTRUMENTALISTA ÉS A GYAKORLAT-KÖZPONTÚ 

A cselekvő-központú megközelítés szerint morálisan felelősnek lenni azt 
jelenti, hogy a szóban forgó cselekvő rendelkezik egy metafizikai, a megisme-
rőktől (és így azok morális gyakorlatától) független tulajdonsággal, ti. azzal, 

 
1 A tanulmány előzményeként szolgáló előadás a Magyar Filozófiai Társaság éves kon-

ferenciáján hangzott el Szegeden. Ezúton is köszönöm a „Lábjegyzetek Platónhoz: 
A felelősség” című konferencia szervezőinek és résztvevőinek, hogy lehetővé tették 
és meghallgatták az előadást. Külön szeretném megköszönni Forrai Gábornak és 
Réz Annának, hogy megjegyzéseikkel nagyban gazdagították a témáról való gon-
dolkodásomat. A tanulmány írása alatt Információs és Technológiai Minisztérium, 
valamint a Nemzeti Kutatási és Fejlesztési Hivatal által életrehívott („OTKA”) Poszt-
doktori Kiválósági Programjának PD131998 pályázatának támogatását élveztem, 
valamint a K132911 jelű OTKA pályázat támogatásában részesültem.  

A



 

 310

hogy ő morálisan felelős. Az, hogy valaki morálisan felelős-e vagy sem, éppen 
úgy egy az emberi vélekedésektől, szokásoktól és kultúrától független metafizi-
kai tény, minthogy öt perccel ezelőtt teremtették-e a világot vagy sem. A leg-
több olyan morális felelősségről szóló szöveg, amelynek fókuszpontjában meta-
fizikai problémák találhatók, ide tartoznak, különös tekintettel azokra az elem-
zésekre, melyek középpontjában a szabad akarat metafizikai problémája talál-
ható (néhány példa a cselekvő-központú, metafizikai megközelítésekre:  Moore 
1912, Frankfurt 1971/2013, van Inwagen 1983, Strawson 1994/2013, Kane 
1996, Fischer – Ravizza 1998, Huoranszki 2011)   

Bár e metafizikai realizmus jól illeszkedik morális gyakorlatunk némely 
eleméhez – elsősorban ahhoz, hogy a morális gyakorlat során úgy cselekszünk 
és beszélünk, ha azt akarjuk kikutatni, valaki valamiért morálisan felelős-e 
vagy sem, mintha egy tőlünk függetlenül létező tulajdonság létezését vagy hiá-
nyát próbálnánk a szóban forgó esetben kimutatni –, néhány szembeszökő hiá-
nyossága akad. Az egyik, hogy csupán egy robusztus, ám sokak által elutasított 
metaetikai elmélettel boronálható össze zökkenőmentesen: a morális realiz-
mussal, amely szerint a morális tények nemcsak objektívek, de teljesen függet-
lenek az ember praktikus észhasználatától, érdekeitől vagy érzelmeitől. A 
másik – és ez a nagyobb probléma –, hogy egyáltalán nem tisztázott, hogy ha 
a morális felelősség egy ilyen, az emberi kogníciótól mindenestül független tulaj-
donság, akkor hogyan ismerhetjük meg, miben is áll a morális felelősséggel 
való rendelkezés. Még ha igaz lenne is, hogy az emberi természetbe bele van 
kódolva, hogy mely alapvető szabályok alapján ítélünk valakit morálisan 
felelősnek, felmerül a kérdés, hogy mi alapján hihetjük azt, hogy e szabályok 
egybeesnek azokkal a metafizikai szabályokkal, amelyek alapján valaki vala-
miért morális felelősséget visel. Nem véletlen, hogy a cselekvő-központú elmé-
letek egyik legismertebb problémája az, hogy komoly nehézségekbe ütközik 
amellett érveket felhozni, valóban rendelkezik bárki is a morális felelősség 
tulajdonságával, kiváltképpen azért, mert a morális felelősséget érintő intuí-
ciókat számba véve könnyen érkezhetünk el ahhoz a konklúzióhoz, hogy a 
morális felelősség metafizikai feltételei nehezen kielégíthetőek (a problémát 
jól exponálja Sehon 2013).  A harmadik probléma az, hogy ha az emberi kogní-
ciótól mindenestől független, akkor e tulajdonság létezése vagy hiánya miért 
is lenne érdekes a mi számunkra (ez Daniel Dennett fő kritikája a cselekvő-
központú megközelítéssel szemben, lásd Dennett 1984). 

E problémák miatt kifejlődött a cselekvő-központú megközelítés szöges 
ellentéte, amelyet manapság divatos instrumentalizmusnak hívni (lásd Vargas 
2022). Leggyakoribb formája a morális felelősség instrumentalista elméletei-
nek a konzekvencialista típus, de léteznek nem konzekvencialista változatok 
is. A morális felelősség instrumentalista felfogása szerint az, hogy ki morálisan 



 

 311

felelős és ki nem, az nem valamilyen, az emberi kogníciótól független metafizi-
kai tulajdonság birtoklásán vagy hiányán múlik. Mivel a moralitás egészének 
általában az a célja, hogy szolgálja a morális relevanciával bíró individuumok 
összességének érdekeit, ezért azok az individuumok rendelkeznek a morális 
felelősség tulajdonságával, akiknek morális felelősséget tulajdonítani a morá-
lisan releváns individuumok érdekeit szolgálja. Az elmélet konzekvencialista 
és egyben utilitarista változata szerint ezért van az, hogy csakis kellően érett 
embereket érdemes hibáztatni vagy büntetni azokért a káros cselekedetekért, 
amiket elkövettek, hiszen csak az ő viselkedésüket lehet érdemben befolyá-
solni azzal, hogy felelősségre vonjuk őket, illetve az ő felelőssére vonásuk csak-
is más, kognitíve kellően érett emberi lényeket rettentenek el hasonlóan rossz 
cselekvések elkövetésétől (Schlick 1939, Smart 1961, 302–306; Frankena 1963, 
71–78; Dennett 1984). Az instrumentalizmusnak elképzelhetőek konstruktivista, 
azon beblül is kontraktualista változatai (lásd Lenman 2006). Eszerint azokat 
individuumokat kell morálisan felelősnek tekinteni, akikhez morális felelős-
séget rendelnek azok a szabályok, amely szabályokról megegyeznénk valami-
lyen speciális, a megfelelő megegyezést mintegy kikényszerítő „eredeti” hely-
zetben – teszem azt a rawlsi tudatlanság fátyla mögött. Ha például hirtelen a 
tudatlanság fátyla mögé kerülnénk, és elfelejtenénk kik vagyunk, milyen egyedi 
életcéljaink és érdekeink vannak, akkor gyorsan megegyeznénk arról, hogy 
autonóm személyeknek tekintsük egymást, hiszen ez mindenkinek a racionális 
preferenciájával egybeesik, ám ez együtt járna azzal, hogy felelősséget tulajdo-
nítsunk mindazon cselekedeteinkért, melyek racionális preferenciáinkból szár-
maznak (függetlenül attól, hogy e racionális preferenciák végső okai vissza-
nyulnak-e egyészen a világ keletkezéséig és a fizikai folyamatokat irányító ter-
mészeti törvényekig vagy sem). E kontraktualizmus a kantiánus autonómia-
fogalom középpontba helyezése miatt tisztán deontológikus természetű, de 
könnyen át lehetne alakítani olyan módon, hogy erényetikai gellert kapjon az 
elmélet az által, hogy valaki azt mondja, hogy a tudatlanság fátyla mögött a felek 
arról egyeznének meg, hogy az ésszerűen megvetendő, de viszonylag könnyen 
elkerülhető tulajdonságokból eredő cselekvésekért hibáztassák morálisan az 
embereket, és az ésszerűen dícsérendő tulajdonságokból eredő cselekvésekért 
dicsérjék őket morálisan (hasonlót vet fel Björnsson – Persson 2012, 347.). 

Az instrumentalizmus erősségei és gyengeségei éppen ellentétesek a cse-
lekvő-központú elméletekével. Teljesen világos, hogy az instrumentalista válasz 
arra, hogy mit jelent morális felelősséggel rendelkezni, kizárja azt, hogy a 
morális felelősségtulajdonítás ne lenne fontos az ember hétköznapi érdekeit 
illetően. Első ránézésre az is világos, hogy hogyan kell megismerni a morális 
felelősség tulajdonításának szabályait, s az sem kétséges, hogy bárki morálisan 
felelős-e egyáltalán. Csak világossá kell tenni, hogy a felelősségtulajdonítás 



 

 312

lehetséges szabályai közül mely szolgálja a moralitásnak mint olyannak a célját, 
majd megnézni, hogy az adott esetben mi következik-e szabályokból. Az eddigi 
leírás alapján az is látható, hogy az instrumentalizmus mind a konzekvencia-
lizmussal, mind a konstruktivizmussal jól összefér. Tekintve e két etikai rendszer 
flexibilitását, ez azt eredményezi, hogy az instrumentalizmus – az etikai egoiz-
muson kívül – majd minden metaetikai megközelítéssel összehangolható. 

Ám fő gyengesége éppen az, hogy feszültségben áll a morális felelősséggel 
kapcsolatos morális intuícióink jelentős részével. Eleve az a tény, hogy az inst-
rumentalizmus a jövőre tekintettel igazolja a morálisfelelősség-tulajdonítást, 
miközben a hétköznapokban pusztán arra tekintettel tulajdonítunk valakinek 
morális felelősséget valamiért, hogy hogyan történtek a dolgok a múltban, egy 
jelentős probléma, amit valahogy ki kell magyarázni. Még fundamentálisabb 
probléma, hogy míg a morális hibáztatásnál és dícséretnél a fő kérdésünk a 
hétköznapokban az, hogy az illető megérdemli-e, hogy e negatív vagy pozitív 
bánásmódban részesüljön, addig az instrumentalizmus szerint a fő kérdés, 
amely a mélyben vezeti e gyakorlatokat, valójában az, hogy eléri-e a kívánt célt, 
ha morálisan hibáztatjuk vagy dícsérjük az illetőt. Mivel nem az a tény, hogy 
valaki megérdemli-e, hogy morális felelősséget tulajdonítsunk neki valamiért, 
a fő igazolása a morális felelősség tulajdonításának, ezért elviekben minden-
képpen kinyílik az a fogalmi lehetőség, hogy valaki olyannak tulajdonítsunk mo-
rális felelősséget valamiért, és olyasmiért dícsérjük, hibáztassuk, büntessük 
vagy jutalmazzuk, amiért mindezt nem érdemli meg. Ez önmagában is egyfajta 
gyengesége az elméletnek, még akkor is, ha ügyes lépések sorozatával az instru-
mentalista filozófus valahogy eléri azt, hogy az ő rendszerében egybeessen azok-
nak a köre, akiket az ő instrumentalista elmélete szerint morálisan felelősnek 
kell tekintenünk azoknak a körével, akiket intuícióink szerint morálisan fele-
lősnek kell tekintenünk. Ráadásul a gyakorlat azt mutatja, hogy valójában igen 
nehéz ezt az egybeesést elérni, ha elindultunk az instrumentalista úton. 

A két elmélet erősségei és gyengeségei mintha kioltanák egymást, ezért a 
filozófusok nagy többsége olyan kiutat keresett, amely ötvözi ezen elméletek 
erősségeit gyengeségeik nélkül. Peter Friderick Strawson 1968-ban megjelent, 
mára klasszikussá vált tanulmánya, a „Szabadság és neheztelés” (lásd magya-
rul Strawson 1968/2013), éppen azért vált oly központi jelentőségűvé a szak-
irodalomban, mert egy olyan perspektívával szolgált, amely azt ígérte, hogy 
meg lehet alkotni egy ilyen elméletet. Strawson a metafizika és a moralitás célja 
helyett magát a morális gyakorlatot emelte a középpontba, aminek hatására 
egyre erőteljesebben jelentek meg azok az elméletek, melyeket gyakorlat-köz-
pontúnak neveznek (practice-based). Sok formája van e megközelítésnek, 
talán reménytelen keresni olyan igazán szubsztantív, közös vonást ezen elmé-
letek között, melyek ezen elmélettípus példányait egységbe fogják azon túl, 



 

 313 

hogy mindegyik – legalább retorikai szinten – a morális gyakorlatból indul ki, 
illetve ezen keresztül definíálja a morális felelősség fogalmát (lásd például 
Wallace 1994, Sneddon 2005, Scanlon 2008 Dworkin 2011, Vargas 2013, 
magyarul Forrai 2021 ezen irányzat szellemében érvel a morális gyakorlatunk 
fenntartása mellett). Én mégis megpróbálom. 

A gyakorlat-központú elméletek abból indulnak ki, hogy az emberi mora-
litás elidegeníthetetlen részei a reaktív attitűdök. A reaktív attitűdök olyan érzel-
mek vagy olyan érzelmek lehetséges alapjai, melyek tárgyukat úgy mutatják 
fel, mintha a tárgy jellemzői igazolnák a szóban forgó érzelmet vagy potenciális 
érzelmeket. Tehát például a harag reaktív attitűd, mert amikor haragszunk, 
akkor úgy tűnik nekünk, hogy a reaktív attitűd tárgya (amire vagy akire harag-
szunk) és annak jellemzői jó okot szolgáltatnak arra, hogy haragudjunk. Ha 
valakire haragszom, mert megedte a félretett szendvicsemet, akkor – ha tényleg 
haragszom – egyúttal úgy is tűnik nekem, hogy joggal haragszom azért, hogy meg-
ette a szendvicsemet. Ezzel szemben vélekedéseink nem reaktív attitűdök: hihe-
tem azt a Földről, hogy gömbölyű, de amellett, hogy ez nemigazán alapoz meg 
semmilyen potenciális érzelmet, nem mutatkozik meg számomra úgy a Föld, 
mintha gömbölyű lenne, és nem hiszem, hogy az igazolná számomra ezt a véleke-
dést, hogy számomra vizuálisan milyennek mutatkozik meg a bolygó, amin élek. 

Az, hogy e reaktív attitűdök a moralitás elidegeníthetetlen részei, egyfelől 
azt jelenti, hogy a moralitás – legalábbis az emberek által megélt, hétköznapi 
moralitás – lehetetlen lenne ezek nélkül a reaktív attitűdök nélkül. Másfelől 
viszont azt is, hogy amikor ténylegesen és teljesen benne vagyunk a morális 
gyakorlatban (nem csupán gondolkodunk róla), akkor nem tudunk mentesek 
maradni attól, hogy ilyen reaktív attitűdökkel rendelkezzünk. Amikor például 
morális felelősséget tulajdonítunk másoknak, akkor – hacsak valamelyest a 
morális gyakorlaton kívül, elméleti célokból tesszük – ezt nem teljesen érzelem-
mentesen tesszük. Ha valamit tapasztalunk, amiért hibáztatunk másokat vagy 
önmagunkat, akkor megvetést, neheztelést, szégyent vagy lelkiismeret-furdalást 
érzünk; de legalábbis – ha a tapasztalat nem olyan eleven és/vagy inkább csak 
hallunk vagy olvasunk az esetről – úgy érezzük, hogy ezek jogos reakciók 
lennének. A hétköznapi morális gyakorlathoz ezért elidgeníthetetlenül hozzá 
tartozik egy perspektíva, melynek alap-tulajdonságait a reaktív attitűdök 
határozzák meg. 

A hétköznapi moralitásnak mint egyfajta perspektívának a felfogása – ami 
Strawson tanulmányának egyik legfontosabb gondolata volt – lehetővé teszi, 
hogy a két megközelítés előnyei ötvöződjenek. Ha a hétköznapi moralitást 
mint egy számunkra többnyire fontos perspektívát fogjuk fel, nem merül fel az 
a probléma, hogy miért is lenne fontos a morális felelősség számunkra, nem 
beszélve arról, hogy a felfogás remekül összefér olyan anti-realista és anti-



 

 314

cognitivista meggyőződésekkel, melyek a moralitást úgy fogják fel, mint ami 
valamiképpen függ az emberi kogníciótól. De ennél is fontosabb, hogy mivel a 
reaktív attitűdök átélése során alapvető probléma az, hogy vajon megérdemli 
a reaktív attitűd tárgya a szóban forgó reaktív attitűdöt, ezért e keretben az 
érdem kérdése továbbra is a felelősségtulajdonítás kulcskérdése marad. 
Azokat az aggályokat, amelyek azzal függnek össze, hogy talán soha senki nem 
megfelelő célpontja mondjuk a hibáztatás reaktív attitűdjének, mert ha jobban 
megnézzük soha senki nem érdemli meg a hibáztatást – mondjuk azért, mert 
a determinizmus igaz –, félre lehet tolni azzal, hogy ez csupán egy, a morali-
tástól idegen perspektívából látszik így, és – például konzekvencialista vagy 
konstruktivista megfontolások miatt – nyugodtan fenntarthatjuk a moralitás 
perspektíváját e másik fenyegető perspektíva jelenléte ellenére. Vagy véde-
kezésképpen a gyakorlat-központú megközelítés híve elemezheti úgy a hibáz-
tatás gyakorlatát, hogy kimutassa, a hibáztatás minden aggálytól függetlenül 
megérdemelt akkor is, ha a determinizmus igaz.  

 Tehát a gyakorlat-központú felfogás az által kombinálja a cselekvő-köz-
pontú és az instrumentalista felfogás előnyeit, hogy a morális gyakorlat pers-
pektíváján belül helyezi a felelősséggel kapcsolatos morális intuíciókat – és az 
érdemmel kapcsolatos morális intuíciókat –, és e perspektíván kívülre helyezi 
mindazokat az aggályokat, melyek e perspektíva érvényességét feszegetik, majd 
e perspektíván kívül – leggyakrabban konstruktivista vagy konzekvencialista 
gondolatmenetekkel – igazolja e perspektíva érvényességét. Ám éppenséggel 
ez az igazolás el is maradhat, amennyiben valaki – mint például Strawson – amel-
lett érvel, hogy a morális perspektívát kívülről nem lehet érvényesen kritizálni.  

Mivel a gyakorlat-központú megközelítést úgy is felfoghatjuk, mint egyfaj-
ta kiegészítését az instrumentalista megközelítésnek, nincs mit azon megle-
pődni, hogy az instrumentalisták nagyrésze voltaképpen elfogadta a gyakorlat-
központú megközelítést (a felelősség legjelentősebb konstruktivista gyakorlat-
központú elméletének Scanlon 2008-at, míg konzekvencialista elméletének 
Vargas 2013-at tekintem). Azért foghatjuk fel kiegészítésnek, mert voltakép-
pen azt állítja, hogy morális intuícióinkat nem egyenként kell igazolni konst-
ruktivista vagy konzekvencialista módon – már ha egyáltalán erre szükség van –, 
hanem a morális gyakorlat egészét. Ezzel szemben a felelősséggel összefüggő 
egyes morális intuíciókat a morális gyakorlatra hivatkozva kell igazolni. Az 
igazi ellentét nem annyira az instrumentalisták és a gyakorlat-központú 
elméletek hívei között van, hanem a gyakorlat-központú és/vagy instrumen-
talista elméletek hívei és a cselekvő-központú elméletek hívei között. Az ellen-
tét legélesebben módszertanilag mutatkozik meg. Míg a cselekvő-központú 
elméletek hívei továbbra is morális intuíciókra támaszkodva igyekeznek 
igazolni elméleteiket, addig a gyakorlat-központú elméletek hívei a morális 



 

 315

gyakorlat és a reaktív attitűdök elemzését tekintik elsődleges feladatuknak, 
illetve a reaktív attitűdökre épülő morális gyakorlatnak mint egésznek az 
igazolását. Fontos látni, hogy ahogyan a cselekvő-központú elméletek közt 
elég nagy a diverzitás annyiban, hogy a determinizmussal összeegyeztethető-
e a determinizmus vagy sem (a kompatibilisták szerint igen, a libertariánusok 
és a kemény-inkompatibilisták szerint nem, utóbbiak a morális felelősség létét 
is tagadják), addig a gyakorlat-központú és instrumentalista elméletek termé-
szetükből fakadóan csak és kizárólag kompatibilista elméletek lehetnek, azaz 
a determinizmust összeegyeztethetőnek tekintik a morális felelősséggel (hiszen 
az elmélet lényegi lépése az, hogy kiszervezi a determinizmussal kapcsolatos 
aggályokat egy külső perspektívába majd-e külső perspektívát valamiképpen 
ártalmatlanná teszi). Ez nem azt jelenti, hogy ne lennének nagy különbségek 
ezen elméletek között is. Nyilvánvalóan különbözhet a morális gyakorlat iga-
zolásának módja (hogy szükségesnek tekintik-e a külső igazolást, és hogy kon-
zekvencialista vagy konstruktivista külső igazolást használnak-e), hogy elenged-
hetetlennek tartják-e néhány hétköznapi morális intuíció felülírását (az olyan 
revízionisták, mint Vargas 2013 igen, míg mondjuk olyan konzervatív elmé-
letek, mint Scanlon 2008 vagy Dworkin 2011 nem; Forrai 2021 határozottan 
érvel a revízió szükségessége ellen), sőt, elvben azt is megengedhetik maguk-
nak, hogy ne annyira a reaktív attitűdök birtokosát, hanem azok tárgyát, azaz 
a hibáztatott/megdícsért cselekvőt helyezzék a reaktív attitűdök elemzésének 
gyújtópontjába. Ugyan ez az út még nagyjából felfedezetlen, de Réz Anna erős 
érveket hoz fel amellett, hogy e területet fel kellene térképezni (Réz kézirat). 
Még ha ez meg is történik, az eredményül kapott elmélet vagy elméletek tovább-
ra sem lennének cselekvő-központúak, hiszen a hangsúly továbbra is a reaktív 
attitűdök elemzésén, e reaktív attitűdök és a morális perspektíva más perspek-
taváktól való függetlenségén, és nem a cselekvők metafizikai státuszán lenne. 

Fontos tudatosítani, hogy ha jobban megnézzük, ezek az elméletek nem 
szimplán gyakorlat-központúak, valójában a morális gyakorlat egy specifikus 
felfogására épülnek. Eszerint a morális gyakorlat és a hozzá tartozó perspek-
tíva nagymértékben független minden más gyakorlattól és perspektívától. Ez 
az elkülönítés eredményezi e felfogás számos előnyét, de paradox módon ez az 
elkülönítés eredményezi az elmélet legnagyobb belső problémáját. Ugyanis 
azt, hogy valóban fennáll ez a függetlenség, azt nem egyszerű alátámasztani, 
tekintve, hogy úgy látszik, hétköznapi morális gyakorlatunk szempontjából 
például a tudományos – vagy éppen metafizikai – tények nagyon is fontosak 
lehetnek. Vonakodnánk morális felelősséget tulajdonítani azoknak, akikről az 
derülne ki, hogy mondjuk valamilyen örökletes probléma miatt érzéketlenek 
a morális megfontolásokra, vagy olyan lényeknek, akikről nem gondoljuk, hogy 
valóban személyek. A hétköznapok része az, hogy ha komolyan veszünk 



 

 316

bizonyos tudományos tényeket vagy metafizikai hipotéziseket, könnyen úgy 
érezzük, hogy reaktív attitűdjeink megváltoznak, például ilyen vagy olyan tu-
dományos vagy metafizikai megfontolások fényében kevésbé leszünk hajlamosak 
hibáztatni azokat, akikről kiderül, hogy különösen borzasztó volt a múltjuk, 
vagy akikről az derül ki, hogy mentális betegségben szenvednek. Ez a nehézség 
az összes belső nehézség közül a legkomolyabb, és Szigeti András egy tanulmá-
nyában sokkal szebben bemutatja a morális perspektíva elkülönítésével kapcsola-
tos nehézségek természetét, mint ahogy erre én képes lennék (lásd Szigeti kézirat).    

Amire én kísérletet tennék ehelyütt, az egy külső kritika megfogalmazása 
mindhárom megközelítéssel szemben. Jóllehet mind a cselekvő-központú, mind 
az instrumentalista, mind pedig a gyakorlat-központú elméletek a morális fe-
lelősség elméletei, nem megfelelően értelmezik azt, hogy miben is áll a morális 
felelősség megkülönböztető jegye minden más felelősségtípushoz képest. 

2. MIÉRT NEM ILLESZKEDIK JÓL EGYMÁSHOZ A MORÁLIS 

KÖTELESSÉGEK FELTÉTLENSÉGE, VALAMINT AZ 

INSTRUMENTALISTA ÉS A GYAKORLAT-KÖZPONTÚ 

FELELŐSSÉGFELFOGÁS? 

Mind a tisztán instrumentalista, mind a gyakorlat-központú elméletek, 
amikor definiálják a morális felelősség fogalmát, végső soron elfogadnak egy 
olyan sémát, melyet Wallace nyomán normatív sémának lehet nevezni. Vargas 
ezt a sémát következőképpen összegzi:2 
 

(N) S  akkor és csak akkor morálisan felelős (valamilyen x cselekvésért), 
ha megfelelő lenne S-et morálisan felelősnek tartani (x cselekvésért). 
 

Mivel ezen elméletek mind központi szerepet szánnak a reaktív attitűdök-
nek, illetve nyitva hagyják a lehetőséget a tekintetben, hogy ne csak cselekvé-
sekért, de mondjuk jellemvonásokért is hibáztassák a cselekvőket, ezért e 
séma kicsit módosított verzióját is univerzálisan elterjedtnek tekinthetjük a 
gyakorlat-központú, illetve az instrumentalista elméletek követői között: 
 

(N’) S  akkor és csak akkor morálisan felelős (valamilyen x-ért), ha elvben 
megfelelő lenne S-et morálisan felelősnek tartani (x-ért). 

 
Az „elvben” kitétel csak arra utal, hogy azokért a tetteinkért is felelősek 

vagyunk, amelyekért ugyan nem érdemlünk sem morális dícséretet, sem mo-
rális hibáztatást, mert például morálisan a cselekedet egészen semleges, de 

 
2 A normatív séma elméleti jelentőségére eredetileg Réz munkája nyomán figyeltem fel, 

lásd Réz, 2013. 



 

 317

ezen kívül cselekedetünk minden egyéb kritériumot kielégített, ami szükséges 
ahhoz, hogy megfelelően hibáztassanak/dícsérjenek érte morálisan. A megfe-
lelően tételt a különböző elméletek különbözőféleképpen tölthetik fel tartalom-
mal. A vegytiszta konzekvencializmus képviselői helyettesíthetik a „megfele-
lőt” „hasznos”-sal, akik az igazságosság kiteljesítésében látják a moralitás lé-
nyegét, azok „igazságos” terminussal, de akár „megérdemelt” kifejezéssel is. 

Innentől kezdve az igazi kérdés az, hogy mit is tekinthetünk morális hibáz-
tatásnak (és dícséretnek). Ez nem triviális, mert általában meg szokás külön-
böztetni a hibáztatás különböző formáit: episztemikus hibáztatást (epistemic 
blame), képesség hibáztatás (skill blame) és esztétikai hibáztatást (aesthetic 
blame). Példák: episztemikusan hibáztatjuk azt, aki a bizonyítékok ellenére 
nem hiszi el, hogy a Föld nem lapos, képesség hibáztatásban részesítjük a focis-
tát, aki kedvenc csapatunk színeiben kihagyja a tizenegyest, és esztétikai hi-
báztatásban azt a karmestert, aki a darabtól teljesen idegen attitűdöt erőltet rá 
a zeneműre (a példákat részben Matheson – Milam 2021-ből kölcsönöztem).  

Nehéz lenne e kérdésre másképpen válaszolni, minthogy a morális hibáz-
tatás más elvárások (expectations) teljesületlenségére reagál, mint a többi 
hibáztatás. Mivel a moralitás esetében az elvárható és a kötelező egybeesik, 
ezért azt kell mondani, hogy morálisan akkor hibáztat valaki valaki mást, ha 
úgy értékeli, hogy az illető nem teljesített valamilyen morális kötelességet. 
Ezért valójában a morális felelősség mindazon elméletei, melyek a morális 
hibáztatáson keresztül definiálják a morális felelősséget, arra is definíciót 
kellene, hogy adjanak, mit értenek morális kötelességeken. 

E kérdésre háromféleképpen lehet válaszolni. Az egyik egy pusztán deskrip-
tív válasz. Eszerint a morális kötelességek ebben vagy abban a társadalomban 
ezek és ezek. E deskripív válasz a kultúrantropológusok könyveibe inkább 
valóak, mint egy olyan szövegbe, amely számadást próbál arról adni, hogy mi 
a morális felelősség vagy a morális kötelesség. Amikor a morális felelősségről 
beszél egy instrumentalista vagy egy gyakorlat-központú elmélet híve, akkor 
nyilvánvalóan arra próbál választ adni, hogy mikor kellene morálisan 
felelősnek tartanunk önmagunkat vagy másokat. Ebben a kontextusban csakis 
egy normatív és nem egy deskriptív válasz jöhet szóba. 

A második válasz egyszerűen arra mutat rá, hogy mely szabályok teljesí-
tését kellene mindenkinek morális kötelességként elfogadnia. Az utilitarista 
konzekvencialisták szerint azokat, amelyek maximalizálják a társadalom jó-
létét. A kontraktualista konstruktivisták szerint azokat a szabályokat, melye-
ket mindenki elfogadna valamilyen speciális, „eredeti” helyzetben. Az ilyen 
típusú válaszok már valóban normatívak, és megfelelően kapcsolódnak a mo-
rális felelősséget övező vitákhoz, de nem teljesek. Ugyanis ezekből önmagában 
nem derül ki, hogy miért éppen ezeknek a szabályoknak a betartását tekintjük 
morálisan kötelezőnek. 



 

 318 

A harmadik választípus – és csakis az ilyen választípusok találhatják 
teljesen fejét a szöget – azt részletezi, hogy mi a megkülönböztető jegye a mo-
rális kötelességeknek más kötelességekhez képest. Sok szempont szerint csopor-
tosíthatjuk az idetartozó elméleteket. Az egyik – például Immanuel Kant által 
különösen fontosnak tartott – szempont az, hogy az adott elmélet szerint a 
morális kötelességek rendelkeznek-e egy speciális feltétlenséggel. Egyes elmé-
letek szerint igen, a morális kötelességek és csakis azok rendelkeznek ezzel a 
speciális normatív jelleggel, mások szerint nem ez tünteti ki (ha egyáltalán 
bármi kitünteti) a morális kötelességeket.  

E speciális feltétlenség a következő: a cselekvőnek morális kötelességeket 
– hacsak nem írja őket felül egy még erősebb morális kötelesség – mindenkép-
pen be kell tartania függetlenül attól, hogy milyen tárgyakra irányulnak pre-
ferenciái, vágyai vagy bármilyen típusú motivációs állapotai. Hogy motivációs 
állapotaink tárgyai melyek, azok abban az értelemben mindig kontingensek, 
hogy az emberiség történetében mindenféle preferencia és annak hiánya is 
előfordult már. Olyan alapvető motivációink, mint az életbenmaradásra, élve-
zetre vagy a táplálkozásra irányuló motivációk is hiányoztak bizonyos ideig 
bizonyos emberekből, ami mutatja, hogy még ezek a roppant általánosnak 
látszó tárgyak sem szükségszerű tárgyai az emberi motivációknak. Ráadásul 
olyan motivációk is fennálltak bizonyos emberekben bizonyos ideig, ami a jó-
zan ész számára egészen hihetetlennek látszik: motiváció a fájdalom átélésére, 
a saját gyermekeinknek való károkozás és a sort még lehetne folytatni. Ezért 
az embermivolttal logikailag teljesen összeegyeztethetőnek tűnik bármilyen 
motivációs tárgy. Ennyiben minden egyes preferencia, vágy vagy bármilyen 
motivációs állapot esetlegesnek tűnik. A moralitás egyes elméletei szerint 
annak, hogy cselekvő felett a morális kötelességeknek legyen normatív erejük, 
nincs olyan feltétele, amely arra vonatkozna, hogy ilyen vagy olyan tárgyra kell 
irányulnia a cselekvő motivációnak. Azaz eme elméletek szerint a morális 
kötelességek feltétlen kötelességek, vagy – kifejezőbben megfogalmazva – 
feltétlen felszólítások. A legegyértelműbben Kant deontikus morálfelfogása 
fogalmazza meg a morális kötelességeknek ezt a vonását, s a moralitás kemény 
felfogásának hívom mindazokat az elméleteket, melyek ide tartoznak. Az el–
méletek másik csoportja szerint ahhoz, hogy normatív ereje legyen valamilyen  
morális kötelességnek, igenis arra van szükség, hogy cselekvő motivációinak 
irányultságához megfelelően illeszkedjen a morális kötelesség. Máskülönben 
a cselekvőnek nincs racionális oka követnie e kötelességeket. A morális egoiz-
mus mellett Bernard Williams „elméletellenes” megközelítése az, ami legvilá-
gosabban érvel a morális kötelességek ilyen felfogása mellett (Williams 1985, 
1993). Ezeket az elméletek a moralitás puha elméleteinek hívom. A moralitás 
kemény elméletei kizárják (egyébként ez majdnem logikailag szükségszerűen 



 

 319

van így), hogy a morális kötelességeket vagy indokokat más kötelességek vagy 
indokok felülírják, míg a moralitás puha elméletei túlnyomó többségükben 
megengedik ezt (olyannyira így van ez, hogy leginkább ezen jegy alapján 
tudjuk beazonosítani a puha elméleteket).  

Az instrumentalista és a gyakorlat-központú elméletek – azt állítom –, 
csakis a moralitás puha felfogásával harmonizálnak jól. Kezdjük a felelősség 
tisztán instrumentalista elméleteivel, amelyet első ránézésre inkább a mora-
litás kemény elméletével kellene összekötni. Hiszen ezek az elméletek – akár 
a konzekvencialista, akár a konstruktivista verziók – nem azt akarják mon-
dani, hogy vannak bizonyos általános szabályok, melyeket mindenkinek el 
kellene fogadnia (legalább egy bizonyos helyzetben), és definíció szerint ezeket 
a szabályokat nevezzük moralitásnak? Igen ám, de az, hogy valamit a cselekvés 
általános szabályának elfogadok, nem jelenti azt, hogy egyszersmind elfoga-
dom valamely egyedi cselekvésem szabályaként is. Az ügyes és nagy hatalom-
mal rendelkező politikus, aki teljes szívvel vallja, hogy országát kemény korrup-
cióellenes törvények alá kellene vetni, teljesen konzisztensen gondolhatja ez-
zel együtt, hogy bizonyos esetekben neki a korrupció eszközéhez kell nyúlnia 
hatalma megszilárdítása érdekében. Annál is inkább, mert ha ő magának az 
adott körülmények között nem kell félnie a lebukástól, viszont mindenki 
másnak igen, akkor kiváltképpen ésszerű a korrupciót elítélő szabályokat 
promótálnia és ebben az értelemben mint általános szabályokat elfogadnia 
(továbbá elfogadtatnia!), miközben ésszerű lehet számára olykor korrupt esz-
közökhöz nyúlnia. Talán még egyszerűbb példa az, hogy a sorozatgyilkosnak 
is érdemes elfogadnia azt az általános közmegegyezést, hogy ölni tilos, hiszen 
ha nem volna tilos a gyilkolás, sokkal nagyobb valószínűséggel vállna ő is gyil-
kosság áldozatául. Miközben – sajnos – mindezzel a racionális kalkuláció je-
gyében összefér az, hogy szörnyű tevékenységét kedvtelésből folytassa, amennyi-
ben nagy biztonsággal képes elkerülni a lebukást. 

Tehát más kérdés az, hogy valamilyen szabályt a cselekvések általános sza-
bályaként elfogadunk, és aközött, hogy saját egyedi cselekvésünket alávetjük-
e eme általános szabálynak. Azzal kapcsolatban viszont, hogy a morális 
kötelességek mindig felülírnak-e más típusú kötelességeket és szempontokat, 
nem az a releváns kérdés, hogy általános szabályként elfogadnánk-e, hanem 
az, hogy el kell-e fogadnunk egyedi cselekvésünk vezérlőelveként, s az első kér-
désre adott igenlő válaszból sehogyan sem következik semmi a második kérdésre 
adandó válaszra vonatkozóan. Mintahogy a második kérdésre adott válaszból 
sem következik semmi az elsőval kapcsolatban: abból még, hogy egy elvet 
valaki a saját cselekedeteinek vezérlőelveként elfogad (lopj mindig, amikor nagy 
valószínűséggel elkerülöd a lebukást), nem következik, hogy ésszerűen pro-
pagálhatná-e vagy elfogadhatná mindenkire vonatkozó általános szabályként. 



 

 320

Ha moralitás definíciószerűen azon általános szabályok összessége, 
melyek maximalizálják a társadalmi jólétet vagy amelyeket ésszerű elfogadni 
valamilyen speciális helyzetben, akkor – ha igazam van és az általános szabály-
ként való elfogadásból nem következik az egyedi cselekvésre való alkalmazás – 
valami nem morális indoka kell hogy legyen annak, hogy valaki egyedi cse-
lekvése elveként alkalmazza ezeket az általános elveket. Vagy azért alkalmazza 
őket, mert valamilyen okokból tetszik neki a végeredmény, amit – teszem azt – 
annak az elvnek az alkalmazása eredményezne, amely a társadalom jólétének 
maximalizálására irányul az adott szituációban, vagy tetszik neki a gondolat, 
hogy ő olyan ember, aki ezeket az elveket alkalmazza. Esetleg fél azoktól a 
retorzióktól, melyek akkor érnék, ha mások észreveszik, nem alkalmazza 
ezeket az általános elveket. Akárhogy is, mivel az általános szabályokként fel-
fogott moralitásban nincsen semmi, ami lerendezné azt a kérdést, hogy X.Y.-nak 
ekkor és ekkor ésszerű-e alkalmaznia az általános elvekként ésszerűen elfoga-
dott szabályokat, ezért – már amennyiben a moralitást általános szabályok 
összességeként fogjuk fel – X. Y. nem támaszkodhat morális indokokra, ami-
kor eldönti, hogy vajon az általános szabályokat megtegye egyedi cselekvése 
vezérlő elvéül, csak személyesekre. Végeredményben az alapján kell erre 
választ adnia, hogy milyen személyes, az általános morális elvektől különböző 
indokai vannak. Ha azonban a moralitás általános szabályainak egyedi alkal-
mazásról végső soron nem-morális szempontok kell hogy döntsenek, akkor a 
moralitás nincs abban a helyzetben, hogy egyedi esetekben mindig minden 
nem-morális szempontot fölülírjon.  

Az (utilitarista) konzekvencialisták és a konstruktivisták úgy próbálnak 
ezen felülemelkedni, hogy megpróbálják bizonyítani, hogy valamilyen elv mint 
általános szabály elfogadásából ésszerűen csakis annak egyedi alkalmazása 
következhet. Amellett érveltem, hogy e stratégia kudarcra van ítélve. Vagy 
pedig úgy próbálják a problémát megoldani, hogy abból indulnak ki, hogy 
valamilyen tárgyra szükségszerűen irányul mindenkinek valamely motivá-
ciója, és ebből következik, hogy mindenkinek alkalmaznia kellene az általános 
morális elveket (hogy nem így tesznek, az csak azért van, mert az emberek 
saját motivációikat sem gondolják át eléggé). Ez a feltevés azonban tökéletesen 
implauzibilis: vannak emberek, akikből teljesen hiányzik az a motiváció, hogy 
„jófejek” legyenek, és nem nagyon érdekli őket sem a társadalom hogyléte vagy 
az, hogy milyen szabályokban állapodnánk meg ebben vagy abban a helyzet-
ben (ami azt illeti, ezek a szempontok engem sem érdekelnek túlságosan, 
amikor cselekedeteim irányát megszabom). Az sem hihető, hogy olyan mun-
dán (és talán általánosan elterjedt) motivációk létezéséből következne vala-
hogyan ezen általános szabályok alkalmazása, mint a gyönyör keresése és a 
fájdalom kerülése, vagy az együttérzésből fakadó negatív értékelése mások 



 

 321

szenvedésének. Hajhászhatom a gyönyört, akarhatok örömet okozni valami-
lyen szinten másoknak, de ebből sehogyan sem következik, hogy ésszerű lenne 
számomra egy-egy helyzetben alkalmaznom egy olyan szabályt, ami a társada-
lom igazságossabbá válásához vezet vagy jólétét maximalizálja (ahelyett, hogy 
mondjuk saját, valamint barátaim és üzletfeleim jólétét maximalizáljam). 

Tehát az instrumentalista morál- és felelősségfelfogás ahhoz vezet, hogy 
nemigazán fér össze jól azzal a moralitáselmélettel, amely szerint a morális 
kötelességek mindent felülíró, feltétlen kötelességek összessége. Ha az instru-
mentalista morálfelfogást támogatjuk, a legkövetkezetesebb és ésszerűbb az, 
ha elfogadjuk: hogy a moralitás és a morális kötelességek rendelkeznek-e 
afelett normatív erővel, hogy alkalmaznunk kell-e őket egy-egy egyedi helyzet-
ben vagy sem, végső soron az azon múlik, hogy mit és mit nem preferálunk, 
mire vagyunk motiválva és mire nem. Azaz instrumentalistaként a moralitás 
puha felfogását érdemes magunkévá tennünk. Ez azonban ahhoz vezet, hogy 
végső soron az, hogy valakit morálisan felelősnek kell-e tekintsünk egy adott 
helyzetben vagy sem, tehát hogy – a korábbi felelősségdefiníció értelmében – 
kell-e hibáztatnunk valakit vagy sem, végső soron azon múlik, hogy mennyire 
érdekelnek minket a moralitást irányító alapelvek, mennyire érdekel bennün-
ket, hogy megszegik az általános morális szabályokat. Tehát végső soron szemé-
lyes preferenciáinkon múlik – nem az általános morális szabályokon –, hogy 
valakit hibáztathatónak kell-e tekintenünk-e vagy sem. Ez – szerintem – egy 
nem kívánt következmény. 

Értelemszerűen a gyakorlat-központú megközelítés is ugyanide kell hogy 
kilyukadjon. A gyakorlat-központú megközelítés lényege, hogy a hétöznapi 
morális gyakorlatot és perspektívát elkülöníti a többitől, majd azt állítja, hogy 
e perspektíva nem szorul igazolásra vagy igazolása valamilyen általános kon-
zekvencialista vagy konstruktivista gondolatmenetre kell hogy háruljon. Utób-
bi esetben nyilvánvalóan megörökli azt a problémát, hogy az egyedi alkalma-
zása az általános elvekként igazolt szabályoknak végső soron nem morális 
szempontokon, hanem személyes motivációk tárgyain kell múlnia. 

Ezen a ponton érdemes rátérnem Strawson eredeti – de később sokat 
kritizált és legtöbbek által elutasított – válaszához, amely szerint a hétköznapi 
morális perspektíva és a hozzá kapcsolódó felelősséggyakorlat semmilyen 
igazolásra nem szorul, mivel egyrészt képtelenek vagyunk elhagyni e morális 
gyakorlatot, másrészt a morális perspektívát csakis morális alapon lehetne 
kritizálni, de ez lehetetlen, mert a hétköznapi morális gyakorlaton kívül sem-
milyen moralitás nincs. Először is: abból, hogy valamitől nem tudunk teljesen 
elszakadni, nem következik, hogy nem szorul igazolásra. Nem tudunk attól el-
szakadni, hogy úgy lássuk a dolgokat, mintha az elménktől függetlenül rendel-
keznének különböző színekkel, de ettől még a szín tulajdonságához nagyban 



 

 322

megváltozhat az attitűdünk, ha azt hisszük, színek a megfigyelőtől függetlenül 
nem léteznek. Ez még nyilvánvalóbb a reaktív attitűdökkel kapcsolatban: még 
ha nem is tudunk tőlük megszabadulni, ha úgy hisszük, hogy károsak és/vagy 
megalapozatlanok, hozzáállásunk megváltoztatásával meg tudjuk változtatni 
hatásukat és szerepüket. Egyes kisközösségek például egészen más szereppel 
ruházzák fel mindennapi életükben a hibáztatás attitűdjét, mint a mi társadal-
munk (lásd Briggs 1970). Másodszor: a strawsoni védelem feltételezi, hogy a 
hétköznapi morális gyakorlaton túl nincs semmi, amit moralitásnak nevezhet-
nénk. Nos, ez nem igaz: létezik a moralitásnak egy teoretikusabb formája, amit 
törvényhozó morális perspektívának is nevezhetünk. Például akkor, amikor 
elgondolkodunk azon, hogy milyen szabályok lendítenék előre a társadalom 
összességének jólétét, vagy a társadalmi igazságosság ügyét. Megtehetjük, 
hogy a reaktív attitűdökre épülő moralitást ilyen utilitarista vagy deontikus 
alapon kritizáljuk. Éppen ezért gondolják sokan, hogy a rekatív attitűdö hasz-
nálata végső soron konzekvencialsita vagy konstruktivista igazolásra szorul. 

Így ha valaki ragaszkodik ahhoz, hogy a morálitás lényegi tulajdonsága 
minden más típusú kötelesség és szempont felülírása, jobban teszi, ha eluta-
sítja a felelősség instrumentalista és gyakorlat-központú elméleteit. Ám ekkor 
úgy tűnik, hogy nem marad más választása, mint a cselekvő-központú elméle-
tek, amely szerint a morális felelősséggel való rendelkezés egy, a morális gya-
korlattól független metafizikai tény. Ahogy említettem, e felfogáshoz legin-
kább a moralitás olyan koncepciója illeszkedik, amely szerint a morális köte-
lességek tőlünk független metafizikai tények. Ám e koncepció talán még 
élesebben veti fel a kérdést, hogy ha a morális kötelességek mintegy a fejünk 
felett lebegő szabályok, akkor miért kellene törődnünk velük, nem is beszélve 
arról a problémáról, hogy honnan tudhatjuk, mik ezek a szabályok. Azt állí-
tom, hogy a cselekvő-központú megközelítését a morális felelősségnek, vala-
mint a hozzá kapcsolódó realista képét a moralitásnak ahhoz hasonlóan kell 
kiegészíteni ahogyan Kant tette, bár attól némileg eltérően. Egy apriorisztikus, 
de fenomenológiai megközelítéssel. 

3. A KÖTELESSÉG-KÖZPONTÚ FELELŐSSÉGFELFOGÁS 

Az instrumentalista és a gyakorlat-központú felelősségelméletek problé-
mája az, hogy végső soron az egyén motivációinak tárgyától vált függővé, 
mennyiben kell alkalmaznia az általános szabályként elfogadott morális szabá-
lyokat, ami  nem más, mint a moralitás feltétlen normatív erejének tagadása. 
Ez azért van így, mert a moralitást azonosítják valami olyasmivel, amivel kap-
csolatban meg lehet kérdezni, hogy miért is kellene alkalmazni őket a konkrét 
esetben. Ám mi az, amivel kapcsolatban értelmesen nem lehet megkérdezni, 



 

 323

hogy kell-e alkalmaznom vagy sem? Valami olyasmi, aminek lényege az, hogy 
feltétlenül kell alkalmaznom cselekvésem elveként, függetlenül attól, hogy mi-
lyen tárgyakra irányulnak motivációim. Ahelyett, hogy megprübálnánk tarta-
lommal feltölteni, hogy miféle dolgok (szabályok vagy kötelességek) azok, 
amelyekre ez igaz, maradjunk meg a fogalom üres, pusztán formai változatá-
nál. Akármi is a tartalma ennek a morális kötelességnek, az igaz rá, hogy 
mindenképpen alkalmaznom kell az adott helyzetben, s nem tudom valamiért 
racionálisan megkérdezni, hogy miért kell így tennem. Nevezzük az ilyen 
morális kötelességet feltétlen felszólításnak. Ez egy a priori fogalom abban az 
értelemben, hogy a fogalom aligha vezethető vissza azokra az ismereteinkre, 
melyeket a külvilágra vonatkozó érzékelés biztosít számunkra. 

Abban az értelemben is a priori a morális kötelességnek mint feltétlen fel-
szólításnak a fogalma, hogy használatának jogosultságát is teljességgel a priori 
bizonyíthatjuk. A bizonyítás a következő: vagy van legalább egy olyan kötele-
zettségem, ami egy feltétlen felszólítás is egyben, vagy nem. Ha nincs és én 
mégis hiszek benne, akkor nem lehet a motivációimtól független kötelességem 
elvetni ezt a hitet. Ezért csak akkor lehet bármilyen normatív ereje annak a 
követelésnek, hogy a bizonyítékok miatt vagy valami más okból vessem el azt 
a hitemet, amely szerint van legalább egy feltétlen kötelezettségem, ha motivá-
ciómat akkor tudnám inkább kielégíteni, ha elvetném a feltétlen kötelezett-
ségekbe vetett hitemet. Ám ha nagyon szeretnék hinni abban, hogy legalább 
egyetlen feltétlen felszólítás címzettje vagyok, akkor ez a helyzet nem áll fenn, 
és nyugodtan hihetek benne, hogy feltétlen felszólítás címzettje vagyok. Csak 
akkor lehetséges az, hogy motivációmtól függetlenül, mondjuk a bizonyítékok-
ra figyelve el kellene vetnem-e hitemet, ha legalább egyetlen feltétlen felszólí-
tásnak a címzettje lennék. Ám ezt belátva nyugodtan ragaszkodhatom a fel-
tétlen felszólításokba vetett hitemhez, mivel vagy igaz ez a vélekedés, és ekkor 
e vélekedés fő célját elérte, vagy nincs elég erős okom elvetni ezt a vélekedést 
(ezt a fajta érvelést hosszabban kifejtem, szerzőtársammal Paár Tamással, két 
tanulmányban is: Bernáth – Paár 2017, megjelenés alatt). 

Ha a morális kötelezettségeket mint feltétlen felszólításokat interpretáljuk, 
azonnal megkapjuk a morális felelősségnek egy további a priori fogalmát. 
Eszerint akkor vagyunk morálisan felelősek X-ért, ha elvben feltétlen felszó-
lítások címzettjei lehettünk arra vonatkozóan, hogy végrehajtsuk X-et. Ám ha 
a morális felelősséget definíció szerint a feltétlen felszólításokként értett mo-
rális kötelességekkel való rendelkezés alanyi feltételeként értjük, akkor amennyi-
ben a feltétlen felszólítások létezésébe vetett hit fenntartására ismeretelméleti 
jogom van, akkor a morális felelősség létezésébe vetett hit fenntartására is 
ismeretelméleti megalapozottságú jogom van.  



 

 324

A morális felelősségnek ez egy kötelesség-központú, a priori fogalma, ami 
megőrzi azt a meggyőződésünket, hogy a moralitásnak valami olyasminek kell 
lennie, ami minden egyéb szempontot felülír, és aminek szavát mindenképpen 
követnünk kell függetlenül attól, hogy mire irányulnak motivációink. Ezen a 
priori koncepcióval szemben a legfontosabb ellenvetés az, hogy a fogalom ellent-
mondásos vagy teoretikusan túlságosan üres és semmilyen értékes következ-
tetéshez nem juthatunk a segítségével (tehát például semmi érdekeset nem 
tudhatunk meg arról, hogy mik lennének a feltétlen felszólítottság feltételei). 

Mindkét ellenvetésre fenomenológiai választ adnék. Az ellentmondásos-
ságra a következő alapelv segítségével válaszolnék: az ami megjelenik szá-
munkra fenomenológiailag az lehet ugyan illozórikus, de semmiképpen sem 
hordozhat magában ellentmondást. Onnan is tudhatjuk, hogy egy olyan külső 
megjelenésű lény, mint egy sárkány, logikailag lehetséges, hogy álmunkban 
megjelenhet egy ilyen lény sajátos fenomenológiai karakterisztikáival. Hason-
lóképpen, onnan is tudhatjuk, hogy nem logikai ellentmondás az, hogy a 
tárgyak maguk, a megfigyelőktől függetlenül magukon hordozzák a színeket, 
hogy fenomenológiailag ilyennek látjuk a tárgyakat. 

A lelkiismeretben pedig a morális kötelességek mint feltétlen felszólítások 
jelennek meg. Ha a lelkiismeret megszólal, akkor mindig úgy állítja be vala-
melyik cselekvést, mint amit feltétlenül kötelező megtenni vagy nem megtenni 
tekintet nélkül arra, hogy az egyén mit szeretne, azaz mi motivációinak tárgya. 
Mindezt azonban úgy, hogy a lelkiismeret szava azt érezteti a cselekvővel, hogy 
az ő „lelkének üdve” múlik azon, hogy végrehajtja-e a cselekvést,  és így nagyon 
is az ő érdeke. Függetlenül attól, hogy a lelkiismeret felszólítását hogyan le-
hetne konceptualizálni, a fontos az, hogy úgy látszik, nem fogalmi ellentmon-
dás az, hogy egy cselekvés ne legyen olyasmi, aminek végrehajtására saját mo-
tivációink irányulnak, miközben legbelsőbb érdekünk legyen a végrehajtása.  

A lelkiismeret fenomenológiájának ez a látszólag paradox vonása arra utal, 
hogy nemcsak nem ellentmondásos, de nem is üres a felelősségelmélet kidol-
gozása szempontjából a feltétlen felszólítás fogalma. Hiszen ha a morális fele-
lősség fogalmán keresztül határozzuk meg a morális felelősség fogalmát, akkor 
az arra a kérdésre adott válasz, hogy hogyan irányulhat egy cselekvés olyas-
mire, ami nem motivációink tárgya, miközben sorsfordító érdekünk annak 
végrehajtása, egyben megvilágítja a morális felelősség metafizikai feltételeit is. 
Akárhogyan is lehetséges ez, csak akkor lehetséges morális felelősség, ha e 
lehetőség nemcsak lehetőség, de ténylegesen meg is valósítja a szóban forgó 
cselekvő metafizikai struktúrája. 

Anélkül, hogy belemennék a lelkiismeret fenomenológiai elemzésébe, annyit 
talán megelőlegezhetek, hogy egy ilyen elemzés alighanem oda lyukad ki, hogy 
a feltétlen felszólítottság egyik feltétele az, hogy egynél több cselekvés legyen 



 

 325

egyformán valóságosan nyitott a cselekvő számára (legalább egy cselekvés 
végrehajtása vagy az attól való tartózkodás). Hiszen a lelkiismeret szava, amikor 
megszólal, úgy mutatja fel az egyik cselekedetet, mint amit meg kell tennünk 
és képesek is vagyunk megtenni annak ellenére, hogy motivációink inkább egy 
másik cselekvés megtételére igyekeznek rávenni minket, egy olyan cselekvés 
végrehajtására, amit szintén képesek vagyunk megtenni. Ám ha ez így van, és 
ha a morális felelősséget a feltétlen felszólítottság elvi lehetőségén keresztül 
határozzuk meg, akkor mindez azt jelenti, hogy csak akkor lehetünk morálisan 
felelősek, ha olyan lények vagyunk, akik számára olykor legalább két cselekvés 
ugyanolyan módon nyitott metafizikailag. Azaz a morális felelősség a priori, 
kötelesség-alapú fogalma ekkor összeegyeztethetetlen a determinizmussal. 
Ugyanakkor ez nem teszi elkerülhetetlenné, hogy azt mondjuk, a morális 
felelősségbe vetett hit fenntartásának nincs semmi alapja, tekintve, hogy nem 
zárhatjuk ki teljes bizonyossággal, hogy a determinizmus hamis. Egyfelől azért 
nem, mert a lelkiismeret fenomenológiája – valamilyen módon és mértékben 
– igazolja a feltétlen felszólításba vetett hitet, másfelől pedig – ahogy emellett 
már érveltem – a feltétlen morális kötelességbe, és az annak feltételeként 
értett morális felelősségbe vetett hit fenntartására mindenki a priori jogosult. 

 

BIBLIOGRÁFIA 

Bernáth László – Paár Tamás (megjelenés alatt): Responsibility First: How to 
Resist Agnosticism about Moral Responsibility. Dialectica. 

Bernáth László – Paár Tamás (2017): Szabad-e hinni az erkölcsi 
felelősségben? Magyar Filozófiai Szemle, 61. (3), 9-30. 

Björnsson, Gunnar – Karl Persson (2012): The explanatory component of 
moral responsibility. Noûs 46. (2), 326-354. 

Dennett, Daniel (1984): Elbow Room: The Varieties of Free Will Worth 
Wanting. Cambridge MA, MIT Press.  

Dworkin, Richard (2011): Justice for Hedgehogs. Cambridge MA, Belknap 
Press of Harvard University Press. 

Fischer, John Martin – Ravizza, Mark (1998): Responsibility and Control: An 
Essay on Moral Responsibility. Cambridge, Cambridge University Press. 

Forrai, Gábor (2021): A felelősségtulajdonítás haszna, avagy miért téves a 
revizionista érv. Magyar Filozófiai Szemle, 65. (1), 5-25 

Frankena, William Klaas (1963): Ethics. New Jersey, Prentice-Hall INC. 
Frankfurt, Harry G. (1971/2013). Az akarat szabadsága és a személy 



 

 326

fogalma. In. Réz Anna (Szerk.): Vétkek és választások. A felelősség 
elméletei. Budapest, Gondolat, 23-39.  

Dennett, Daniel (1984). Elbow Room: The Varieties of Free Will Worth 
Wanting. Cambridge MA, MIT Press.  

Huoranszki, Ferenc (2011): Freedom of the Will: A Conditional Analysis. New 
York, Routledge.  

Kane, Robert (1996): The significance of free will. New York, Oxford 
University Press.  

Lenman, James (2006): Compatibilism and Contractualism: The Possibility 
of Moral Responsibility. Ethics, 117. 7-31. 

Matheson, Benjamin – Per-Erik Milam (2021): The case against non-moral 
blame. In. Mark Timmons (Szerk.): Oxford Studies in Normative Ethics, 
volume 11. Oxford, Oxford University Press, 199-222. 

Moore, G. E. (1912): Ethics. New York: Henry Holt. 

Pereboom, Derk (1995/2013): Determinizmus al dente. In. Réz Anna (Szerk.): 
Vétkek és választások. A felelősség elméletei. Budapest, Gondolat, 80-115. 

Réz Anna (2013): Control, Blame, Fairness. (Doktori disszertáció). Budapest, 
Central Europian University. 

Réz Anna (kézirat): The Fairness of Holding Responsible: A Victim-Centered 
Approach. 

Scanlon, Thomas M. (1998): What We Owe to Each Other. Cambridge, 
Harvard University Press. 

Schlick, Moritz (1939): When is a Man Responsible? In. Moritz Schlick: 
Problems of Ethics. New York, Prentice-Hall INC. 

Sehon, Scott (2013): Epistemic Issues in the Free Will Debate: Can We Know 
When We Are Free? Philosophical Studies, 166. (2), 363-380. 

Smart, J. J. C. (1961): Free-Will, Praise and Blame. Mind, 70, 291-306.  

Sneddon, A. (2005): Moral Responsibility: The Difference of Strawson, and 
the Difference It Should Make. Ethical Theory and Moral Practice, 8. 
239-264.  

Strawson, Galen (1994/2013): A hiányzó alap érve. In. Réz Anna (Szerk.): 
Vétkek és választások. A felelősség elméletei. Budapest, Gondolat, 116-136. 



 

 327 

Strawson, Peter (1968/2013): Szabadság és neheztelés. In. Réz Anna (Szerk.): 
Vétkek és választások. A felelősség elméletei. Budapest, Gondolat, 239-264. 

Szigeti A. (kézirat): On the Relationship of Practical and Theoretical Reason 
in Strawsonianism. 

van Inwagen, Peter (1983): An essay on free will. Oxford, Clarendon Press. 

Vargas, Manuel (2022): Instrumentalist theories of moral responsibility. In. 
Dana Kay Nelkin – Derk Pereboom (Szerk.): The Oxford Handbook of 
Moral Responsibility, 1. Oxford, Oxford University Press, 3-26. 

Vargas, Manuel (2013): Building better beings: A theory of moral 
responsibility. Oxford, Oxford University Press. 

Vargas, Manuel (2004): Responsibility and the aims of theory: Strawson and 
revisionism. Pacific Philosophical Quarterly, 85. (2), 218-241. 

Wallace, R. J. (1994): Responsibility and the Moral Sentiments. Cambridge 
MA, Harvard University Press. 

Williams, Bernard (1993): Shame and Necessity. Berkeley, University of 
California Press. 

Williams, Bernard (1985): Ethics and the Limits of Philosophy, London, Fontana. 

 



 

 328

 

A NYÍLT ÉS REJTETT CURRICULUM HATÁSAI AZ 
ORVOSKÉPZÉSRE  

 TARI GERGELY – OBÁL ANNABELLA 

HIVATÁSETIKAI RENDSZERVÁLTÁS:  
ÁTMENET A TRADICIONÁLIS ORVOSI ETIKÁBÓL A BIOETIKÁBA 

z orvosi hivatás etikai dimenziója legalább olyan jelentős átalakuláson 
ment keresztül az elmúlt 50 évben, mint a medicina technológiai hát-
tere. Az új és ígéretes diagnosztikai és terápiás eszközök alapjaiban 

véve rengették meg a professzió és a professzióra nevelés morális sarokköveit. 
A szakmaetikai kérdések gyarapodása, a hivatás alapértékeinek és princípiu-
mainak transzformációja az egészségügyi dolgozókat és az őket képző szak-
embereket a mai napig kihívások elé állítják. Elegendő csak számba vennünk 
a klinikai rutinból önkényesen kiragadott kérdéseket, melyekkel a dolgozók 
szakirányuktól függetlenül nap mint nap szembesülnek. Melyek a korlátozot-
tan hozzáférhető beavatkozások kapcsán kialakult várólisták felállításának 
etikailag elfogadható szempontjai? Milyen esetekben és kinek a joga kezdemé-
nyezni egy még aktív életvégi ellátásban részesülő páciens komfortcsillapítás-
ra koncentrált, kezeléskorlátozó döntéseit? Elmondjuk-e a rossz prognózisú 
betegnek a betegség lefolyásának részleteit, ha ezen információ adott esetben 
ronthatja annak mentális stabilitását? Mit tegyünk akkor, ha az előző példá-
ban szereplő „kényes” információ elhallgatását a beteg legközelebbi hozzátar-
tozója kéri, aki ellátóinál sokkal mélyebben ismeri eme ’képzelt beteget’? 

A példákban szereplő kérdések megválaszolására két egymásnak gyöke-
resen ellentmondó narratíva kínálkozik, ezek közül azonban csak egy van össz-
hangban a hivatásetika hazai és nemzetközi axiomatikus szabályaival. A 
tradicionális orvosi etikai megközelítés szerint az egészségügyi dolgozók és az 
ellátottak közötti viszony normatív alapjait az ártalomcsökkentés („primum 
non nocere”) és a jótékonyság parancsai tették meg. E két, már a Hippokra-
tészi esküben is felsejlő erkölcsi norma betartása kivételektől függetlenül kívá-
natos volt, azaz a hivatásetikai paradigmák univerzalisztikus módon, jól az-
onosítható deontológiai keretbe ágyazottan orientálták a 20. század előtti 
orvosokat. Nem véletlen, hogy az első írásos szakmaetikai kódexként számon 
tartott szövegben Hippokratész expressis verbis tiltotta a sebészeti interven-
ciókat, valamint az eutanázia és abortusz gyakorlatát is, hiszen ezek nyílt 
károkozásnak számítottak.  

A



 

 329

Az orvosi deontológiában fordulatot a Thomas L. Beauchamp és James F. 
Childress által kidolgozott bioetikai szemléletmód hozott, amely azon túl, hogy 
az etikai alapelvek tartalmi átalakulását kezdeményezte, áttételesen egy inten-
zíven fejlődő, multidiszciplináris tudományt is létrehozott, amely jótékony 
inklúziójával szakmai párbeszédet gerjesztett az egészségügyi dolgozók és a 
társszakmák képviselői (filozófia, teológia, pszichológia, szociológia, jogtudo-
mány, ápolástudomány, stb.) között.1 A szerzőpáros hatását nehéz lenne túl-
értékelni, hiszen Beauchamp és Childress metodológiai értelemben véve is 
rendszerváltozást hoztak; az általuk leírt princípiumok a klasszikus értelem-
ben vett deontológiával és az utilitarianizmussal egyaránt opponáló William 
David Ross prima facie kötelességetikájával rokoníthatók.2 A szerzők tehát 
univerzalisztikus érvényű, abszolút igazságok helyett folyamatosan szem előtt 
tartandó, de egymással potenciálisan konfliktusba kerülő erkölcsi normákat 
deklaráltak. A négy bioetikai alapelv egyszerre értelmezendő elméletként és 
alkalmazott etikai praxisként. Utóbbi megközelítésben ez a morális quadriga 
erkölcsi mérlegelési eszközként funkcionál, ezáltal az egészségügyi dolgozók-
tól intellektuális és emocionális értelemben véve is nagyobb tudatosságot kö-
vetel, mint a korábbi abszolutisztikus szabályok követése. A bioetikai paradig-
mák érájában szocializálódó egészségügyi dolgozók megfelelő mélységű er-
kölcsi érzékenyítése elengedhetetlen, tudniillik az etikai minőségű dilemmák 
feloldására nincs olyan sematikus modell, ami minden helyzetre adekvát vá-
laszt adhatna. A graduális és posztgraduális orvosi etika oktatás hatékony-
ságának monitorozása, és szükség esetén annak finomhangolása megítélésünk 
szerint napjainkban egy különösen fontos felsőoktatási feladatnak számít. 

Bár a Childress és Beauchamp által kidolgozott alapelvek (jótékonyság, ne 
árts, disztributív igazságosság, autonómia tisztelete) egyenértékűek, a modern 
egészségügyi rendszerek cementjét mégis a beteg önrendelkezési szabadsága 
adja. Az angolszász hagyományoknak megfelelően az orvosoktól elvárt de jure 
és de facto felelősség szervezőelve az autonómiára épülő tájékozott beleegye-
zés (informed consent) doktrínája. A fogalom azt a magyar egészségügyi tör-
vény által is rögzített kötelességet írja le, mely szerint egy cselekvőképes 
betegnek bármely diagnosztikus, vagy terápiás célú beavatkozás előtt joga van 
érthető nyelvezetű és objektív orvosi tájékoztatást kapni, majd ezt mérlegelve 
hozzájárulását adhatja vagy megtagadhatja a szóban forgó intervenciót.  

Az eddig felvázolt rövid etikatörténeti kitekintés komoly elméleti és 
gyakorlati jelentőséggel bír az orvos kötelességeire és felelősségére nézve, 
hiszen az 1970-es évek bioetikai paradigmaváltása óta nemzetközi és hazai 

 
1 Kovács J.: A modern orvosi etika alapjai. Bevezetés a bioetikába. Medicina, Budapest, 

2006. 15. 
2 Ibid. 107.  



 

 330 

szinten is az őszinte és kétirányú kommunikációra építő, partneri kapcsolat 
vált az etikailag és jogilag normalizált praxissá. Az orvosi hivatás szállóigéje-
ként elhíresült „salus aegroti lex esto” normája természetesen ma is érvényes, 
ám a beteg érdekének jelentéstartománya Hippokratész megközelítésében 
szigorúan csak orvosi értelmű volt, azaz az egészségnek, a kiesett funkcióknak 
a helyreállítására korlátozódott.  

A 20. század második felétől az egészségügyi dolgozók erkölcsi felelőssége 
elsődlegesen az egyénre szabott betegtájékoztatásra szorítkozik. A beteg orvosi 
érdekeinek helyét egy bonyolult mátrix vette át, amelyben a korábbiak mellett 
egyenrangú helyet kapnak az ellátottak ún. személyes érdekei is, melyek bizo-
nyos esetekben az orvos által javasolt kezelések elutasítását vonhatják maguk 
után. Ennek megfelelően az orvosnak empátiával, megértő türelemmel kell 
viszonyulnia az olyan kezeléselutasító döntésekhez, melyek a beteg állapot-
romlását okozzák, netán felgyorsítják a személy haldoklási folyamatát. Az 
információáramlást akadályozó, hierarchizáló, a beteg személyes érdekeit 
alulreprezentáló orvosi gyakorlatot az összes orvosszakmai etikai kollégium 
elavult és káros gyakorlatnak tartja, ami bizonyos esetekben (pl. intrapartum 
szülészeti ellátás) betegbiztonsági kockázatot is jelenthet.3 Mindent összevet-
ve elmondható, hogy az utóbbi évtizedekben az orvosi felelősség tárgykörének 
esszenciális elemévé vált a közös döntéshozatal (shared decision making), 
avagy az ellátott aktív bevonása az őt érintő kezelési döntésekbe.    

A következőkben megkíséreljük összefoglalni, hogy az orvosképzésben 
milyen státusza, és milyen fejlődési lehetőségei vannak a partneri orvos-beteg 
kapcsolat etikai dimenzióit feltáró oktatásnak, melyet az orvostanhallgatók 
professzióra nevelésének megkerülhetetlen elemének tartunk. Határozottan 
amellett érvelünk, hogy a képzés tartalmi és metodológiai finomhangolásra 
szorul, melynek részeként a társszakmák (orvosi pszichológia, orvosi szocio-
lógia) kutatási eredményeire építő reformokra van szükség.   

A NYÍLT ÉS REJTETT CURRICULUM KÖZÖTTI FESZÜLTSÉG 

HIVATÁSETIKAI VONATKOZÁSAI 

Fordítsuk figyelmünket az orvosképzésben tevékenykedő kollégák néző-
pontja felé, akiknek amellett, hogy az ápolás- és orvostanhallgatók rendsze-
resen nekiszegezik a fenti dilemmákat, további szakmai viszontagságokkal is 
együtt kell élniük. A tömeges orvosképzés sok esetben ugyanis nem teszi le-
hetővé, hogy a hallgatók egy szakmai felkészültségét, pszichológiai és erkölcsi 

 
3  WHO: WHO Recommendations: Intrapartum Care for a Positive Childbirth 

Experience. Geneva, World Health Organization, 2018.  



 

 331 

minőségét tekintve is ideálisnak mondható szerepmodelltől sajátítsák el a 
hivatás kognitív és magatartásbéli elemeit. Pályaszocializációjuknak, erkölcsi 
nevelésüknek legalább két egymással folytonosan kölcsönhatásban lévő, kom-
petitívnek is mondható szintjét ismerjük. Nagyjából ötven évvel ezelőtt írták 
le először a tantermi és a klinikai értékhierarchia közötti feszültséget, amely 
az orvosok és medikusok, valamint az orvosképzésben részt vevő kollégák szá-
mára egyaránt kognitív disszonanciát okoz. E fogalom megalkotója, a szociál-
pszichológus Leon Festinger mutatott rá elsőként arra a komplex helyzetre, 
amikor az egymásnak ellentmondó, összesúrlódó kognícióink (ismeretek, 
hiedelmek, stb.) szorongást idéznek elő, amelyet különféle módon próbálunk 
mérsékelni.4 Tapasztalataink szerint hallgatóink jelentős része kisebb-nagyobb 
mértékben szembesül a diszharmóniával, amely a morális felelősség tárgy-
körének tanteremi körülmények között deklarált (nyílt curriculum) és a klini-
kumban megfigyelhető gyakorlatai között áll. A szinkronizációs hibából 
fakadó feszültség mérséklése oktatói kötelességünk. 

Elsőként vizsgáljuk meg a hallgatók perspektívájából, hogy mi generálja és 
milyen következményekkel jár az erkölcsi felelősségre nézve a rejtett curri-
culum-nak nevezett jelenségből eredő ellentmondásosság. Ez az igen sokréte-
gű fogalom a képzésben hivatalosan számonkért, kodifikált szakmaietikai nor-
mák és az egészségügyi dolgozók magatartásából átsejlő morális különbségek 
hallgatókra gyakorolt torzító hatásait írja körül. A képzés során jelen vannak 
a hivatásetika nyíltan képviselt humanisztikus értékei: az élet feltétlen tiszte-
lete, az egészség alapértéke, az életminőség megőrzése, az emberi méltóság 
eszménye, a beteg autonómiájának elfogadása, altruizmus, stb. A magatartás-
tudományi alapismeretek, köztük a hivatás sajátos erkölcsi kérdéseit tantermi 
keretek közvetítő orvosi etikai kurzusok paradigmái transzparensen megjelen-
nek az intézmények képzési és kimeneti követelményei (KKK) között is. A 
18/2016 (VIII. 5.) EMMI rendelet értelmében a felsőoktatási képzésekkel 
megszerezhető speciális szakmai kompetenciákat átláthatóan, három fő kate-
gória szerint osztályozva kell megadni. Eszerint az orvosi egyetem elvégzésével 
az orvos tudása, képességei, attitűdje, valamint autonómiája és felelőssége is 
mindenki számára hozzáférhető, azaz létezik a leendő orvos szaktudását kodi-
fikáló gyűjtemény, amely egyértelműsíti, hogy mit várhatunk el egy általános 
orvosi diplomával rendelkező szakembertől. A Pécsi Tudományegyetem Álta-
lános Orvostudományi Karának KKK-ja több ízben kitér az orvos erkölcsi 
felelősségére. „Ismeri az orvosi tevékenység legfontosabb etikai vonatkozásait 
és jogi szakkérdéseit, […] [k]épes a tájékoztatásra és tanácsadásra, a beteg pszi-
chés támogatására, […] [é]rzelmi intelligenciával, empátiával és hatékonyan 

 
4 Thorne B. M és Henley T. B. (Szerk. Fehér I.): A pszichológia története. Kapcsolatok 

és összefüggések. Glória, Budapest, 2000. 579. 



 

 332 

kommunikál, […] [e]tikusan és jogszerűen jár el orvosi helyzetekben, a 
személyes és orvosi adatokat bizalmasan, titoktartással kezeli.”5  Az orvosi 
pályaszocializációról szóló nemzetközi szakirodalom írott és íratlan szabályai-
val messzemenőkig megegyező iránymutatás mellett azonban számolnunk 
kell a fent szereplő univerzalisztikus értékeket gyengítő, olykor teljességgel fel-
számoló folyamattal is, amelyet az angolszász szakirodalom az erények legyő-
zéseként (vanquishing of virtue) címkéz.6 Kultúrától, nyelvterülettől, gazda-
sági mutatóktól függetlenül felütötte a fejét az orvosképzésben megszilárdulni 
látszó, az erkölcsi normákkal és etikai princípiumokkal összefüggő dichotó-
mia, melynek két pólusa tartalmát és erősségét tekintve is egészen eltérő 
üzeneteket közvetít a medikusok részére.  

A Szegedi Tudományegyetem Szent-Györgyi Albert Orvostudományi Karán 
(SZAOK) a 12 félév alatt a hallgatóknak 360 kreditet kell összegyűjteniük az 
orvosi diploma megszerzéséhez.7 A hat éves képzésben ugyanakkor kizárólag 
egyetlen kötelező orvosi etika kurzus szerepel, amelynek előadás és gyakorlat 
párján 27 kontakt órából gazdálkodva kell feltárjuk számukra az orvosi hivatás 
inherens erkölcsi természetét. Bár az alapozó és előkészítő klinikai ismeretekre 
(preklinikum) épülő, és a képzés klinikai szakaszában megszerezhető kreditek 
kiegyensúlyozott arányban állnak egymással, hallgatóink azonban gyakran ki-
fejezik az orvosi etikai témákat bemutató, érzékenyítő képzések tárgyfejleszté-
sére vonatkozó igényüket. Ezzel összefüggésben érdemesnek tartom a Harvardon 
végzett híres sebész és best-seller publicistának, Atul Gawande-nak sorait idézni:  

„Sok mindenről tanultam az orvosi egyetemen, de a halandóságról nem. 
Az első évben kaptam ugyan egy összeaszott holttestet, hogy boncoljam fel, ezzel 
azonban csupán az ember anatómiáját oktatták. A tankönyveinkben szinte 
semmi sem volt az öregedésről, az élet mulandóságáról vagy a haldoklásról. 
Az, hogy miként éli meg az ember életének végét, miként hat mindez a kör-
nyezetére, mintha nem is számított volna. Szerintünk és tanáraink szerint az 
orvosképzés célja annak megtanítása volt, hogyan mentsük meg mások életét, 
nem pedig azé, hogy hogyan lássuk (kiemelés tőlem) annak elvesztését.”8 

 
5 PTE: Képzési és kimeneti követelmények – Általános orvos osztatlan szak. 2-3. o. 

Letöltés ideje: 2022. 11. 03. https://aok.pte.hu/docs/th/file/2018-2019/KKK_ 
HUN_AOSZ_2016KKK.pdf 

6 Coulehan J. és Williams P. C.: Vanquishing virtue: the impact of medical education. 
Academic Medicine. 76(6), 2001. 598-605.  

7 A  kötelező magatartástudományi és ennek szerves részét képező hivatásetikai tantár-
gyak (orvosi etika, orvosi antropológia, orvosi pszichológia, orvos-beteg kommu-
nikáció) mindössze 14 kreditet tesznek ki, amely a képzés egészének 3%-a (!).  

8 Gawande, A.: Mert egyszer meghalunk. Az orvostudomány, és ami a végén számít. 
Tericum, Budapest, 2015. 9.  



 

 333

Az ápolás-és orvosképzésben résztvevő oktatókként első személyű tapasz-
talatunk van a hallgatók etikai és pszichológiai érzékenyítésében és ismerjük 
azt a kihívást is, amelyre Gawande rámutat. Ugyan a kurrikulumban termé-
szetesen helye van thanatológiai megfontolásoknak, és tantárgyunk kaleidosz-
kópszerűen integrálja a haldokló beteg gondozásában résztvevő társszakmák 
szociológiai, etikai és pszichológiai perspektíváit is, ám a szerző által feltárt 
„igazsághoz” nem férhet kétség: a leendő orvosgenerációk erkölcsi érzékenyí-
tésének dedikált idő-és kreditarány messze elmarad a szükséges mennyi-
ségtől, az sok esetben nem tudja ellensúlyozni a klinikai képet uraló paterna-
lisztikus sajátosságokat. Sally C. Mahood, kanadai családorvos összefoglalása 
pontos képet fest a rejtett curriculum hatásmechanizmusáról:  

„Ahogy a hallgatók a graduális képzésből továbbhaladnak a posztgraduális 
orvosi képzésbe, nem minden változás pozitív. A hallgatók nyitottsága zárkó-
zottságba fordul; intellektuális kíváncsiságuk a tényekre fókuszálódik; em-
pátiából érzelmi eltávolodás; idealizmusból cinizmus; és az udvariasságból és 
törődésből gyakorta arrogancia és ingerlékenység lesz.”9  

Mi is hát az oktatói felelősségünk abban a rendszerben, melyben számol-
nunk kell a klinikai gyakorlatot uraló szokásjog, az etikailag megkérdőjelez-
hető magatartásmintázatok hallgatóinkat eltévelyítő hatásával? A mai napig 
érvényes az orvosi humaniórák oktatásában nagy tapasztalattal rendelkező 
Bánfalvi Attila intelme, amit a rejtett curriculum sajátosságairól az ezredfor-
duló elején publikált, tudniillik hogy „a képzéssel foglalkozóknak kevésbé arra 
kell koncentrálni, hogy mit tanítanak az orvosi fakultáson, sokkal inkább arra, 
hogy mit tanulnak meg (kiemelés tőlem) a hallgatók.”10 

AZ OKTATÓK ERKÖLCSI FELELŐSSÉGE: A REJTETT CURRICULUM 

HATÁSAINAK MEGÉRTÉSE ÉS MÉRSÉKLÉSE 

 A nyílt és rejtett curriculum között feszülő diszkrepancia mérséklésére 
számos lehetőség kínálkozik. Meglátásom szerint az egyik legfontosabb eszköz 
nem más, mint amit Daniel Sokol is hangsúlyoz a British Medical Journal-ben 
megjelent When is the best time to teach medical ethics? című véleménycikké-
ben. A szerzővel egyetértésben én is úgy gondolom, az orvosképzésben részt-
vevők felelőssége, hogy hallgatóik már az egyetem kezdetén megértsék, hogy 
az általuk választott hivatásnak elengedhetetlen része egy értő és kritikus 
morális nézőpont kiművelése. A probléma elsődlegesen az etikai vonatkozású 

 
9 Mahood S. C.: Medical education: Beware the hidden curriculum. Canadian Family 

Physician. 57(9), 2011. 983-985.  
10 Bánfalvi A.: Az orvostanhallgató fehér köpenye és a rejtett curriculum. LAM. 13(1), 

2003. 74. 



 

 334

tantárgyak időzítésével van, hiszen a legtöbb képzési intézményben az első két 
évbe, de mindenképp a preklinikai modulba sűrűsödnek a hivatásetikai kurzu-
sok, amikor elhanyagolható a medikusok klinikai jelenléte.11  

Mindezt felismerve a Szent-Györgyi Albert Orvostudományi Kar Magatartás-
tudományi Intézetében mi is kezdeményeztük az orvosi etika tantárgy kurri-
kulum-reformját. 2020-ig bezárólag a kurzus harmadéves hallgatók számára 
volt kötelező, amely egy igazán megterhelő, vízválasztó preklinikai évnek szá-
mít, sok nehéz tantárgy szigorlatával tarkítva. Ebből fakadóan komoly lépés-
hátrányban voltunk, hiszen egyrészt a hallgatók óhatatlanul rákényszerültek a 
tananyagok súlyozására, azaz hamarabb elismerték azokat, amelyekből szá-
monkérés volt kilátásban, másrészt a klinikai tapasztalatuk hiányában tartal-
mi szempontból is diszkreditálták a kurzust. Felismertük, hogy az oktatási 
célunkhoz, azaz egy attitűdjét, értékkészletét tekintve az írott erkölcsi nor-
máknak megfelelni képes orvostanhallgató és majdani orvos szocializáció-
jához óhatatlanul szükséges a kollégáink által közvetített tananyag klinikai 
megfigyelése is. 

2022-ben az intézetünkben zajló orvosi etika oktatás immár a negyedéves 
medikusok részére volt kötelező, így a klinikai gyakorlattal (szülészet-nőgyó-
gyászat, belgyógyászat, sebészet) párhuzamosan, sokkal hatékonyabban tud-
juk végezni a munkánkat. A tárgy újrapozícionálásának köszönhetően még 
élesebben láthattuk, hogy oktatóként miben is áll a morális felelősségünk. En-
nek kifejtéséhez egy félévközi házidolgozatból származó esetbemutatást sze-
retnék felhasználni, amelyet hallgatónk egy magyarországi kórház szülészeti-
nőgyógyászati osztályán gyűjtött. 
 

„A kedd reggeli referáláson vezették fel az aznapi műtéti programban azt 
az 50 év körüli nőt, akinek […] a diskurzus alatt végig a keresztnevét hasz-
nálták […], ebből a gesztusból egyértelmű volt, hogy a kórház dolgozójáról 
lehet szó, akit mindenki ismer. Vizit után a műtőbe menet az Osztályvezető 
Főorvos megállított minket évfolyamtársaimmal, a következő indokkal: „Az 
első páciens egy kedves kolléganőnk, az intim szituációra való tekintettel arra 
a műtétre ne menjetek be!” A helyzetet még érdekesebbé tette, hogy 10 perc 
elteltével megjelent a minket kereső szakorvos, akinek a feladatai között volt 
az operáció elvégzése, és értetlenkedve kérdezte, hogy miért nem vagyunk még 
beöltözve. Amikor közöltük vele, hogy mit mondott nekünk a Főorvos, legyin-
tett egyet: „Ez csak addig kényes kérdés, amíg a beteg ébren van! Már biz-
tosan elaltatták, nyugodtan gyertek be! Otthon úgysem láttok ilyen beavat-
kozást, most kell kihasználni az alkalmat, hogy tanuljatok!” 

 
11 Sokol D.: When is the best time to teach medical ethics? British Medical Journal. 376: 

o504, 2022.  



 

 335

Az esetleírás nem egyedi, számos hasonló konfliktusos helyzetről van tudo-
másunk, amelyek közös tőről fakadnak: a hallgató valamilyen kognitív és ér-
zelmi disszonanciát tapasztal a tantermi oktatásból a klinikai képzésbe átlép-
ve, amelynek eredője hogy olyan helyzetben kell részt vennie vagy közvetlenül 
megfigyelnie, amelyről egyértelműen tudja, hogy morálisan szembe megy a 
professzió alapértékeivel és princípiumaival. Az imént körvonalazott jelenség, 
azaz a morális distressz (moral distress, MD) egy régóta létező, nemzetközileg 
dokumentált, ugyanakkor sajnálatos módon meglehetősen alulkutatott terü-
lete az orvosképzésnek. A MD fajsúlyát érzékelteti, hogy egyes szerzők egye-
nesen „csendes járványként” utalnak a hallgatók és egészségügyi dolgozók 
kitettségére.12  

A rejtett curriculum következményeként kialakuló MD megelőzése egy 
komplex, multidiszciplináris feladat, amelynek sikere a pszichológiai, etikai, 
szociológiai és oktatásszervezési feladatok szinergiáján múlik. Bár a jelenség 
eredete jól azonosíthatóan filozófiai és etikai természetű, azonban a kritikai 
reflexiók hiányosak, intervenciózus törekvéseink szakmailag megkérdőjelez-
hetők maradnak, amennyiben elszigetelődünk a társszakmák által jegyzett 
társadalom-és természettudományos eredményektől. Nánay Bence 2011-ben 
megjelent vitaindító közleményében amellett érvelt, hogy a filozófia diszcip-
lináris krízishelyzetben van, szükségszerű a társszakmák, elsősorban az élet-
és természettudományok komolyanvétele és a filozófia megújulása, elméleti 
természettudományként való megragadása.13 A MD jellegzetességeinek feltá-
rására nézve az etikai reflexió tekintetében Nánay megállapítása különösen 
érvényes. 

A jelenleg elfogadott narratíva szerint a morális distressz kialakulását a 
Lalit K. Radha Krishna által kidolgozott Ring Theory of Personhood (RToP) 
elnevezésű lencsén keresztül modellezhetjük. E személyiségpszichológiai el-
mélet szerint jellemünket négy, gyűrűszerűen egymásra épülő lélektani kom-
ponens határozza meg. Ennek magját az Velünk született  jellemzőink (innate 
ring) adják, a genetikai prediszpozícióinkat és a jellemfejlődésünket szocio-
demográfiailag és történetileg befolyásoló tényezőket is beleértve. Erre épül az 
Individuális gyűrű (individual ring), amely magában foglalja az egyén által 
interiorizált értékeknek megfelelő tudatos működéseinket, mint a gondolko-
dásra és az érzelmek átélésére való képességeket, a személyközi kommuniká-
ciót és a természethez való viszonyulásunkat. A harmadik réteg a Kapcsolati 
gyűrű (relational ring), ami a személy számára fontos, szoros érzelmi köte-
lékkel bíró emberekkel (családtagok, közeli barátok) való összeköttetést takarja. 

 
12 Berger J. T.: Moral distress in medical education and training. Journal of General 

Internal Medicine. 29(2), 2014. 395-398.  
13 Nánay B.: Filozófia és tudományok: Vitaindító. Magyar Tudomány. 12, 2011. 1493.  



 

 336

Az RToP negyedik, azaz utolsó komponense a Társadalmi gyűrű (societal 
ring), amely az egyéntől távolabb álló személyekkel (pl. kollégák, ismerősök) 
történő érintkezéseket és az egyén külső, társadalmi, vallási, szakmai elvárá-
sokkal való kölcsönhatást ragadja meg.14 Radha Krishna rámutat, hogy ami-
kor erkölcsi-világnézeti problémák talaján az egyes gyűrűk közötti összhang 
feloldatlanul, vagy feloldhatatlanul felbomlik, morális distressz jöhet létre.15   

Kutatások igazolják, hogy a MD-t megtapasztaló hallgatók számos negatív 
következménnyel szembesülnek. Egy 2022-ben megjelent rendszerező szak-
irodalmi áttekintés, amely 2 671 témába vágó absztrakt és 336 közlemény ered-
ményeit vetette egybe az alábbi megállapításra jutott. A szorongás és a dep-
resszió, a jóllét érzésének csökkenése, az empátia erodálódása, a betegellátás 
veszélyeztetése mellett a kiégés és az orvosi tanulmányok elhagyásának esélye 
is nagyobb azoknál, akik morális distresszel érintettek.16 

QUO VADIS, ORVOSI ETIKA?  

Számba kell vennünk, hogy kötelességünk egy felelősséget vállalni tudó 
orvosgeneráció kiművelése, amelynek előfeltétele, hogy a ma elfogadott auto-
nómia-centrikus, a tájékozott beleegyezés doktrínáját és a közös döntéshoza-
talt szem előtt tartó elméletet interiorizálják, és a leghatékonyabb módon 
orvosi praxissá tudják tenni úgy is, ha egyes esetekben ettől eltérő osztályos 
rutinnal találkoznak.  

A nyílt curriculumban előírt hivatásetikai kötelezettségek hatékony 
elsajátítását komplikáló, fentebb már kifejtett tényezők mellett, röviden ki kell 
térnünk két további nehézségre is, amely újfent tágítja az orvostanhallgatók 
attitűd-és készségfejleszésének horizontját. Tanulmányunk zárásaként a 
betegtájékoztatást akadályozó hiányos egészségműveltség és a stressz kognitív 
pszichológiai következményeit összegezzük. 

Az 1997 évi CLIV egészségügyi törvény a Tájékoztatáshoz való jog kapcsán 
leírja, hogy a „beteg jogosult a számára egyéniesített formában megadott teljes 
körű tájékoztatásra.”17 Az idézett szövegrész alatt tételesen felsorolásra kerül-
nek az információközlés tartalmi elemei is: a páciens egészségi állapotáról, 
javasolt vizsgálati/kezelési lehetőségekről, beavatkozással és anélkül várható 
prognózisról, alternatív/komplementer lehetőségekről, az ellátás céljáról és 

 
14 Ong, R.S.R. és mtsi: A systematic scoping review moral distress amongst medical 

students. BMC Medical Education 22, 466, 2022. (A továbbiakban Ong, 2022) 
15 Ying P. T. és mtsi: A Palliative Care Model for the Elucidation of Intention within the 

Multi-Disciplinary Team (MEI). Asian Bioethics Review. 7(4), 2015, 359-370.  
16 Ong, 2022. 
17 1997. évi CLIV törvény az egészségügyről. 13.§ (1) 



 

 337

folyamatáról. Mint azt korábban több ízben hangsúlyoztuk, a bioetikai szem-
lélet alapján az orvosi felelősség esszenciális tétele a tájékozott beleegyezés 
gyakorlati alkalmazása. Tudnunk kell azonban, hogy a hatékony információ-
áramlásnak nem csak közvetítői, hanem befogadói oldalról is lehetnek nehéz-
ségei.  

Széles körben ismert tény, hogy az ellátás minőségének meghatározó eleme 
az a rendkívül komplex, multidimenzionális fogalom, amelyet a szakirodalom 
egészségműveltségnek nevez. Nagy Lászlóné és munkatársai 2015-ös közle-
ményükben több más megközelítés mellett egy integratív definíciót is leírnak, 
amely szerint „[a]z egészségműveltség kapcsolódik az általános műveltséghez, 
és együtt jár az emberek tudásával, motivációjával és kompetenciájával, ame-
lyek képessé teszik őket az egészséginformáció megszerzésére, megértésére, 
értékelésére és alkalmazására azért, hogy tudjanak véleményt mondani és 
döntést hozni a mindennapi életben az egészségvédelemre, a betegségmeg-
előzésre és az egészség elősegítésére vonatkozóan, hogy fenntartsák vagy fej-
lesszék az életminőséget egész életen át.”18 Amennyiben valaki alacsony egészség-
műveltséggel rendelkezik és alapvető kognitív hiányosságokkal kényszerül be-
teg szerepbe, az előre jelzi a szignifikánsan magasabb észlelt stressz szintet.19  

Az észlelt stressz egy bizonyos szint felett nem csak emocionális értelem-
ben vett kellemetlenséggé válik, hanem alapjaiban véve befolyásolja a tanulási 
képességeinket, ezáltal a tájékozott beleegyezés paradigmáját potenciálisan 
ellehetetlenítő jelenségről van szó. Egy tanulmány szerint az orvos-beteg inter-
akció során elhangzó információk 40-80%-át azonnal elfelejtjük.20 A szoron-
gás és a stressz memóriára gyakorolt hatása a hír súlyosságával és egziszten-
ciális következményeivel egyenesen arányosan fokozódik. A figyelem beszűkü-
lésének tipikus esetét nagy hatású cikkében Roy Kessels a következő példával 
szemlélteti. Képzeljük el, hogy az orvos az alábbi kijelentéssel fordul hozzánk: 
„Ön X betegséggel érintett, ami élete végéig befolyásolja majd a mindennapi 
tevékenységeit.” Ez az üzenet feltételezhetőleg rátermettségünktől függetlenül 
legtöbbünket váratlanul érintene, figyelmünket beszűkítené, amelynek kö-
vetkezményeképpen a járulékos, ám diagnózisunk tekintetében fontos 

 
18 Nagy L. és mtsi: Az egészségműveltség online mérése. 151. o. In. Csapó B. és Zsolnai A. 

(Szerk.): Online diagnosztikus mérések az iskola kezdő szakaszában. Oktatás-
kutató és Fejlesztő Intézet (OFI), Budapest, 2015. 

19 Maria M. és mtsi: Low Health Literacy and Perceived Stress in adults: is there a link? 
Central European Journal of Public Health. 29, 2021. 195-200.  

20 McGuire L. C.: Remembering what the doctor said: organization and older adults' 
memory for medical information. Experimental Aging Research.  22, 1996. 403-
428., idézi: Kessels R.P.: Patients' memory for medical information. Journal of the 
Royal Society of Medicine. 96(5), 2003. 219-222.  



 

 338

információkat már nem tudnánk olyan módon feldolgozni, ami az új tudás 
elraktározásához kellene.21  

Az orvos, de az orvosokat képzők felelősségével kapcsolatosan általunk 
érintett kérdések ékes bizonyítékát adják annak, hogy a magatartástudomá-
nyok (orvosi etika, orvosi pszichológia, orvosi antropológia orvosi szociológia) 
pályaszocializációs hatásukat elszigetelten nem, csak egymás mellé rendelten 
és a képzési tanrendben megfelelő időzítéssel képesek kifejteni. 

 
21 Ibid. 



 

 339

FELELŐSSÉG ÉS EMANCIPÁCIÓ. A TERMÉSZET 
IRÁNTI FELELŐSSÉGÜNK FENOMENOLÓGIAI 

MEGALAPOZÁSI KÍSÉRLETE 

MAROSÁN BENCE PÉTER 

BEVEZETÉS 

 20. és 21. század egyik – legkésőbb a romantika korába visszanyúló – 
meghatározó tapasztalata az emberi tevékenységnek a földi természet 
egészére gyakorolt egyre nagyobb mértékű, és nem feltétlenül pozitív 

jellegű hatása. Ezt az egyre növekvő mértékű, bizonyos szempontból egyre 
ijesztőbb, elidegenítőbb és torzítóbb hatást fogalmazták meg fenomenológiai 
szemszögből olyan szerzők, mint például Heidegger, Hans Jonas vagy újabban 
a nem régiben elhunyt Erazim Kohák. Napjainkban az emberiség egyre több 
tagja számára válik egyre világosabbá, hogy az emberi faj kollektív életmódja 
fenntarthatatlan – tönkretesszük bolygónkat és az azt lakó élővilágot is. 
Muszáj változtatnunk. Az ökoetika és ökopolitika mára már önálló akadémiai 
diszciplínákká váló területei, melyek legkésőbb a ’60-as évektől kezdődően 
bontakoztak ki valóban szisztematikus, szerteágazó, egyre specializáltabbá és 
sokrétűbbé váló formákban, pontosan ezt a problémát próbálták meg különböző 
irányokból megközelítve tematizálni elvi, elméleti síkon, és ezekre a válság-
jelenségekre kíséreltek meg gyakorlati relevanciával, felhasználhatósággal 
bíró válaszokat vagy válaszkísérleteket kínálni.1 Amit speciálisan ökofenomeno-
lógiának nevezhetünk,2  az bizonyos mértékig ezen válaszkísérletek sorába 
illeszkedik. Az a megközelítés, amelynek egyes elemeit a jelen tanulmányban 
szeretném bemutatni, szintén az ökofenomenológia hagyományához vagy 
irányzatához kapcsolódik – de nem csak ahhoz.  

Jelenkorunk ökológiai, környezeti válságát részben fenomenológiai alapo-
kon szeretném megközelíteni, részben viszont úgy vélem, ehhez a probléma-
körhöz a marxizmus is releváns módon hozzá tud szólni – amit a szintén a ’60-as 
évektől kezdődően kibontakozó ökomarxizmusok, vagy ökológiai marxizmu-
sok is bizonyítanak3  –, mégpedig oly módon, hogy az véleményem szerint 

 
1 Ehhez pl.: Lányi András: „Az ökoetika útkeresése”. In. Magyar Filozófiai Szemle, 2019. 

2. (63): 8-36.  
2 Vö. pl.: Lányi András—Jávor Benedek (Szerk.) Környezet és etika. Szöveggyűjtemény. 

Budapest, L’Harmattan, 2005. 311-372.  
3 Ehhez pl. Koltai Mihály Bence: „Ökomarxizmusok”. In. Eszmélet, 28. évf., 86. (2010, nyár): 

70-72., Antal Attila: Ökológiai marxizmus: az „ökológiai Marx” és annak felfedezése. 

A



 

 340

összeegyeztethető egy fenomenológiai megközelítéssel, sőt, az utóbbival való 
harmonikus szintézis bizonyos lehetőségeit mutatja. A fenomenológia és 
marxizmus közti ezen lehetséges, illetve megvalósításért kiáltó, sőt, bizonyos 
próbálkozások révén részben meg is valósított illeszkedését kötetek és külön-
böző munkák sora mutatja;4 és egyebek mellett utalhatunk itt Merleau-Ponty 
azon nevezetes megállapítására is, mely szerint már Marx is fenomenológiát 
művelt, mielőtt ezt a filozófiát Husserl egzakt és tulajdonképpeni formájában 
kifejezésre juttatta volna.5 

Mind a fenomenológia, mind a marxizmus szerteágazó, rendkívül sok 
problémát felölelő és nagyon sok nem-filozófiai tudományterületet érintő, 
megtermékenyítő általános elméleti megközelítési módok. Ami speciálisan a 
marxizmust illeti, egy ökoetika és ökopolitika vonatkozásában mindenekelőtt 
marxizmus olyan normatív implikációkkal terhes teoretikus megfontolásai 
relevánsak a számunkra, mint az elidegenedés, eldologiasodás, kizsákmányo-
lás és az emancipáció marxi koncepciója, különösen ember és természet 
viszonyában; valamint az ember és általában a nem-emberi élet marxi felfo-
gása. Ezek az elképzelések, véleményem szerint, beilleszthetők egy fenomeno-
lógiai keretrendszerbe, mely az előbb említett, normatív vonatkozásokkal ren-
delkező elméleti elemeknek és elemegyütteseknek, úgy gondolom, mélyebb 
etikai megalapozást tud adni.  

Ebben a tanulmányban pontosan egy ilyen elméleti modell legfontosabb 
motívumait szeretnénk röviden bemutatni.  

I. MARXIZMUS ÉS ÖKOETIKA 

Az érett Marx gondolatainak legjava a modern gazdaság, és közelebbről a 
tőkés gazdasági rendszer működésének megértésére összpontosult. Ezzel 
együtt Marx és szerzőtársa Engels számos olyan megállapítást is tett, me-
lyekből egy általános filozófiai és tudományos megközelítési mód következett, 
végső soron metafizikai, ontológiai elmélet. Ennek keretei között külön 
kiemelkedik Marx és Engels történelemfilozófiája, a történelem – a természet 

 
In. Antal Attila, Földes György és Kiss Viktor (Szerk.): Marx ... Interpretációk, 
irányzatok, iskolák. Budapest, Napvilág, 2018. 240-255. Uő.:  Az antropocén és az 
ökológiai marxizmus. In. Korunk, 2018. (január) 49-57. Paul Burkett és John Bellamy 
Foster: Marx and the Earth. An Anti-Critique. Boston & Leiden, Brill, 2016. 1-11.  

4 Pl. Tran Duc Thao: Phénoménologie et matérialisme dialectique. Paris, Éditions Minh 
Tan, 1951. Phänomenologie und Marxismus, I-IV. Frankfurt am Main, Suhrkamp, 
1977-1979. Újabban: Ian H. Angus: Groundwork of Phenomenological Marxism. 
Crisis, Body, World. Lanham & London, Lexington Books, 2021.  

5 Maurice Merleau-Ponty: Az észlelés fenomenológiája. Ford. Sajó Sándor. Budapest, 
L’Harmattan, 2012. 8.  



 

 341

és az emberi társadalom – materialista elmélete.6 Emellett, azt is figyelembe 
véve, hogy maga az érett Marx több helyen hangsúlyozza, hogy a modern 
társadalom és gazdaság objektív, értékmentes elemzését kívánja adni, és nem 
moralizálni szeretne a kapitalizmus állítólagos igazságtalanságairól, Marx és 
Engels mégis egy sor olyan megállapítást tesznek – elidegenedésről, emanci-
pációról, eldologiasodásról és kizsákmányolásról –, melyek egy viszonylag 
koherens és átfogó normatív elméletrendszer körvonalait rajzolják ki. Ezek a 
normatív implikációjú kijelentések, mint arra az ökomarxizmus egyes szerzői 
is rámutattak, ember és természet, valamint ember és nem-emberi lények 
viszonyára is alkalmazhatóak.7  A következőkben elsősorban mi is ezekre a 
gondolatokra szeretnénk támaszkodni.  

Arra már az ökológiai marxizmus képviselői legkésőbb a ’90-es évek végé-
től kezdve nyomatékosan rámutattak, hogy Marx számos olyan megállapítást 
tett, melyek egy szisztematikus ökológiai elmélet irányába mutattak, és hogy 
Marx teljes mértékben tisztában volt azzal, hogy a tőkés gazdálkodás ökológiai 
szempontból fenntarthatatlan és tönkreteszi a Földet.8 Marx ezzel kapcsolatos 
egyik alapvető terminusa a „metabolikus törés”. Marx úgy gondolta, hogy a 
kapitalizmus alapvető zavarokat okozott ember és természet korábban többé-
kevésbé organikus, és bizonyos szempontból harmonikusnak mondható anyag-
csere viszonyaiban. A kapitalizmus – a tőkeviszony mindenek fölé való helye-
zésével – akkora nyomás alá helyezi a természetet, hogy az már nem tud úgy 
reprodukálódni, mint korábban. Marx szerint már csak ezért is muszáj lesz 
meghaladni a kapitalista társadalmat. Mint időnként fogalmaz: a kapitalizmus 
egyaránt kifosztja a munkást és a földet.9  

A túlélés, a puszta fennmaradás szempontjain túl azonban, Marx szerint, 
ember és természet viszonya a tőkés társadalom termelésének keretei között, 
más tekintetben is problematikus. A kapitalizmus, mondja Marx, a természe-
tes, eredeti viszonyokat a fejük tetejére állítja a tőkeviszony következtében. Ez 

 
6 K. Marx, F. Engels: A német ideológia. Budapest, Kossuth, 1976. 20. „Csak egyetlenegy 

tudományt ismerünk, a történelem tudományát. A történelmet két oldalról lehet 
szemügyre venni; a természet történetére és az emberek történetére lehet 
felosztani. Ámde a két oldalt nem szabad elválasztani; ameddig emberek léteznek, 
a természet története és az emberek története kölcsönösen feltételezik egymást.” 

7 Vö. pl. Burkett és Foster, 2016. Kohei Saito: Marx’s Ecosocialism. Capitalism, Nature, 
and the Unfinished Critique of Political Economy. New York, Mothly Review Press, 
2017. 

8  Pl. Paul Burkett: Marx and Nature. A Red and Green Perspective. New York, St. 
Martin’s Press, 1999. John Bellamy Foster: Marx’s Ecology. Materialism and 
Nature. New York, Monthly Review Press, 2000. 

9 Karl Marx: A tőke I. Budapest, Kossuth, 1967. 471-472. „És a tőkés mezőgazdaság 
minden haladása nemcsak abban a művészetben haladás, hogy a munkást, hanem 
egyszersmind abban a művészetben is, hogy a talajt megrabolják, minden haladás 
a talaj termékenységének egy adott időközre való fokozásában egyszersmind 
haladás e termékenység tartós forrásainak elpusztításában”.  



 

 342

a „fejtetőre állítás” nyilvánul meg az elidegenedés és eldologiasodás formá-
jában. Elidegenedés és eldologiasodás ugyanannak a jelenségegyüttesnek a két 
oldala: a szubjektív oldalon elidegenedés, az objektív oldalon pedig eldologia-
sodás. A tőke c. műben az árufetisizmus szintén erre a jelenségegyüttesre 
vonatkozik, arra, hogy a dolgok természetes rendje a fejük tetejére áll. Az el-
idegenedés Marxnál azt jelöli, hogy a dolgok nem tudnak megjelenni a maguk 
természetes létmódja szerint, és az emberek elszakadnak attól, amivel erede-
tileg szerves és lényegi kapcsolatban álltak. Úgy érzik, többé nem uraik saját 
létüknek, hanem idegen, tőlük független hatalmak – a kapitalizmusban dologi 
hatalmak – birtokolják és uralják létüket. Ami pedig az eldologiasodást illeti, 
az Marxnál arra utal, hogy dologi módon jelenik meg valami, ami lényegi mó-
don nem dologi státusszal bír. Az emberek saját léte, munkaereje, munkaideje, az 
alkotás lényegi képessége, a másik ember személye, és végső soron olyan adott-
ságok is, mint egyáltalán a biológiai élet és a természet bizonyos szegmensei.  

Mindez röviden azt jelenti, hogy a kapitalizmusban minden áruvá válik, 
pénzre kicserélhető dologi jószággá. Ez az eldologiasodás lényege. Emellett 
Marx kitart a Gazdasági-filozófiai kéziratoktól kezdve egészen A tőke utolsó 
kézirataiig. Az emancipáció Marxnál végső soron pontosan az eldologiasodás 
ezen körülményeinek meghaladását jelenti. Azt, hogy az áruviszony és a tőkés 
termelés viszonyai ne kendőzzék el a dolgok saját mivoltát. 

Marxnak az el nem dologiasított és el nem idegenített életre, és specifi-
kusan emberi életre vonatkozó megállapításai azok, amelyek olyan részben 
hallgatólagos, részben kifejezett normatív implikációkkal terhesek, melyek 
lehetővé tesznek egy alapvetően marxista alapokra helyezett etikát, és spe-
ciálisan ökoetikát. Az emberek esetében ez egy olyan társadalom implicit vagy 
explicit követelését jelentette, amelyben az ember „nembeli lényege”, vagyis az 
öncélú, értelmes, spontán és kreatív alkotótevékenység szabadon, bármiféle 
hatalmi relációtól vagy áruviszonytól mentesen megnyilvánulhat. A nem em-
beri lények esetében azt, hogy a nem emberi lényeket se kezeljük teljesen 
instrumentális módon, kizárólag az emberi szükségletek és igények függvé-
nyében, hanem legalább részlegesen vegyük figyelembe, hogy a nem emberi 
lényeknek is vannak bizonyos igényeik, szükségleteik, amelyek az emberek 
oldaláról legalább részleges tiszteletet és figyelembevételt igényelnek.10  

Marx és az etika viszonyáról, illetve egy marxista etika lehetőségéről egé-
szen Marx saját koráig visszanyúló, intenzív, sűrű és szertáagazó diskurzus áll 
a rendelkezésünkre, a legkülönbözőbb etikai koncepciókhoz kapcsolódva; 
Marx normatív szempontból értelmezhető kijelentéseit különféle felelősség- 
és következményetikai pozíciók felé gondolva tovább. Mi Marx vonatkozó 
megállapításait, normatív tekintetben releváns megfontolásait leginkább egy 

 
10 Vö. pl. Saito 2017. 201.  



 

 343

felelősségetikai elképzelés irányában szeretnénk meghosszabbítani, azáltal, 
hogy Marx megfelelő gondolatait egy tágabb, fenomenológiai keretrendszer-
ben próbáljuk meg elhelyezni. A tanulmány második felében ennek bizonyos 
elemeiről lenne szó. 

II. FENOMENOLÓGIA ÉS ÖKOMARXIZMUS 

Fenomenológia és etika viszonya hasonlóképpen intenzív és a fenomeno-
lógiai mozgalom kezdetiig visszanyúló, mint marxizmus és etika kapcsolata. 
Élete során Husserl újra és újra elmélyülten foglalkozott az etika, és különös-
képpen egy fenomenológiai etika problémájával, lehetőségével.11 Etikájában 
Husserl egy alapvetően újkantiánus ihletettségű erkölcsfilozófiát képviselt, 
egy értékhierarchiával, melynek csúcsán a személy, szabadság és ésszerűség 
értékei helyezkedtek el. Néhány értelmező – meglátásom szerint talán kissé 
túlságosan is elsietve – ebből azt a következtetést vonta le, hogy Husserl etikája 
nem volt túlságosan újszerű – amivel szemben én azt szeretném hangsúlyozni, 
hogy Husserl etikájának sajátosan újszerű vonásait abban a helyben kell ke-
resni, amelyet ez az etika általános filozófiai gondolatrendszerének egészében 
elfoglalt, és abban, hogy Husserlnél ez az etika hogyan következett más, 
fenomenológiailag megalapozónak és irányadónak számító gondolataiból. 

Fenomenológia és etika területén relevánsabbnak és újszerűbbnek szokták 
tartani Max Scheler, és mindenekelőtt Emmanuel Lévinas erőfeszítéseit.12 
Schelernél szintén egy értékhierarchia van (a szentség értékével a legmaga-
sabb fokon), mint Husserlnél, viszont nagyon részletesen, aprólékos elemzése-
ket szentel annak, hogyan konstituálódnak az értékek az értékelés aktusai, és 
különösen az érzés- és érzelemaktusok révén.13 Etikájában Scheler különös 
jelentőséget tulajdonít a kategoriális szemlélet husserli elméletének.  Scheler 
úgy véli, hogy a kategoriális szemlélet képessége révén szó szerint képesek 
vagyunk tapasztalni, ahogy a bennünket körülvevő világban értékek jelennek 
meg vagy éppen ellenkezőleg, pusztulnak el. Ennek a mi szempontunkban 
azért is van nagy jelentősége, mert az ökoetika vonatkozásában különösen 
releváns az emberen kívüli világ, illetve természet normatív és axiológiai voná-
sainak eredeti, apriori jellegű tapasztalata. 

Lévinas etikai megfontolásainak a középpontjában pedig a Másik eredeti, 
redukálhatatlan tapasztalata állt, illetve az a tapasztalat, hogy már mindig is a 

 
11 Vö. pl. David Woodruff Smith: Husserl. London & New York, Routledge, 2007. 365-401.  
12 E tekintetben releváns, hogy alapvetően fenomenológiai orientációjú ökoetikájában 

Lányi András mindenekelőtt Heidegger, Lévinas és Tengelyi László filozófiájára 
hagyatkozik. Lányi 2019.  

13 Max Scheler: A formalizmus az etikában és a materiális értéketika. Ford. Berényi 
Gábor. Budapest, Gondolat, 1979.  



 

 344

Másik által megszólítva létezünk, a Másiknak való kitettségünkben és origi-
nális, megkerülhetetlen felelősségünkben. 14  Az ember tulajdonképpeni lét-
állapotához tartozik ennek a felelősségnek a fel- és elismerése; annak tudato-
sítása tehát, hogy mindenkor felelősek vagyunk a Másikért. A Másik pedig, 
mint arra Lányi András rámutatott, nem feltétlenül kell, hogy egy másik 
ember legyen. Lehet egy állat is, sőt, a bennünket körülvevő táj, illetve a tágabb 
természeti környezet.15 A természet iránti felelősségünk is lehet egy épp ilyen 
alaptapasztalat, különösen egy olyan korban, melyben, mint Hans Jonas – egy 
kifejezetten fenomenológiai megalapozottságú ökoetika létrehozására irá-
nyuló törekvéseiben – rámutatott, egyre szembetűnőbb tapasztalat a termé-
szet lényegi sérülékenysége. Az tehát, hogy az ember, kiváltképpen a modern 
technikának köszönhetően drasztikusan megnövekedett hatóképessége birto-
kában, hogyan képes lerombolni az őt körülvevő eleven természeti környe-
zetet, és minden korábbinál nagyobb „hatékonysággal” és nagyobb tömegben 
elpusztítani nem emberi lénytársait.16  

A kategoriális szemlélet Husserl által részletesen leírt képessége, valamint 
e képesség normatív jellegű működésmódjainak Scheler által kidolgozott 
elmélete lehetővé teszi a fenomenológiai etika egy bizonyos ökoetikai irányba 
való kiterjesztését. A szó szigorú értelmében véve látjuk a bennünket 
körülvevő természeti környezet normatív dimenzióját, önmagában véve 
értékes vonásait és tulajdonságait. Éppígy látjuk a körülöttünk élő nem emberi 
lények és lénytársulások életének normatíve releváns mozzanatait, az öröm, 
az autonómia, a szenvedésmentes élet értékét, valamint az implicit (vagy 
némely esetben, az állat felénk forduló, könyörgő tekintetében megfogalma-
zódó explicit) megszólítottságot, a szó lévinasi értelmében vett feleletkényszert.  
A természetet és a nem emberi életet, s speciálisan a nem emberi lények életét 
és mivoltát át- meg átszövő normatív elemek és összefüggések, a megjelen-
ésükkel szükségszerűen együtt konstituálódó értékek, axiológiai adottságok 
azok, amelyek feleletkényszerbe helyeznek bennünket, és a természettel, 
valamint nem emberi lénytársainkkal szembeni lényegi és megkerülhetetlen 
felelősségünkkel szembesítenek bennünket. A természet és a nem emberi 
lénytársak iránti megmásíthatatlan felelősség éppúgy a szubjektum tulajdon-
képpeni és normatíve helyes létmódjának konstitutív eleme, mint a másik 
ember iránti eredeti felelősségünk. 

 
14 Pl. Lévinas: Teljesség és végtelen. Ford. Tarnay László. Pécs, Jelenkor, 1999.  
15 Lányi 2019.  
16 Vö. Hans Jonas: Az emberi cselekvés megváltozott természete. Ford. Győrffy Miklós. 

In. Lányi—Jávor 2005. 25-36.  



 

 345

Ez az a pont, amely lényegi kapcsolódási felületet kínál a marxizmus és 
különösen az ökomarxizmus megfelelő elemeivel, megfontolásaival. Neveze-
tesen mihelyst felismertük a természettel és nem emberi lénytársainkkal 
szembeni alapvető felelősségünket, ha normatíve, egy normatív logika alapján 
következetesen akarunk gondolkodni, azt a kötelezettséget is fel kell ismer-
nünk, mely arra irányul, hogy meghaladjuk azt a társadalmi és gazdasági 
rendet, amely éppenséggel megakadályozza és megfojtja ennek a felelősség-
nek a szisztematikus és általános érvényesítését, és amely leglényege szerint 
mindent dologi viszonyok formájába alakít át és egy ilyen viszony formájában 
közvetít. Amelyben a dolgok önértéke felszámolódik, vagy legalábbis erőtel-
jesen a háttérbe szorul, és helyette mindenütt a használati érték és a gazdasági 
csereérték kerül a középpontba.  

Egy ilyen fenomenológiai megközelítés ugyanarra a következtetésre jut, 
mint a marxizmus bizonyos normatív implikációjú megfontolásainak tovább-
vitele, illetve kibontása. Arra a következtetésre tehát, hogy a kapitalizmus 
lényegi működése és berendezkedése szerint egy igazságtalan társadalom, 
mely történetileg ugyan szükségszerű lehet az emberiség fejlődésének bizo-
nyos pontján vagy pontjain, mely azonban normatíve nem lehet a történelem 
végállomása, és meghaladása már csak az emberiség puszta túlélése szem-
pontjából is kívánatos, hovatovább szükségszerű. 

KONKLÚZIÓ 

A jelen tanulmányban amellett érveltünk, hogy fenomenológia és marxiz-
mus, és speciálisan ökofenomenológia és ökomarxizmus között számos olyan 
lehetséges és tényleges illeszkedési pont van, amelynek révén a két elméleti 
keretrendszer harmonikusan egymáshoz illeszthető, és a kettőből kiindulva 
egy olyan szintetikus deskriptív és normatív elméletig juthatunk el, mely elmé-
letileg is megalapozza a természeti környezethez és egymáshoz, mint meg-
testesült, érző és tudatos lényekhez való fenntartható és etikusan helyes, igaz-
ságos viszonyunkat. Egy ilyen etikus és igazságos viszonyulás magja a ter-
mészeti környezetünkért, érző, öntudatlan és öntudattal bíró lénytársainkért 
érzett alapvető felelősségünk volna. Az ökofenomenológia és ökomarxizmus 
ilyen összekapcsolása végeredményben az elidegenedés és eldologiasodás, a 
kizsákmányolás (illetve a tőkeviszony) és az emancipáció fenomenológiája 
volna. Annak fenomenológiailag megalapozott és kibontott elmélete, hogy 
milyen elidegenítő és eldologiasító tendenciák érvényesülnek a természethez 
és a többi érző lényhez, köztük az emberekhez való viszonyunkban, és hogy 
ezeken milyen módokon tudnánk túljutni azért, hogy valódi, genuin, és nor-
matíve is helyes emberi életet élhessünk.   



 

 346

HANS JONAS FELELŐSSÉGETIKÁJA  

TÓTH I. JÁNOS 

onas alaptézise szerint a modernitással az emberi cselekvés jellege is 
megváltozott. Az ógörögök számára a természet egy kimeríthetetlen bő-
ségszaru, egy elpusztíthatatlan adottság. Ezzel párhuzamosan a poliszok 

sorsa is kívül esett az egyes ember cselekvési hatókörén. Így fel sem merült 
bennük az a gondolat, hogy az embernek kötelezettsége illetve felelőssége le-
het a természettel és az emberi közösségek sorsával szemben. Ezért a régi etika 
csak a közvetlen emberi kapcsolatokkal foglalkozott, ahol a jó és a rossz kér-
dése közvetlenül belátható volt. A modern technika a földi természetet és benne 
az emberiség fennmaradását is fenyegeti. Ezért a modern individuumnak mint 
morális lénynek ki kell terjeszteni a felelősségét ezekre a területekre is.  

JONAS MUNKÁSSÁGA 

Hans Jonas (1903-1993) egy mozgalmas élet mellett vált a 20. század egyik 
kiemelkedő filozófusává.1 A Németországban született zsidó filozófus mun-
kássága durván három periódusra osztható.2 Kezdetben a gnózist, a nyugati 
dualizmus egyik reprezentatív formáját tanulmányozta, ahogy mondja a maga 
negativitásában. Ennek az időszaknak a legfontosabb publikációja: Gnosis 
und spätantiker Geist I-II (1934, 1954). E két kötetnek 1958-ban megjelent 
egy angol nyelvű összefoglalása The Gnostic Religion: The Message of the Alien 
God and the Beginnings of Christianity címmel.3  

A következő periódusban az élet filozófiai kérdéseivel foglalkozott. Ennek 
az időszaknak a legfontosabb műve: The Phenomenon of Life: Towards a 
Philosophical Biology (1966). Ebben a művében az anyagelvű gondolkodást 
bírálva az élet ontológiáját fogalmazta meg. Szerinte, ahogy a gnoszticizmus, 
úgy a modem természettudomány is dualisztikus, elsősorban anyag és szellem, 
illetve szükségszerűség és szabadság tekintetében. Az  élet azonban képes 
egyesíteni ezeket az ellentéteket. A szabadság csíra formájában már a kezdetleges 

 
1 Tóth I. János: Hans Jonas életéről és munkásságáról. Különbség, IX. évf. (2007) 1. 

szám, 51-57. 
2 Harvey Scodel: An interview with Professor Hans Jonas – Interview Social Research, 

Summer, 2003.  
3 David J Levy: Hans Jonas: The Integrity of Thinking. University of Missouri Press, 

Columbia and London, 2002.  

J



 

 347

anyagcsere folyamatokban is kimutatható. Az élet voltaképpen ennek a 
primitív szabadságmozzanatnak a teljes körű kibontakozása.4  

Jonas nagy fontosságot tulajdonít az élőlények célirányultságának. Mint 
írja minden élő igenli önmaga létét a nemléttel szemben. Ez a primer „igen”, 
vagyis az élet és a halál szembeállítása az érték legalapvetőbb forrása. A célok-
kal rendelkező organizmusok belső értékkel is rendelkeznek, azaz eleve 
magasabbrendűek a létezés bármely cél nélküli formájával szemben. Ezen az 
alapon hangsúlyozza az értékek objektivitását. Mint a könyv epilógusában írja 
“Az ontológia mint az etika alapja valaha a filozófia eredeti felfogása volt. Az 
»objektív« és a »szubjektív« birodalmakra történő szétválásuk korunk vég-
zete. Ezek újraegyesítése csak akkor hajtható végre az »objektív« cél felől, ha 
felülvizsgáljuk a természet fogalmát... . ... csak egy olyan etika bírhat jelen-
tőséggel a dolgok alakulására, amelyik a létezőkben, s nem pusztán az ember 
páratlanságában vagy különösségében alapozódik meg.”5  

 Végül a modern kor kihívásaira alkalmazta az eredményeit, figyelme dön-
tően a modern technika által felvetett problémákra irányult. 1979-ben – hetven-
hat évesen – tette közzé főművét Das Prinzip Verantwortung–Versuch einer 
Ethik für die technologische Zivilisation címmel. A könyvet Németországban 
200 ezer példányban adták el, s mély hatást gyakorolt a zöld mozgalmakra. 
1984-ben részben átdolgozva Jonas angolul is publikálja könyvét: The Impe-
rative of Responsibility: In Search of an Ethics for the Technological Age 
címmel. A mű francia, olasz és spanyol nyelvterületen is nagy érdeklődést 
keltett, angol nyelvterületen azonban nem váltott ki ilyen jelentős hatást.  

Jonas megkülönböztetett fontosságot ad az embernek, mivel az ember az 
egyetlen lény, aki képes a felelősségteljes viselkedésre. Tehát a (gyenge)  antropo-
centrikus gondolkodás talaján áll, ugyanakkor élesen bírálja a kortárs antropo-
centrizmust, amelyet Jonas (1984 45) könyörtelen antropocentrizmusnak 
(ruthless antrophocentrism) nevez. „A modern technológiában benne rejlő 
apokaliptikus eshetőségek megtanítottak minket arra, hogy a kirekesztő 
emberközpontú szemlélet talán elfogultság lehet, és mint olyan, legalábbis 
újragondolásra szorul.”6  

Ez az etikai nézőpont, amely a hellén-zsidó-keresztény gyökerekkel rendel-
kező Nyugatot jellemzi nemcsak a nem-humán létezők érdekeit hagyja figyel-
men kívül, hanem a térben (pl. harmadik világ) vagy időben (pl. jövőbeni ge-
nerációk) távoli emberek érdekeit is. Jelenleg az ember csak fizikai értelemben 

 
4 Hans Jonas: The Phenomenon of Life: Toward a Philosophical Biology, Northwestern 

University Press Evanston, Illinois, 1966.  xiii. 
5 Uo. 284. 
6 Jonas, H.: The Imperative of Responsibility. In search of an ethics for the technological 

Age. The University of Chicago Press, Chicago, London, 1984.  46.  



 

 348 

tekinthető kitüntetett lénynek, mivel a biológiai létezők jelentős része az ember 
hatalmában áll. Ez egy másodfokú hatalom, vagyis egy olyan hatóerő, amely 
képes őket elpusztítani. Az embert csak akkor tekinthetjük morális értelemben 
kitüntetett lénynek a természethez való viszonyában, ha a természeti létezők 
feletti hatalom kiegészül a felelősséggel.  

1985-ben jelent meg az On Technology, Medicine and Ethics című mun-
kája, amely a bioetika egyik klasszikus alkotása. A műben a korábban elért 
eredményeit alkalmazza a humánbiológia és az orvostudomány területén. 
Főleg azt hangsúlyozza, hogy a modern biotechnika az embert tette tárgyává, 
s kritikusan írt olyan kérdésekről, mint klónozás, reprodukciós technikák, 
viselkedés szabályozás stb. Úgy véli, hogy fennáll annak a veszélye, hogy a 
különböző biológiai-genetikai manipulációk következtében az ember lényege 
olyan mértékben átalakul, hogy többé már nem beszélhetünk emberről.  

Jonas nem tartozott korának egyetlen filozófiai iskolájához sem; nézőpontja 
és módszerei egyértelműen a kontinentális filozófiához kötötték, ezt azonban 
olyan témákra alkalmazta (pl. organikus létezés, tudományos-technikai cselekvés, 
emberiség sorsa stb.), amelyek idegenek voltak az angolszász filozófia főáram-
lataitól. „Kevés olyan gondolkodó volt a huszadik században, akik ennyit tettek 
volna azért, hogy a filozófiának még mindig élő szava legyen abban, amit 
Michael Oakshott az emberiség »folyamatos beszélgetésének« nevezett, vagy 
olyanok, akik ennyit foglalkoztak volna azokkal a területekkel, amik leginkább 
érintik az emberiséget.”7 A következőkben csak The Imperative of Responsibility 
című könyvvel foglalkozom, különös tekintettel a felelősség kérdésére.   

AZ EMBER LÉTHELYZETÉNEK A MEGVÁLTOZÁSA 

Már számos szerző rámutatott arra, hogy az embernek a természethez való 
viszonya régen és ma alapvetően különbözött egymástól. Garrett Hardin különb-
séget tett a bőségesen és a szűkösen rendelkezésre álló közlegelők (természeti 
erőforrások) között.8 A neves amerikai közgazdász Hermann Daly szintén kü-
lönbséget tett az archaikus ritkán (empty world), illetve a modern sűrűn lakott 
(full world) világ között.9 Ezért régen nem volt szükség arra, hogy az ember 
speciális figyelmet fordítson a természet védelmére. Ez a negligens gyakorlat 
vált érvénytelenné a modern sűrűn lakott világban, függetlenül attól, hogy az 
emberi közösségek felismerik-e ezt a változást vagy sem. A technikafilozófus 
Jacques Ellul  szerint a múlt és a jelen technikája között radikális különbség van. 

 
7 Levy (2002) i.m. 142. 
8 Garett Hardin: The Tragedy of the Commons. Science. 1968. December 13. 1243-47. 
9 Hermann Daly: Stady-State Economics: A new paradigm. New Literary History, 1993. 

24. 811-816. 



 

 349

Döntően azért mert a tizennyolcadik századtól a technika már az alkalmazott 
tudományokra támaszkodik, szemben a korábbi technikával, amely a kézmű-
vességgel kapcsolódott össze.10 

A premodern és a modern ember-természet viszonyának az átalakulása 
Jonasnál is központi jelentőséget kap, amelyet az emberi cselekvés megvál-
tozott jellegének (altered nature of human action) nevez. Az ógörög termé-
szetfelfogást Jonas egy 2500 évvel ezelőtt írt mű, az Antigoné híres „Sok van 
mi csodálatos…” kezdetű kardala segítségével mutatja be. (Megjegyzem, hogy 
a magyar csodálatos jelző nem adja vissza az eredeti fogalomnak, deinosznak 
a furcsa, gyászos és rettenetes jelentéstartalmát.) Jonas rámutat arra, hogy 
„Mindaz a szabadság, amelyet a szárazföld, a tenger és a levegő lakóival szem-
ben megenged magának, e területek átfogó természetét nem változtatja meg, 
és nemző erőit nem csökkenti. Valójában nem okoz fájdalmat a természetnek, 
amikor nagy birodalmából az ember kimetszi a maga kis királyságát.”11 A „kis 
királyság” (little kingdom) a város, egy olyan mikro-világ, egy olyan zárvány, 
ahol a saját törvényeink szerint viszonylag szuverén módon élhetünk. A fenti-
ekkel összhangban az archaikus kor emberének erkölcsi-etikai nézeteit a 
következő sajátosságok jellemzik. (i) A természet egy kimeríthetetlen bőség-
szarú, egy elpusztíthatatlan adottság, így fel sem merülhetett az a gondolat, hogy 
az embernek kötelezettsége illetve felelőssége lehet a természettel szemben. 
(ii) Hasonló okok miatt az emberi nem és az egyes emberi közösségek sorsa is 
kívül eset az emberi cselekvés hatókörén. (iii) Az adottnak tételezett természet-
tel a szintén adottnak tételezett ember mindennemű érintkezése a semleges-
nek vélt technika (vagyis a techné) feladata volt. (iv) A fentiekből következően 
etikai jelentés csupán a közvetlen ember-ember közötti viszonyban létezhetett. 
„Az etikának így az volt a »dolga«, hogy az itt és mosttal törődjön, olyan alkal-
makkal, amilyenek emberek között támadnak, a magán- és közélet ismétlődő, 
tipikus helyzeteivel. A jó ember az volt, aki erényesen és bölcsen bánt ezekkel 
az alkalmakkal, művelte magában az erre való képességet, és egyébként tudo-
másul vette az ismeretlent.”12 Ez a szűk értelmezési keret lehetővé tette azt is, 
hogy a morális tudás mindenki számára elérhető legyen, nem kellett tudósnak 
lenni tehát, hogy valaki erkölcsös legyen, csupán jóakarat kellett hozzá. 

 A modern technika „szüntelenül önmagát felülmúló, egyre nagyobb szabású 
dolgok felé való előre haladásában hajlamosak vagyunk az ember hivatását 
látni, az embereken és dolgokon való maximális uralom sikerében pedig magát 

 
10 Jacques Ellul: The Technological Society Vintage Books, New York, 1964. 
11 Hans Jonas: Az emberi cselekvés megváltozott természete. In. Lányi András (Szerk) 

Természet és Szabadság, Osiris Kiadó, Budapest, 2000. 144. 
12 Uo. 146. 



 

 350

az ember rendeltetésének beteljesülését.”13 Korábban a tudomány és a tech-
nika kritikusai (Rousseau, Horkheimer, Heidegger) elsősorban a technikának 
a kultúrára, illetve az ember érzelmeire, erkölcsiségére, az emberségére, gyakorolt 
negatív hatását hangsúlyozták. Hans Jonas technika kritikája viszont a technika 
állítólagos pozitív civilizációs hatását vonja kétségbe. A hadi és békés technika 
veszélyeire utalva írja: „De itt szembeötlik a modern technika kínzó dilemmája: 
»Ekevasai« hosszú távon ugyanolyan károsak lehetnek, mint »kardjai«!”14  

A modern technikával kapcsolatban Jonas a következő sajátosságokat emeli 
ki: irreverzíbilis változásokat (pusztításokat) okoz, kumulatív karakterű, s 
ezzel párhuzamosan „a természetest elnyelte a mesterséges”.15 Összességében 
a modern technika hatása túlnő a belátóképességünkön, s így nem tudjuk, 
hogy egy új eszköz előállítása és használata milyen, esetleg csak a távoli jövő-
ben realizálódó problémákhoz vezethet.  

Mindezekre az ontológiai jellegű változásokra ma még alig reflektál az 
etika és az erkölcs, így kialakul az a válságos helyzet, hogy miközben az ember 
teljesen az uralma alá vonta a földi természetet, közben a hozzá való viszonya 
még mindig azokon a régi elveken nyugszik, amelyek évezredekkel ezelőtt ala-
kultak ki. Ezt a helyzetet nevezi Jonas erkölcsi vákuumnak.16 Ezért hangsú-
lyozza a filozófus, hogy a technika területén bekövetkező változásokat az etika 
területén is változásoknak kell követni, amelynek az alapelvei a következők.  

 (i) Az emberi cselekvés hatóképességének megnövekedése miatt a termé-
szet illetve maga az ember is mint olyan is egy elpusztítható entitássá vált. 
Ezért minden egyes cselekvőnek mérlegelnie kell a viselkedésének a követ-
kezményeit ebben a vonatkozásban is.  

 (ii) Azt a technooptimista koncepciót, amely az újkortól kezdve a technikát 
mint a fejlődés és haladás eszközét értelmezte felül kell bírálni. Be kell látni, 
hogy a technika legalábbis egy olyan kétélű eszköz, amelynek használata nem-
csak a legnagyobb jót, hanem a legnagyobb rosszat is eredményezheti. Jonas 
úgy látja, hogy a természettudományokra épülő technika nem képes az 
önkorlátozásra, ezt csak egy ontológiailag elkötelezett etika kényszerítheti ki, 
amelyet Jonas harmadfokú hatalomnak (third-degree power) nevez.  

 (iii) A fentiekből következik, hogy az etika jelentés nem szűkíthető le a 
közvetlen ember-ember közötti viszonyra, hanem magába kell foglalni a cse-
lekvőtől térben és időben távol élő emberek, sőt a nem-emberi létezők szem-
pontjait is. Tehát egy olyan normarendszernek kell kialakulnia, amely szerint 

 
13Uo. 150. 
14 Hans Jonas: Miért tárgya a technika az etikának? Öt ok. In. Molnár László (Szerk) 

Legyenek-e a fáknak jogaik? Környezeti-etikai szöveggyűjtemény. Budapest, 
Typotex, 1999. 69-77.  

15 Jonas (2000) i.m. 151. 
16 Jonas (1984) i.m. 32. 



 

 351

minden olyan viselkedés rossznak és erkölcstelennek tekintendő, amely sérti 
a szó teljes értelemben vett ember érdekeit.  

JÖVŐ ETIKÁJÁNAK ALAPELVEI 

Jonas két irányból halad a jövő etikájának (Ethics of the Future) a meg-
fogalmazása felé, egyrészt az ember és az erkölcs általános sajátosságaiból, 
másrészt korunk tudományos-technikai világának empirikus sajátosságaiból. 
Szerinte a „ne ölj” parancsot azért kell szinte minden etikában megfogalmazni, 
mert az emberek esetenként ölnek. Ha az ember természeténél fogva képtelen 
lenne ölni, akkor ez a parancs nem lenne része az etikánknak. Tehát egy új, a 
technológiai korra jellemző norma, sőt etika szükségessége  éppen azért most 
merült fel, mert most már hatalmunkban áll olyan mértékű technikai pusz-
tításokat elkövetni, amelyek elkerülése morális kötelességünk.   

Az emberi természetre az jellemző, hogy a rossz érzékelése végtelenül 
könnyebb, mint a jóé. A rossz közvetlenebb, kényszerítőbb, kevésbé függ az 
ízlés-vagy véleménykülönbségtől. „Csak akkor ismerjük fel valaminek az érté-
két, amikor rájövünk, hogy ez az érték kockán forog.”17 Kétséges, hogy bárki 
valaha is értékelte volna az egészséget a betegség látványa nélkül, a becsüle-
tességet a csalás, az igazmondást a hazugság megtapasztalása nélkül. Ezért az 
új etikának először a lehetséges rosszakkal kell foglalkozni, azokat tudatosítva 
tanuljuk meg, hogy mit értékeljünk. Éppen ezért kritizálja Jonas az utópiákat, 
amelyek miközben vitatható „pozitív” célokat tűztek ki az emberiség számára, 
közben esélyt adtak egyértelműen rossz helyzetek bekövetkezésére.  

Hogy pontosan tudjuk, hogy a modern technika milyen veszélyekkel jár, 
ezért első lépésként szükség van egy olyan tudományra, amelyik képes a tech-
nológiai cselekvés hosszútávú hatásainak az előrejelzésére. Ezt a kívánatos 
tudományt Jonas gyakran „összehasonlító futurológiának” (comparative 
futurology) nevezi. S azt hangsúlyozza, hogy a jövő etikájának az „első köteles-
sége”: megjeleníteni (visualizing) a technológia hosszú távú hatásait és veszé-
lyeit. Ezen a téren az első lépést a Római Klub jelentései jelentették. A későbbi 
futurológiai kutatások is azt mutatják, hogy a modern technika veszélyei kö-
zött létezik egy olyan potenciális rossz – az emberiség jövőbeli kipusztulásá-
nak a lehetősége – amely egy teljesen új, eddig ismeretlen rosszat jelent.  

Jonas ebben a vonatkozásban Hobbes-ra hivatkozik, mivel mindkettőjük ese-
tében a fő cél a legfőbb rossz, a summum malum elkerülése. Míg Hobbesnál a 
legfőbb rossz az egyes ember erőszakos halála, addig Jonasnál az emberiség 
fizikai megsemmisülése vagy lényegi sajátosságainak az elvesztése. Belátható, 
folytatja Jonas, hogy ez az elképzelt és távoli rossz spontán módon nem kelt 

 
17 Jonas (1984) i.m. 27. 



 

 352 

bennünk olyan félelmet mint a minket fenyegető közvetlen veszély. A dolog 
lélektana nem olyan egyszerű, mint Hobbes számára volt. Ezért Jonas megfo-
galmazza az új etika második kötelességét, nevezetesen egy újfajta éducation 
sentimentale, amelynek eredményeképpen az eljövendő emberiség balsorsának 
és pusztulásának a lehetősége az emberekben negatív érzelmi hatást vált ki.18 

Az összehasonlító futurológia tudományával kapcsolatban Jonas azt hang-
súlyozza, hogy az előrejelzés tudománya a tudomány magasabb szintjét kö-
vetelné meg, mint amivel rendelkezünk. Mivel a technológiánk minden eset-
ben a tudomány frontvonalához kapcsolódik, ezért a hosszú távú előrejelzés 
lehetősége csak nagyon korlátozott. Azaz minden előrejelzés szükségképpen 
bizonytalan (the uncertainty of prognostications), amelynek nemcsak ismeret-
elméleti, hanem lételméleti okai is vannak.  

Mivel Jonas adottnak veszi, hogy a jövőre vonatkozó tudomány szükség-
szerűen csak lehetőségeket, azaz szcenáriókat tud megfogalmazni, ezért a való-
ságos technológiai folyamatok hosszú távú hatása és a rájuk vonatkozó lehetséges 
tudományos előrejelzések közötti viszonyt egy fogadáshoz hasonlítja.19 Ezt az 
analógiát felhasználva elmélyülten elemez néhány alapvető kérdést: pl. „koc-
káztathatom-e mások érdekeit a saját fogadásomban?” vagy „kockáztathatom 
e mások összes érdekeit egy fogadásban?” Privát döntésekben erkölcsileg ez 
elfogadhatatlan. Egy közösség, s annak politikai vezetője számára bizonyos 
határhelyzetekben azonban elkerülhetetlen, hogy akár az egész nemzet sorsát 
kockára tegye. Erkölcsileg ez csak akkor fogadható el, ha a cél a szerencsejáték 
terminológiáját használva nem a legfőbb jó megnyerése, hanem a legnagyobb 
vesztesség elkerülése. (Például Winston Churchill a második világháború elején 
– az elkerülhetetlennek látszó vereség küszöbén is – elutasította a kapitulációt 
és bármilyen tárgyalást a náci Németországgal.) S így Jonas kimondja a követ-
kező tételt: csak a legnagyobb rossz megakadályozása és nem a legnagyobb jó 
megszerzése igazolhatja mások érdekeinek saját érdekükben történő teljes 
kockáztatását. Ez kizárja a technológiai kockázatokat az érvényes lehetőségek 
köréből. Ezeket nem azért vállaljuk, hogy megőrizzük, ami létezik vagy hogy 
enyhítsük, ami elviselhetetlen, hanem inkább azért, hogy fejlesszük azt, amit 
eddig elértünk, más szavakkal az előrehaladás érdekében, melynek a legambi-
ciózusabb célja a földi paradicsom valóra váltása.  

Mindezek alapján Jonas megfogalmazza az új etika alapvető szabályát, 
amely segít bennünket a technikai folyamatokkal kapcsolatos döntésekben: a 
rossz következmények előrejelzésének nagyobb hangsúlyt kell kapnia, mint 
a jó következményeknek.20 A szabályt megalapozó első elv pedig azt mondja 

 
18 Jonas (1984) i.m. 28. 
19 Jonas (1984) i.m. 34-38.  
20 Jonas (1984) i.m.31 



 

 353

ki, hogy az ember mint egész léte vagy lényege soha sem tehető kockára az 
emberi cselekvés által.21  A fentieket a következő példával illusztrálja: egy 
beteg ember esetében még a tökéletlen fájdalomcsillapító szereket is előnyben 
kell részesíteni az ígéretes, de radikális gyógymóddal, ha abban a páciens bele 
is halhat. Jonas rámutat arra is, hogy ez a döntési szabály összhangban áll 
Pascal fogadásával, amely szerint érdemesebb Isten létezését feltételezni.  Az 
analógia szerint a technika által előidézett pillanatnyi előnyök megléte vagy 
hiánya, eltörpül az emberiség kipusztulása vagy fennmaradása mellett. Tehát 
a jelenben hozott döntésünket is alapvetően ennek a jövőbeni szempontnak 
kell meghatároznia. A félelem heurisztikájából (heuristics of fear) fakadó dön-
tési elv összhangban van az elővigyázatosság elvével. Végül Jonas hangsú-
lyozza, hogy a bizonytalanság kezelésének ez az elmélete, egyáltalán nem bi-
zonytalan, sőt feltétlenül kötelező, ha elfogadjuk a jövőért való felelősséget.22  

A FELELŐSSÉG SZEREPE ÉS JELENTŐSÉGE 

 „A felelősség első és legáltalánosabb feltétele az okozati erő, vagyis az, 
hogy a cselekvés hatást gyakorol a világra. A második, hogy ez a cselekvés a 
cselekvő ellenőrzése alatt áll, és a harmadik, hogy a cselekvő előre láthatja 
annak következményeit, legalábbis bizonyos mértékig.”23 Látható tehát, hogy 
Jonasnál a felelősség fogalma az ember okozati erejével (causal power) és a 
világra gyakorolt hatásával kapcsolódik össze. S ebből adódik majd Jonas 
alaptétele is, nevezetesen, hogy az emberi hatóképességnek és felelősségnek 
összhangban kell lennie egymással. Ezért is, fontos, hogy az ember előre lássa 
cselekedeteinek a következményeit. „Ezen szükségszerű feltételek mellett 
lehetséges a „felelősség”, de két nagyon eltérő értelemben: (a) felelősség, azaz 
valaki a tetteiért elszámoltatható, bármik is legyenek azok (b) felelősség vala-
milyen meghatározott objektumokért, a cselekvő elkötelezi magát olyan meg-
határozott tettek mellett, amelyek ezekre az objektumokra vonatkoznak.”24  

Jonas az elsőt formális (formal), míg a másodikat tartalmi felelősségnek 
(substantiv responsibility) nevezi. A formális felelősség a már megtett cselek-
vésekre, tehát a múltra vonatkozik (ex past facto). Ez először is tartalmazza, 
hogy az „okozott kárt jóvá kell tenni”, még akkor is, ha „a következmény sem 
szándékos nem volt, sem előre nem lehetett látni.” A jogi jóvátétel eszméje 
korán egybefonódott a morálisan rossz cselekvés megbüntetésével. A kettő 

 
21 Uo. 37.  
22 Uo. 38.  
23 Uo. 90. 
24 Uo.  



 

 354

közötti különbséget jól megvilágítja a polgári és a büntetőjog közötti különb-
ség, amelyben világosan elkülönül a ’sérelem kompenzációja’ és az elkövetett 
’erkölcsi rosszért (bűnért) való büntetés’ eszméje. A formális felelősségből kö-
vetkezik, hogy a cselekvő igyekszik legálisan eljárni és ezentúl nem-cselekedni.  

A tartalmi felelősség a jövőre irányul, amit meg kell tenni, s közvetlenül 
irányul a felelősség tárgyára. Mint írja: „Itt a „valamiért” felelősnek lenni nyil-
vánvalóan különbözik a felelősségnek pusztán önmagamra vonatkozó értel-
métől. A valamiért rajtam kívül van, de még a hatalmamban áll, azaz szüksége 
van a hatalmamra vagy fenyegetve van általa.25 A tartalmi felelősség arche 
típusa a szülőnek a gyermek iránti felelőssége. A gyerek a szülőn „kívül” van, 
de mégis a szülő hatalma alatt áll, s ennek a hatalomnak a segítségével kell őt, 
esetenként a gyerek törekvései ellenére, létében megőriznie és felnevelnie.  

A cselekvő hatalma, oksági viszonya a felelősség tárgya felett ad a felelős-
ségnek objektív jelentést, amely szerencsés esetben kiegészül egy szubjektív 
érzelmi elkötelezettséggel, a felelősség érzésével. Ez az érzés nem a felelősség 
ideájából ered, hanem a felelősség tárgyának általunk érzékelt jogaiból és 
szükségleteiből (rights plus need). A felelősség tárgyának kell, hogy legyenje 
(ought-to-be) szólítja fel a felelősség alanyát a felelős és gondoskodó viselke-
désre. Így a felelősség tárgya bár kiszolgáltatott helyzetben van a felette hatal-
mat gyakorló alannyal szemben, annak cselekvését mégis a tárgy igényei és 
szükségletei határozzák meg. A fentiekből következik, hogy Jonas a tartalmi 
felelősséget természetes és lényegében nem kölcsönös viszonyként (nonreciprocal 
relation) értelmezi. S így szembeállítja a formális felelősséggel, amely több-
nyire az egyenrangú szereplők szerződéses megállapodásaiban realizálódik.  
Majd így fogalmaz: „Nyilvánvalóan, a morális állapotban (mint a jogitól kü-
lönbözőben) a természetes felelősség az erősebb, mégha ez a fajta felelősség 
kevésbé meghatározott is, sőt mi több, ez az eredeti az, amelyből minden más 
felelősség végső soron származtatja a többé-vagy kevésbé kontingens érvé-
nyességét. Így azt kell mondanunk, hogy ha nem lenne természetes felelősség, 
akkor szerződéses sem lehetne.”26  

Jonas kitüntetett figyelmet fordít a politikus felelősségének, hiszen az em-
beri közösségek kollektív cselekvésében, amely meghatározza a jövő generá-
cióinak a létét és jólétét, meghatározó szerepe van a vezetőnek. A politikus 
felelősségét, hasonlóan a művész felelősségéhez mint a természetes felelősség 
egy speciális formáját írja le. Ennek specifikuma abban áll, hogy e felelősség 
terhét az ember önként választja. „A felelősség tárgya a res publica, a közös 
ügy, ami egy köztársaságban rejtetten mindenki ügye, de valójában csak az 
általános polgári kötelezettségek határain belül. Ezek nem foglalják magukba 

 
25 Uo. 92. 
26 Uo. 90. 



 

 355

a közügyek vezetésének előfeltételét; formálisan senki sem kötelezhető, hogy 
versenyezzen a közhivatalért, sőt még a kéretlen felhívást sem kell elfogadnia.”27  

 Jonas is tudja, hogy a hatalomnak meg vannak a maga triviális előnyei is, 
de mint írja „figyelmen kívül hagyva a legotrombábban önző zsarnokot aki 
számára a politika pusztán egy ürügy, az lesz a szabály, hogy a felelősség a 
hatalommal együtt jár…” Egy valódi államférfi pontosan abban látja saját hír-
nevét (amelyet igencsak szívén visel), hogy azoknak a javáért cselekedett akik 
felett hatalma van, azaz akikért hatalma van. Ez – hogy a valami feletti hata-
lom a valamiért való hatalommá válik – a felelősség lényegét foglalja össze.”28  

KITEKINTÉS 

Végül érdemes röviden kitérni arra a kérdésre, hogy Jonas a felelősség 
fogalmát egy teljesen új fogalmi hálóban értelmezi. Az angolszász filozófiában 
a központi témakört a felelősség, a szabad akarat és  a determinizmus viszonya 
jelenti. A kompatibilizmus szerint a szabad akarat és a determinizmus össze-
egyeztethető, míg az inkompatibilizmus szerint ez a két attribútum nem egyez-
tethető össze egymással. Jonas számára ez a probléma azért nem releváns, 
mert abból indul ki, hogy a világ és benne az emberi döntések is indetermi-
náltak. Egy kaotikus világban pedig a kockázat és a bizonytalanság kérdései 
kerülnek előtérbe. Ennek számos következménye van. Egyrészt felértékelődik 
a jövőre irányuló felelősség kérdése, ahol a bizonytalanság és a kockázat min-
dig jelen van.  Másrészt a technika kiteljesedésével párhuzamosan a meliorá-
ció érdekében sokkal kisebb kockázatokat szabad vállalni, mint a rossz kime-
netelek elkerülése érdekében. Harmadrészt a bölcsebb és erősebb pozícióban 
levő emberektől elvárható, hogy a hatóerejüket felhasználva csökkentsék a 
közösség gyengébb tagjainak a kockázatait. Ennek legősibb formája a szülőnek 
a gyerek iránti felelőssége, illetve a vezetőnek a közösség iránti felelőssége. 
Ezek a felelősségnek olyan természetes példái, amelyek az emberi közösségek-
ben már évezredek óta fennállnak. Természetesen a társadalmak fejlődésével 
párhuzamosan számtalan olyan kockázatos helyzet kialakulhat az egyébként 
egyenrangú emberek között, ahol a bizonytalanság szerződések segítségével 
csökkenthetők. Ennek ellenére a természetes felelősség jelenti a felelősség 
elsődleges és ősi formáját, mivel olyan körülmények között is fennáll (pl. 
ember és természet, illetve a jelenlegi és jövőbeli generációk viszonyában), 
ahol a formális szerződés nem alkalmazható.  

 
27 Uo. 96. 
28 Uo. 



 

 356

ÖSSZETARTOZÁS 
PETŐ ANDRÁS A FELELŐSSÉGRŐL 

BALOGH BRIGITTA – FÖLDESI RENÁTA⃰ 

em szokványos helyzet, ha valakiről, aki egy bizonyos területen elis-
mert alakja egy kultúrának, halála után ötven évvel kiderül, hogy egy 
másik területen is jelentőset alkotott, csak épp ezt eddig nem tudtuk 

róla. Sokféle kérdés merülhet fel: vajon az egyik területen képviselt színvonal 
jelentkezik-e a másik területen? Átvihetők-e az életmű megítélésének standardjai 
az egyik területről a másikra? Hogyan módosítja, módosítja-e egyáltalán az új 
felfedezés mindazt, amit az illetőről addig tudtunk vagy tudni véltünk?  

Ilyen helyzettel szembesülünk Pető András esetében, aki orvosként, tera-
peutaként és pedagógusként, a konduktív nevelési rendszer (más néven kon-
duktív pedagógia) kidolgozójaként és a Pető Intézet (ma a Semmelweis Egyetem 
Pető András Kara) létrehozójaként megkerülhetetlen alakja a magyar kultúrá-
nak, filozófusként azonban egészen a legutóbbi időkig nem tartottuk számon. 
Nem is tehettük, hiszen mindössze életművének néhány kutatója tudta róla, 
hogy egyáltalán táplált filozófiai ambíciókat.1 Azt pedig, hogy ezek az ambíciók 
alakot öltöttek-e valaha konkrét mű vagy művek formájában, nem lehetett 
biztosan tudni; sőt, a rendelkezésre álló források tükrében valószínűbbnek 
tűnt az, hogy Pető ilyen irányú tervei végül is nem váltak valóra.2 

Ez a helyzet változott meg gyökeresen akkor, amikor jelen sorok íróinak 
egyike, a konduktív nevelési rendszer kialakulását Pető életútjának kontextu-
sában kutató Földesi Renáta rábukkant a Semmelweis Egyetem Pető András 
Karán őrzött Pető-hagyatékban egy „Pető András / versek”  feliratú dossziéra, 
amelyben versek helyett egy terjedelmes, láthatólag filozófiai tárgyú német 
nyelvű gépirat lapult, amelynek egy része egy további, Pető kézírásával íródott 

 
⃰ Balogh Brigitta: főiskolai docens, Semmelweis Egyetem – Pető András Kar, Partiumi 

Keresztény Egyetem – Gazdaság- és Társadalomtudományi Kar, 
balogh.brigitta_zsuzsanna@semmelweis-univ.hu, brigitta.balogh@partium.ro; 
Földesi Renáta: főiskolai adjunktus, Semmelweis Egyetem – Pető András Kar, 
foldesi.renata@semmelweis-univ.hu 

1 Földesi Renáta: Pető András életpályája: a konduktív pedagógiához vezető út (1911–
1967). Doktori disszertáció. ELTE PPK, Neveléstudományi Doktori Iskola, Buda-
pest, 2019. 

2  Schaffhauser Franz: A konduktív pedagógia nevelésfilozófiai alapjai. In. Feketéné 
Szabó Éva – Zsebe Andrea – Kollega Tarsoly István (Szerk.): A konduktív peda-
gógia kézikönyve. Több mint gyakorlat. Semmelweis Egyetem, Pető András Kar, 
Budapest, 2019. 9-40., 18. 

N 



 

 357

„Phil / Erste Fassung” feliratú dossziéban volt elhelyezve. S noha a kutató még 
egyáltalán nem lehetett biztos abban, hogy az irattartó valóban a Pető által 
tervezett filozófiai művet rejti (hiszen lehettek volna éppenséggel olvasmány-
jegyzetek vagy „filozofáló” részleteket tartalmazó más jellegű feljegyzések is), 
a szövegbe belelapozva egyértelműnek tűnt számára, hogy olyan forrást talált, 
amely jelentősen árnyalni fogja a Pető gondolkodásáról alkotott képünket. 

1. NÉHÁNY SZÓ PETŐ ANDRÁSRÓL, MÉG NEM (ANNYIRA) 

FILOZÓFIAI PERSPEKTÍVÁBAN 

Mint már szó volt róla, Pető András (1893–1967) orvosként, pedagógus-
ként és terapeutaként, illetve az idegrendszeri eredetű mozgáskorlátozott-
sággal élők (re)habilitációjában alkalmazott konduktív nevelési rendszer (a 
köznyelvben „Pető-módszer”) kidolgozójaként, a nemzetközi hírű Pető Intézet 
alapítójaként vonult be a történelembe. Ám nemcsak orvos, mozgásterapeuta  
és pedagógus volt, hanem újságíró, lapszerkesztő, író és költő is, szellemileg a 
20. század eleji Bécs pezsgő kulturális közegében szocializálódott sokoldalú 
alkotó személyiség, akinek gyógyítói eredményessége részben éppen látás-
módjának sajátosságaiból származott. 

Orvosi szemléletmódjának egyik meghatározó komponense éppen a kor 
mainstream orvostudományának – a 20. század eleji életreform-mozgalmak 
civilizáció- és tudománykritikai áramlataiba illeszkedő3 – kritikája. Pető felró-
ja az orvostudománynak, hogy egyedül az elvontan szemlélt, mérhető biológiai 
szempontokat tekinti „valós”-nak, és ezért kizárólag ezekre fókuszál, nem te-
kintve relevánsnak az olyan további tényezőket, mint az ember személyisége, 
kultúrája, szociális és gazdasági státusza, amelyek pedig mind-mind meghatá-
rozzák mind egészségi állapotát, mind pedig gyógyulási lehetőségeit. Figyel-
men kívül hagyja, mintegy elveszíti tehát magát az embert mint érző, lelki 
reakciókat mutató partnert, s ezáltal olyan redukcionizmusba süllyed, amely 
az egészség és a betegség megítélését döntően a test szerkezetének vagy 
funkcióinak fizikai változásaira korlátozza, a figyelmet a beteg ember helyett 
csupán a megbetegedett testrészre, szervre irányítva.4 

 
3 Lásd ehhez: Németh András: Az életreform társadalmi gyökerei, irányzatai, kibonta-

kozásának folyamatai. In. Németh András – Pirka Veronika (Szerk.): Az életreform 
és reformpedagógia – recepciós és intézményesülési folyamatok a 20. század első 
felében. Gondolat, Budapest, 2013, 11-54; Németh András – Ehrenhard Skiera: Az 
élelreform múltja és jelene. Elvágyódás az érzelmi ridegség elidegenedett világából 
– új irányok és helyszínek, világnézeti koncepciók, társadalmi hatások. In. Németh 
András – Ehrenhard Skiera (Szerk.): Rejtett történetek. Az életreform-mozgalmak 
és a művészetek. Műcsarnok, Budapest, 2018, 19-69. 

4 K. O. Bärnklau [Pető András]: Unfug der Krankheit – Triumph der Heilkunst. Verlag 



 

 358

Ezzel a redukcionista módon medikalizált emberképpel (pontosabban talán 
emberkép-hiánnyal) szembeállítva határozza meg Pető a maga gyógyítói útját, 
amelyet a bécsi orvosiskola legjobb hagyományait követve és a hagyományos 
gyógymódok eljáráskincséből is bőven merítve alakít ki. Mialatt a Bécsben, 
majd Ausztria különböző további helyszínein (1921-től már osztrák állampolgár-
ként) töltött huszonhét év alatt olyan kórházakban, illetve szanatóriumokban 
folytat tüdőgyógyászati, fiziko-dietetikai, illetve pszichiátriai praxist, mint 
Steinhof, a Volkssanatorium Mauer, Alland, Semmering és Bad Kreuzen,5 
folyamatosan olyan komplex eljárásokon dolgozik, amelyek az egész ember 
épülését és felépülését hivatottak szolgálni. Ezeknek az eljárásoknak éppúgy 
része a különböző gyógymódok egyesítése (fizikoterápia, diéta, természetes 
gyógyeljárások, alkotókörök, sporttevékenységek), mint az egymás iránt érzett 
felelősséget is magába építő közösségben-gyógyulás6 és nem utolsósorban a 
beteg (a kezelt) önmagáért vállalt felelőssége, amely alapvető módon az akti-
vitásra épülő saját életrend kialakításában és működtetésében nyilvánul meg.7 

Pető 1938-ban, az Anschluss-t követően elmenekül Ausztriából, és rövid 
párizsi tartózkodást követően végleg visszatér Budapestre, ahol a háború alatti 
bujkálás évei után folytatja gyógyító tevékenységét, és elkezdi kidolgozni a 
konduktív pedagógiát. Ennek legjelentősebb intézményi keretét az ún. „Pesta-
lozzi Ambulancia”, azaz a Gyógypedagógiai Főiskola Mozgásterápiai Osztálya 
szolgáltatja, ahol is Pető 1947-ben lehetőséget kap arra, hogy kísérletet tegyen 
14 képezhetetlennek tartott mozgássérült gyermek fejlesztésére. A kísérlet sike-
re nyomán nyílik meg 1950-ben az Országos Mozgásterápiai Intézet, 1963-ban 
pedig a speciális szakemberképzés ügyét is felvállaló Mozgássérültek Nevelő-
képző és Nevelőintézete, a későbbi „Pető Intézet”. 

 
Karl Schustek, Hanau/Main, 1965; K. O. Bärnklau [Pető András]: Gibt es unheil-
bare Krankheiten? Nein! Rudolphische Verlagsbuchhandlung, Lindau-Bodensee, 
é. n.; Földesi Renáta: Pető András és a Heilkunst. In. Boreczky Ágnes – Vincze 
Beatrix (Szerk.): Reformpedagógia és életreform – recepciós tendenciák, intézmé-
nyesülési folyamatok. Gondolat, Budapest, 2018. 81-109; Renáta Földesi: The 
Occurence of Natural Healing Procedures in András Pető’s Work. In. Beatrix 
Vincze – Katalin Kempf – András Németh (eds.): Hidden Stories – the Life Reform 
Movements and Art. Peter Lang, Berlin, 2020. 267-280.  

5 Földesi: Pető András életpályája… 69. 
6 Ebben a vonatkozásban fontos adalék Petőnek Jakob Levy Moreno-hoz fűződő munka-

kapcsolata és élethosszig tartó barátsága, akivel a bécsi években együtt dolgozták 
ki és indították be az ún. „spontaneitás-színházat”. Lásd ehhez pl. Földesi: i. m. 63. 

7 „A tevékeny ember tehát mindenekelőtt az, aki teljes személyiségének bevetésével kö-
vet bizonyos célokat. Legyőz pszichikai, testi és külsődleges természetű akadályo-
kat, tervez, kivitelez, megvalósít, és korlátozott mértékben még egyes munkásként 
is megszervezi cselekvését és munkáját.” Pető András: Filozófia. Ford. Balogh 
Brigitta. Semmelweis, Budapest, 2021. 130. 



 

 359

A konduktív nevelés alapgondolata, hogy a sérüléssel élő ember a struk-
turális károsodás ellenére képes megtanulni egy jobb, funkcionálisabb, élhe-
tőbb létstratégiát, illetve – ezzel összefüggésben – az, hogy a mozgássérültség 
nem statikus állapot, hanem az idegrendszer tanításával, a szándék/akarat 
mobilizálásával, a tudatos önirányítás tanulásával és a tünetspecifikus ritmi-
zált cselekvésminták gyakorlásával elérhető egy jobb összerendezési mód – 
lehetséges tehát a változás/változtatás. 

Talán nem szükséges különösebben bizonygatni, milyen erőteljes ember-
kép, milyen – az emberi lehetőségekre, létállapotra, illetve cselekvőképességre 
vonatkozó – jellegzetes „filozófia” mint tágabb értelemben vett világkép olvas-
ható ki egy ilyen gyógyítói és pedagógusi attitűdből. Pető azonban – mint 
láttuk – nem állt meg az implicit filozófiánál, hanem világ- és emberképét 
diszkurzív formába öntve is ránk hagyományozta.  

2. PHILOSOPHIE – A FILOZÓFIA  

A hagyatékban megtalált iratcsomó feltételezhetően az 1950-es évek vége 
felé keletkezhetett, amikor is Pető feljegyzéseiben, illetve leveleiben említést 
tett arról, hogy – egyebek mellett – dolgozik egy átfogó filozófiai mű megírá-
sán. Hogy a megtalált gépirat biztosan tekinthető-e önmagában egyetlen 
egységes átfogó műnek, az még további történeti-filológiai kutatásra szorul, 
ezért itt csak arra szeretnénk szorítkozni, hogy felvázoljuk az anyag adottnak 
vehető jellegzetességeit. 

Az egyik ilyen jellegzetesség, hogy maga a gépirat címet nem tartalmaz, 
hanem az annak egy részét tartalmazó irattartóra került fel Pető kézírásával a 
„Phil / Erste Fassung” felirat. Ugyanakkor leveleiben „Filozófia” címen emle-
gette projektjét, ezért kézenfekvő feltételeznünk, hogy ezt szánta munkája 
végleges címének is.8 

A német nyelvű, 220 oldalas korpusz két jól elkülöníthető részre oszlik. Az 
első rész 101 oldalas, és a 88. oldallal bezárólag olyan fejezeteket foglal magába, 
amelyek számozása minden fejezettel újrakezdődik, ám utólag kézírással foly-
tatólagos oldalszámozással is ellátták őket, és ez a folytatólagos számozás foly-
tatódik immár gépírással is a 89. oldaltól a 101. oldalig. A fejezetek terjedelme 

 
8 „[…] Holzinger hátrahagyott írásain szorgalmasan dolgozom. Diákkoromban Holzinger-

nek hívtak. Holzingerné ti. egy pincérnő volt, akinél üzeneteket lehetett átvenni 
tőlem, és akinek üzeneteket lehetett átadni számomra. Frau Holzinger révén így 
lettem dr. Holzinger, miután több mint tíz évig voltam diák, a név sokáig üzemben 
maradhatott. Holzinger hátrahagyott írásainak részei: I. Lyrik, II. Drama, III. 
Prosa, IV. Philosophie, V. Das Leben des Mannes namens Nachtigall […].” Pető 
András, rendezetlen iratok, Semmelweis Egyetem Pető András Kar, Hári Mária 
Kari Könyvtár és Forrásközpont. Idézi Földesi Renáta: Pető András életpályája… 9. 



 

 360

hét és tizennégy oldal közötti; sem fejezetcímmel, sem pedig sorszámmal nem 
látták el őket. A 89. oldaltól az oldalak gépírásos számozása is folytatólagos, és 
így az első rész végéig megegyezik az utólagos kézírásos számozással. A második 
rész, amely a nagyobb csomagon belül a „Phil / Erste Fassung” feliratú dosszié-
ban volt, 119 oldal terjedelmű, és valószínűleg 12 fejezetet foglal magába.9 En-
nek a résznek az eredeti gépírásos számozása már folytatólagos, de eredetileg 
Pető valószínűleg nem az első rész folytatásának szánta, mivel a gépírásos 
számozás az 1. oldallal kezdődik. Ugyanakkor az utólagos kézírásos oldalszámo-
zás az első rész oldalszámozását folytatja, vagyis Pető valószínűleg utólag dön-
tött úgy, hogy ezt a szövegrészt a másik folytatásaként kezeli. További megvá-
laszolandó kérdés persze, hogy ha két külön szöveg- vagy fejezetcsomagként 
tekintünk a két részre, akkor vajon milyen időrendben keletkezhettek, illetve 
hogy valóban az a rész-e a Filozófia „első”, azaz korábbi változata, amely az irat-
csomóban a „Phil / Erste Fassung” feliratú irattartóba került. A második rész 
mindenesetre ismeretelméleti és ismeretkritikai megfontolásokkal kezdődik, és 
több szempontból is megfelel azoknak az elvárásoknak, amelyeket egy hosszabb 
szöveg kezdőfejezetével szemben támasztani szokás, így hát egyelőre az tűnik 
a legkézenfekvőbb forgatókönyvnek, hogy egy eredetileg különálló értekezés-
sel van dolgunk, amelyet a szerző utólag értelmezett át egy még hosszabb mun-
ka második részévé. De ezt a feltételezést természetesen még ellenőrizni kell, 
ahogyan azt is, vajon eredetileg is fejezeteknek készültek-e a korpusz egyes 
egységei, vagy netán különálló esszéknek. Stílusuk, tematikai szerkezetük és 
Pető korabeli feljegyzései mindenesetre az előbbi változatot valószínűsítik. 

A lelet részét képezte még hét kézírásos oldal is, amiből négy a teljes irat-
csomó elején, három pedig a második részt tartalmazó irattartó elején volt el-
helyezve. Az első négy oldalnyi kézírásos feljegyzés lehet tematikus vázlat vagy 
tartalomjegyzék-tervezet, a második három oldal pedig elsősorban kulcssza-
vakat, afféle tematikus emlékeztetőket tartalmaz – pontos viszonyuk a gépelt 
szöveghez még feltárásra vár. 

A szövegben több önreflexív megjegyzés található, amelyekből részint a 
keletkezés körülményeiről, részint Pető terveiről nyerhetünk információkat.  

Ami a keletkezés körülményeit illeti, a szöveg egyes megjegyzéseiből kitű-
nik, hogy Pető valamelyik munkatársának diktálta a szöveget,10 méghozzá fel-
tételezhetően különböző időszakokban más-más munkatársának. A gépírók 

 
9 Azért csak „valószínűleg”, mert egy két oldalas részlet státusa még további vizsgálatra szo-

rul: a folytatólagos számozás szerinti 175. és 176. oldal az oldalkép alapján inkább 
külön fejezetet alkot, ugyanakkor szokatlanul rövid a többihez képest (lévén a második 
rész többi fejezetének terjedelme 9 és 20 oldal közötti), ráadásul gépírásos számo-
zásukat kézírással javították 70b-re, illetve 70c-re (egy 70a és egy 71. oldal között). 

10 „Mégis beszélek hozzád, Olvasóm […] és most, amikor ezt diktálom, Rád gondolok. Egy 
olyan szobában diktálok, amelybe egy előszobán keresztül lehet bejutni. Az előszoba 



 

 361

váltakozására abból lehet következtetni, hogy a begépelt német szöveg szín-
vonala meglehetősen egyenetlen: néhol több tíz oldalon keresztül kifejezetten 
jó minőségű szöveget olvashatunk, néhol viszont az eredeti gépelt szöveg nyel-
vi hibáktól hemzseg, néhol félrehallott vagy egyenesen értelmetlen kifejezések 
is papírra kerülnek. Szerencsénkre Petőnek volt alkalma korrektúrázni a gép-
irat jelentős részét, és az utolsó 26 oldal kivételével, ahol nem találunk javítá-
sokat, a szöveg többi részét úgy tekinthetjük, mint ami legalábbis a tartalmi 
szándékainak megfelelő szövegvariánst tartalmaz. (Hogy stilárisan vagy más 
szempontból tervezett-e még változtatni a szövegen, azt persze nem tudhatjuk, 
mint ahogy azt sem, voltak vagy vannak-e még a szövegnek további változatai.) 

Ami pedig Petőnek a szöveget illető szándékait illeti, egyértelműen ki-
mondható, hogy a munkát kiadásra szánta: több olyan szöveghely van, ahol 
explicit módon kifejezi kiadási szándékát, illetve olyan is, amiből kiderül, hogy 
a publikálás lehetőségét az olvasóival való szellemi találkozás kivételesen 
értékes alkalmaként értelmezi: „Az érthető meg, ami kézzelfoghatóan és igaz 
módon mint átélt kapcsolódás valósítható meg. Az itt következő fejtegetések 
igazsága metafizikai tartalmukon nyugszik, megjelentetésük kényszere 
pedig várható és felismerhető etikai hatásukon. A leírtak korában élünk; a 
leírtakon keresztül hatunk; a leírtakon keresztül találkozunk.” 11 

Mindezeken túl két vonatkozásban tartozunk még magyarázattal. Az egyik 
a gépirat eredeti nyelve, a másik pedig az első kiadás nyelve és jellege. 

Mint láttuk, Pető németül írta meg művét. Az okokra vonatkozó magyará-
zatnak több komponense lehet, de a lokálisan leginkább kényszerítő erejű 
valószínűleg az a körülmény, hogy Pető az ’50-es évek Magyarországán nem is 
álmodhatott arról, hogy munkáját saját nevén magyarul adja ki. Gondolkodás-
módja, filozófiájának forrásai, a hagyományok, amelyekhez kötődött, a tapasz-
talatok, amelyekre hivatkozott – az állampárti ideológia szemszögéből egyik 
sem számított volna nem hogy elfogadhatónak, de még tolerálhatónak sem. 
Ráadásul nemcsak saját hírnevére és szabadságára, de az általa megálmodott 
és vezetett, látszólag stabil, de mindeközben folyamatosan támadásoknak 
kitett pedagógiai rendszer és intézmény biztonságára, fennmaradására is 
tekintettel kellett lennie.12 Az asztalfióknak írt tehát, németül, és valószínűleg 
azzal a szándékkal, hogy a munkát, ha egyszer lesz ideje stilárisan is befejezni, 
Németországban fogja álnéven megjelentetni. Ez később jól bevált stratégiaként 

 
ajtaján ott a nevem. Nem vagyunk hát mindketten a létezés feltétlen, kétségbe-
vonhatatlan realitásai?” Pető: Filozófia. Id. kiad. 36. 

11 Pető: Filozófia. Id. kiad. 68. 
12  Lásd ehhez Földesi: Pető András életpályája…, ill. Földesi Renáta: A konduktív 

nevelés kialakítását befolyásoló ideológiai és szakmapolitikai tényezők Pető András 
életpályájának 1947–1967 közötti szakaszában. In. Feketéné Szabó Éva – Zsebe 
Andrea – Kollega Tarsoly István (Szerk.): i.m. 41–78. 



 

 362

működött számára, hisz – miközben Magyarországon megjelent csekély számú 
publikációjában azon igyekezett, hogy a konduktív nevelés elméletét a szocia-
lista, valamint az éppen aktuális szovjet tudományeszménnyel kompatibilisre 
hangolja13  – hitelesnek tekinthető orvosi hitvallását és elképzeléseit tartal-
mazó műveit is Németországban, német nyelven, dr. med. Karl Otto Bärnklau 
néven jelentette meg.14 

A szöveg felfedezését követően a Semmelweis Egyetem Pető András Kara 
a Pető-hagyaték gondozójaként komoly dilemma előtt találta magát. A tudomá-
nyos alaposság szempontjai azt követelték volna, hogy a szöveget csak hosszas 
feltáró munka nyomán, eredeti nyelven (vagy eredeti nyelven is) és kritikai 
kiadásban jelentessék meg. Ugyanakkor nem lehetett elvonatkoztatni attól sem, 
hogy egy ilyen horderejű felfedezést elsősorban azok számára kellene – még-
hozzá minél hamarabb – hozzáférhetővé tenni, akik Pető munkásságának 
közvetlen örökösei: a nevelési rendszerét alkalmazó konduktor-közösség számá-
ra. Mindemellett pedig sajátos, ám nem kevésbé kötelező erejű szempontként 
szerepet játszott még a döntésben Petőnek a szövegben egyértelműen megfo-
galmazott kívánsága, hogy művén keresztül közvetlenül szólhasson olvasóihoz, 
miközben a kívánság teljesülése már így is több mint 50 év késlekedést szen-
vedett. Mindezek a szempontok együttesen járultak hozzá ahhoz, hogy a mun-
ka először nem kritikai kiadásban, hanem egyszerű (bár nyelvileg-szakmailag 
lektorált) magyar fordításban, a konduktorképzést támogató egyetemi jegyzet-
sorozat részeként jelenjen meg.15 

3. EKLEKTIKA ÉS ISMERETKRITIKA 

Pető munkájának filozófiai kontextualizálását természetesen nem könnyíti 
meg az a körülmény, hogy a szerző afféle „titkos” filozófus, aki az asztalfióknak 
ír. Mivel szakmai értelemben kívülálló – sem filozófiai végzettsége, sem filozó-
fiai publikációi nincsenek –, semmiféle külső feltétel nem kényszeríti arra, 

 
13 Lásd ehhez ugyancsak Földesi: Pető András életpályája…, ill. uő: A konduktív nevelés 

kialakítását befolyásoló ideológiai és szakmapolitikai tényezők… Id. kiad. 
14 K. O. Bärnklau [Pető András]: Unfug der Krankheit – Triumph der Heilkunst, illetve 

uő: Gibt es unheilbare Krankheiten? Nein! Id. kiad. A „Bärenklau” [szó szerint: „medve-
karom”] egyébként a medvetalp (Heracleum) növénynemzetség egyik német neve, 
amelynek bizonyos fajait a népi gyógyászat és a homeopátia is alkalmazza gyógyításra. 
Feltételezhető, hogy a népi gyógyászattal és gyógynövényekkel behatóan foglalkozó 
és a homeopatikus gyógymódokat is tanulmányozó Pető a botanikai asszociációk 
miatt választotta álnévnek a szó „Bärnklau” változatát. Petőnek az álnevekhez való 
viszonyához lásd még a „Holzinger hátrahagyott feljegyzései”-re vonatkozó tervei-
ről a 8. lábjegyzetet. 

15 Pető: Filozófia. Id. kiad. 2021. A kiadás részleteiről lásd a szerkesztő és a fordító előszavát: 
Balogh Brigitta – Földesi Renáta: Bevezetés Pető András Filozófiájához. In. i.m. 5-12. 



 

 363

hogy megfeleljen a legkülönbözőbb szakmai standardoknak, legyenek azok 
akár ideológiai kényszerek, akár elméleti legitimitási követelmények, akár 
divatok. Ezt a – feltehetőleg nem különösebben kívánt – szabadságot Pető egy-
felől alaposan ki is használja, hiszen művében olyan megközelítéseket ötvöz, 
amelyek kombinációját egyáltalán nem biztos, hogy akadémiai közegben vala-
ha is elfogadtathatta volna: művében erőteljesen keverednek – hogy csak a 
leginkább szembetűnőket említsük – a metafizikai, az antropológiai, az egzisz-
tenciaközpontú, az ismeretkritikai és a misztikus motívumok, illetve vizsgáló-
dási eljárások. Kézenfekvő is lenne művét valamiféle amatőr eklekticizmusként 
vagy életreform-eredetű szinkretizmusként azonosítani, ezzel a késztetésünk-
kel azonban óvatosan kell bánnunk két további körülmény miatt. Az egyik a 
létrejött gondolati univerzum mind tartalmilag, mind metodológiailag koherens 
egésszé szerveződő jellege, a másik pedig a műben hangsúlyos szerephez jutó 
módszertani-ismeretelméleti reflexiók, amelyek azt mutatják, hogy a különbö-
ző hagyományok, szempontok és gondolkodásmódok ötvözése mögött egyál-
talán nem naiv eklekticizmus, nem is puszta lelkes szinkretizmus, hanem ismeret-
kritikai szempontból alaposan végiggondolt, nagyon is tudatos döntés áll. 

Mielőtt azonban részletesebben szót ejtenénk erről az ismeretkritikai 
vonalról, vessünk egy pillantást mindazokra a hagyományokra, amelyekhez 
Pető műve többé-kevésbé egyértelműen kapcsolható. 

Az európai filozófiai hagyomány(ok)ból Pető munkája vagy explicit mó-
don, vagy relatíve könnyen beazonosítható fogalmak és motívumok szintjén 
kapcsolódik olyan klasszikusokhoz, mint Platón, Arisztotelész, Szent Ágoston, 
Pascal, Spinoza, Kant, Schelling, Hegel, Schopenhauer, Nietzsche és Bergson, 
jóllehet név szerint keveseket említ meg közülük. Mindezek mellett gyanít-
hatóan ismerte és továbbgondolta a korabeli egzisztencializmus és fenome-
nológia bizonyos megközelítéseit is, de ezek a szálak – főleg a fenomenológiai 
– már nem explicitek, így a meglétükre vonatkozó feltételezés igazolása vagy 
elvetése további kutatás feladata. Különösen jelentős forrása ugyanakkor Pető 
gondolkodásának a misztikus hagyomány, pontosabban többféle misztikus 
hagyomány, hiszen a munkában egyaránt megjelennek a gnosztikus, a kabba-
lista és a keresztény misztika elemei, különösen pedig Jacob Böhme. 

Az európai filozófiai hagyomány(ok) mellett jelentős forrás még Pető számára 
a buddhizmus (lásd például olyan központi motívumait, mint az éntelenség, 
az individualitás illuzórikus és relatív volta vagy a kozmikus összekapcsolt-
ság)16 és a kínai filozófia, azon belül is elsősorban a taoizmus (lásd például az 

 
16 Mindezek a fogalmak természetesen a hinduizmus szemléletére is jellemzőek, viszont 

életrajzi ismereteink alapján valószínűsíthető, hogy Pető inkább a buddhizmus 
gondolatvilágán keresztül kapcsolódott hozzájuk. Természetesen ezt a szálat is 
további kutatásnak kell majd tisztáznia. 



 

 364

áramlás metaforáját, az Út értelmezését vagy a Wuwei explicite is megjelenő 
fogalmát). Fontos szerepet játszanak emellett még további mitológiai és vallás-
történeti motívumok, illetve ezoterikus hagyományok és azok antropológiai 
értelmezései is, ami annál is inkább érthető, mivel Pető antropológiai látás-
módja szerint a homo religiosus nem elhanyagolható aspektusa a sokszínű 
emberi világ kulturális–egzisztenciális szerveződésének. 

Milyen ismeretelméleti megfontolások igazolhatnak hát egy ennyire sok-
rétű egyveleget, a heterogén hagyományok ilyen intenzitású ötvözését? Pető 
egyáltalán nem könnyíti meg a maga számára a kérdést, amikor részben a 
kanti ismeretkritika, részben pedig a természettudományos pozitivizmus eszköz-
tárával néz szembe saját eljárásának igazolhatóságával.  

Egyfelől meggyőződése, hogy az emberi gondolkodásnak van egy többé-kevés-
bé kanti értelemben vett transzcendentalitása, azaz univerzális vagy legalábbis 
individuum-fölötti jellege, ami lehetővé teszi, hogy bizonyos gondolkodási 
struktúrák vagy világértelmezések plauzibilitását belássuk,17 másrészt viszont 
nagyon is tudatában van annak, hogy ez a transzcendentalitás kulturálisan közve-
tített, és ez a kulturális „szűrő” nagyon is meghatározza, minek a legitimitását 
tudjuk elfogadni. Ugyanakkor a vallási, egzisztenciális és filozófiai gondolatok– 
belátások – egyáltalában minden, ami nem szűkebb értelemben vett tudomány – 
olyan tartományra vonatkoznak, amelynek esetében még inkább nyilvánvaló 
a tudományos értelemben vett megalapozhatatlanság és így a kulturális kódokra 
való ráutaltság, a hagyományok általi közvetítettség.18 A hagyomány azonban 
nem a tartalmat, hanem a közvetítés formáját adja; ezen a síkon az egyetlen 
hiteles tartalom a megélt tartalom. Ezt hivatott alátámasztani Pető feltehető-
leg bergsoni eredetű különbségtevése kifejezéstartalom és igazságtartalom 
között: „Az emberi kultúra minden megnyilvánulásánál különbséget kell ten-
nünk a kifejezéstartalom és az igazságtartalom között. […] Az igazság vilá-
gának tartalmait bizonyítjuk, a kifejezés világának tartalmait megéljük.”19 

Ha tehát a metafizikai állítások tudományos értelemben nem igazolhatók, 
mivel nem bizonyíthatók, akkor legitimitásuk csak a megélés hitelességéből és 
a közvetítésükre kiválasztott kulturális kódok értelmezhetőséből származhat. 
Ennyiben – mondja Pető – saját metafizikája nem inkább és nem kevésbé 

 
17 „Filozofálni egyáltalán csak azáltal lehetséges, hogy az individuális szubjektum egy-

szersmind transzcendentális is, és hogy az individuum felismerései bizonyos körül-
mények között transzcendentális természetűek, azaz általánosan érvényesek.” 
Pető: Filozófia. Id. kiad. 102. 

18 „Egy bekövetkező esemény csak a kultúrával és hagyománnyal való megegyezése által, 
illetve transzcendentális megerősítés és igenlés által bizonyul valóságosnak. A 
káprázatot a megegyezés, a megerősítés és az igenlés hiánya különbözteti meg a 
megismeréstől.” I.m. 15. 

19 I.m. 23. 



 

 365

plauzibilis más metafizikai kísérleteknél: „[a]mit nyújtunk, az metafizika, és 
annyiban igaz, amennyiben a metafizika egyáltalában igaz vagy igaz le-
het”.20  Van azonban mögötte valami, ami sokkal többé teszi, mint puszta 
elméleti vállalkozás, mint tét nélküli intellektuális kísérlet; ez pedig a megéltek 
kommunikálására, a felismert tartalom továbbadására vonatkozó egziszten-
ciális felhívás, Pető terminológiájában kötelesség: „Az igazságot hírül adni 
[…] semmiképp sem kötelességünk. Kötelességünk viszont annak továbbadá-
sa, amit megélünk […].”21 Így lesz a filozófiai munka és vele együtt Pető Filo-
zófiája egzisztenciális felelősség, életfeladat és életre-halálra szóló cselekedet: 
„Csak olyat adunk közre, amit megéltünk, és az ember vagy eszerint él, vagy 
feldolgozhatatlanként kiköpi. Épp ezért mindenkinek, aki a metafizikai igaz-
ságra vonatkozó kérdést felteszi, éltere-halálra kellene azt tennie.”22 

4. ALAPFOGALMAK 

Amikor arról dönt, hogy a „valóság”, a „világ”, az „egzisztencia”, az „emberi 
létállapot” vagy a „megismerés” mely lehetséges megközelítését vagy leírását 
tekinti alapvetőnek, minden filozófusnak választania kell. Az egyik perspektíva 
– legalábbis a leírás, az artikuláció szintjén – szükségképpen kizárja a másikat, 
és a filozófus, aki az egyik úton indul el, szükségképpen kizár sok más lehet-
séges gondolati utat, a filozófiai alkotás szintjén igazolva azt a régi platóni 
belátást, mely szerint a nemlétezés valahogyan „szét van szórva” a létezés men-
tén. S jóllehet a klasszikus metafizika még kísérletet tett arra, hogy a perspek-
tívák e sokféleségét felülírja egy abszolút meta-perspektíva (vagy a hegeli 
változatban az összes lehetséges perspektíva szintézise) nevében, a poszt-
metafizikai kor filozófusainak már nem adatik meg ez a lehetőség. 

Pető azonban épp ezt a sokféleséget, az emberi lények által át- és megél-
hető, illetve értelmezhető észlelési-, tapasztalási- és gondolkodásmódok szük-
ségszerű sokféleségét választja gondolatmenete kiindulópontjának. Magukat 
az átélés-, tapasztalás- és értelmezés-módokat „világok”-nak nevezi, és úgy írja 
le őket, mint amelyek interszubjektív, szimbolikusan és kulturálisan is köz-
vetített közös közeget képeznek a bennük részt vevő individuumok számára.23 

További kulcsfogalmai a Lét–létezés fogalompár, valamint a jellegüket, 
illetve viszonyukat megvilágítani hivatott metaforacsokor. A „Lét” (Sein) 
fogalma minden behatárolható, azonosítható entitás, illetve megnyilvánulás 

 
20 I.m. 67. 
21 Uo. 
22 Uo. 
23 I.m. 13-16. 



 

 366

meghatározhatatlan alapját fejezi ki, jellegét pedig Pető gyakran érzékelteti az 
„áramlás” (Strom) és a „folyam” (Fluss) metaforáival. A „létezés” (Dasein) 
ezzel szemben a meghatározott, konkrét, ámde viszonylagos és múlandó „ala-
kot-öltések” (Gestaltung) birodalmára vonatkozik, és az általa jelölt entitások 
úgy viszonyulnak a Léthez, mint a víz fodrozódása vagy a hullámok egy folyam 
áramlásához.24 Ez utóbbi, az alakot öltött létezés lehetséges közegeit jelentik 
azután az előbbiekben említett „világok”, amelyek alapvető jellemzői Pető 
szerint a „spontaneitás”, a „dualitás” (azaz a lehetséges alapvető minőségek-
nek és hatásirányoknak a „világok” strukturálódását meghatározó kettőssége) 
és a szakadatlan változás.  

Ha azonban a létezés, a konkrét, behatárolható „alakot-öltés” a Lét áramlá-
sának „hullámverése”, úgyszólván felszínének fodrozódása csupán, akkor bár-
miféle individuális létező behatároltsága, a Lét áramától való elhatárolódása 
viszonylagos és látszólagos, teljességgel illuzórikus a létezés egészének „össze-
kötöttségével”, a Lét áramában való eredendő egységével szemben. 

Ez a két pólus, a viszonylagos és ideiglenes individualitások látszólagos 
elkülönültsége, illetve valóságos összekapcsoltsága nyer azután plusz jelentést 
az emberi világban, ahol immár nemcsak faktikus szétválasztottságot és 
összekötöttséget, hanem átélt minőséget és egyszersmind emberi életlehető-
séget jelentenek: az énstruktúrák formájában megnyilvánuló elkülönültség-
tudatban való megmaradás vagy a „mi”-tudatban és a szeretetben megnyil-
vánuló összetartozás-tudat választását. Vagy, más szinten és perspektívában 
megfogalmazva: az énstruktúrák formájában megnyilvánuló elkülönültség-
tapasztalatban való megmaradás átkát vagy a „mi”-tudatban és a szeretetben 
megnyilvánuló összetartozás-tapasztalat kegyelmét. 

A két alapvető életlehetőség iránya azonban egy primordiálisabb szinten is 
jelentkezik mint a biológiai meghatározottság és az azon való felemelkedés 
lehetőségének kettőssége. Az emberi állapot kettős jellege ugyanis abban is 
megnyilvánul, hogy az ember mint élőlény vagy akár egyszerűen mint fizikai 
létező sajátossága egyrészt, hogy kvázi-individuális létezését más kvázi-indi-
viduális létezők kárára tudja csak fenntartani, másrészt viszont az is, hogy 
elkülönülésén túllépve kapcsolódni tud a többi kvázi-individuális létezőhöz 
(nemcsak emberhez, de más lényekhez / létezőkhöz is) és a transzcendenshez. 
Pető szakkifejezése az utóbbira a „kapcsolódás” (Anschluss),25 amely viszont 

 
24 A Sein – Dasein fogalompár tekintetében talán érdemes megjegyezni, hogy nincs 

okunk feltételezni, hogy Pető ne ismerte volna Heideggert, de a fogalompárt 
olyannyira más módon (és emellett a fogalmak köznyelvi jelentéséhez sokkal köze-
lebbi értelemben) használja, hogy ebben a kérdésben feltehetőleg nem érdemes 
heideggeri hatást is feltételezni. 

25 Gyanúnk szerint van némi tudatos elhatározás abban is, hogy egyik fő metafizikai-
egzisztenciafilozófiai-etikai fogalmát Pető egy olyan terminussal jelöli, amely 



 

 367

tartalmában nem azonos az eredendő összekötöttséggel, hanem a felismert és 
egzisztenciális értelemben választott összetartozást jelöli.  

De nem véletlenül írtuk fentebb, hogy ami egyik oldalról választás, az a 
másik oldalról átok vagy kegyelem. Nem egykönnyen kibogozható kérdés – és 
Pető láthatólag nem is szándékozik könnyebbé tenni26 –, hogy mindebből mi 
tekinthető csakugyan szabad emberi választásnak, és mi az, ami a biológiai, 
szociológiai, kulturális, történelmi és pszichológiai meghatározottság terhe. 
Ami emberi oldalról átlátható, az az, hogy ezek a lehetőségek előttünk állnak, 
és válaszra hívnak fel bennünket, ezt a választ pedig nem lehet megkerülni. 
Ezt fejezi ki végezetül Pető másik kulcsmetaforája, a „határozat” (Beschluß), 
amely – akár létezőnek tekintjük a szabad akaratot, akár nem, akár szabad 
választásnak tekintjük az elkülönülést vagy az összetartozást, akár nem – egy-
szerre fejezi ki a Lét rendjét, illetve a sors és a faktikus történések értelmes-
ségét. Akár törvényszerű, akár esetleges, akár magasabb terv része, akár vélet-
lenszerű körülmények összjátéka, a sorsunk olyan „határozat”-ként áll előt-
tünk, amelyre igent mondhatunk vagy amely alól megpróbálhatjuk kivonni 
magunkat – ennyiben pedig a hozzá való viszonyunk, akár szabadok vagyunk 
metafizikai értelemben, akár nem, a legvégső emberi felelősség. 

5. AZ EMBERI ÁLLAPOT 

Pető filozófiájában azonban az elkülönülés vagy a kapcsolódás választá-
sának, illetve a „határozat” elfogadásának vagy elutasításának egzisztenciális 
szintje sokkal alapvetőbb antropológiai rétegeken nyugszik, amelyek közül a 
legalapvetőbb egy olyan szint, amely biológiai–idegrendszeri értelemben kö-
zös az állatvilággal (vagy legalábbis annak jelentős részével), következményei 
azonban már jellegzetesen emberiek. 

 
politikai–történelmi fogalomként arra az eseményre (Ausztria Németország általi 
világháborús lerohanására) utal, amelyhez Pető életének egyik meghatározó 
traumatikus élménye is kötődik – de ezt a gyanút is csak további kutatás igazol-
hatja. Az élményre vonatkozóan lásd Földesi: Pető András életpályája… 75-76. 

26 Egyfelől: „Az akaratlagos tevékenység szabadsága a tények világának ornamentiká-
jához tartozik, és az énvilágnak az élet szempontjából nélkülözhetetlen alapvető 
illúziója.” Pető: Filozófia. Id. kiad. 28. Ugyanakkor: „[…] valószínű, hogy tökéletes 
szabadságban csak transzcendens módon vihető végbe cselekvés, feltéve, ha a 
transzcendencia leválasztható volna a Lét fennmaradó részéről, ami mindazonáltal 
petitio principii volna.” I.m. 29. Tehát: „[…] a létezés szféráiban a szabadság illúzió, a 
Lét szféráiban ellenben magától értetődő.” I.m. 37. Ezért: „[m]ég ha az ember ide-
gen akarattól megszállottnak tudja is magát, még ha az akarat a pszichopatológiai 
elváltozás vagy az elragadtatás bizonyos formáiban ténylegesen megszűnik is, a 
szabad akarat alapvető ténye éppúgy fennáll, mint ahogyan fennmarad a zene is, 
noha a siket nem hallja.” I.m. 111. 



 

 368 

A hatalom és a tehetetlenség eredendő tapasztalatairól van szó, amelyeket 
az élőlény az akaratlagos mozgás sikerességének vagy sikertelenségének meg-
tapasztalásán keresztül szerez. Az eredendő tehetetlenség élménye, amelyet 
legelőször csecsemőkorban szerzünk, olyan közös emberi tapasztalat, amely-
re, ha a későbbiekben akaratlagos mozgásaink sikerességét tapasztaljuk, Pető 
szerint az eredendő „hatalomérzés” és vele együtt az ún. „én-érzés” épülhet, ha 
azonban akaratlagos mozgásaink nem bizonyulnak sikereseknek, olyasféle ta-
nult tehetetlenség lép fel, amelynek visszafejtésére és sikeres cselekvésminták-
kal való helyettesítésére egyébként a Pető által kidolgozott nevelési rendszer 
is épül.27 

A hatalom és a tehetetlenség tehát olyan primordiális tapasztalatok, 
amelyekre az emberi magatartások jó része (de az is lehet, hogy mindegyike) 
visszavezethető. Nincs itt terünk arra, hogy akár csak megkíséreljük kifejteni 
Pető sokrétű hatalomelméletét, egy vonatkozást azonban mindenképpen sze-
retnénk kiemelni, ez pedig a „konduktív létjelleg”, illetve a kondukció fogal-
mának jelentése. 

A hatalom, mint láttuk, elsődleges előfordulásában Petőnél értéksemleges 
fogalom, legalábbis etikai értelemben, hiszen vitális értékként természetesen 
igenlésre érdemes a tehetetlenséggel szemben. Amint azonban Pető elkezdi 
kifejteni a fogalom pszichológiai, interszubjektív, társadalmi és politikai réte-
geit, csakhamar eljutunk a hatalom olyan variációihoz, amelyek a másik ember 
hatalomba-kerítésének vágyán alapulnak, széles skálát rajzolva fel a fizikai 
megsemmisítéstől a mozgásképtelenné-tételen keresztül a manipulációig, 
amikor is az egyik ember úgy gyakorol hatalmat a másik fölött, mintha az 
puszta tárgy, irányítható és vezérlésre váró technikai eszköz lenne.  

Ennek a fajta hatalomgyakorlásnak az alternatívájaként jelenik meg a 
kondukció mint olyan létlehetőség, amely a létezés áramlásának kaotikusságát 
célvezérelt módon szervezi értelmes egésszé. 28  „[A] Lét konduktív jellege 
ténylegesen a létezés szervezhetőségében fejeződik ki”, írja Pető, „konduktor” 
pedig az, aki „megszervezi a létezést, a gondolkodást, a tudást és az utat”.29 A 

 
27 Magára a konduktív pedagógiára egyébként egyetlen egyszer történik utalás a szöveg-

ben, amikor a „mi”-tudat kialakulása kapcsán Pető megjegyzi: „Egy ilyen tehetetlen 
én átvezetése a bizalomteli mi-be, egy ilyen gyermek felnevelése az elfojtás és a 
félelem minden fázisán keresztül az akaratlagos önmozgásig és a mi-élményig a 
mozgásbeli önállóság teljes elérése által – ez a szociális fenomén iskolapéldája, és 
módszertanilag figyelemre méltó jelenség az emberi nevelés- és tevékenységvilá-
gokban.” I.m. 19. 

28  „A létezés struktúrái komplexumok komplexumai, szakadatlanul folyamatban 
vannak, és éppúgy szakadatlanul keletkeznek a szétesések is. A konduktív jelleg 
megakadályozza a teljes dezintegrációt […].” I.m. 48. 

29 Uo. 



 

 369

konduktor tehát a Filozófiában nem konkrét nevelői hivatást gyakorló sze-
mélyként, hanem egy univerzálisan hozzáférhető emberi létlehetőséget felvál-
laló emberként jelenik meg, aki igent mond az „önmagában” kaotikus létezés 
célvezérelt, értelmes megszervezésére, elsősorban saját életének vonatkozá-
sában, egyszersmind azonban felvállalva a másokkal közös élet formálásához 
való hozzájárulást is: „A kondukción múlik, hogyan bontakozik ki a Mi.”30 

A neveléssel kapcsolatos implikációk mindazonáltal már ezen a síkon is 
felmerülnek, hiszen Pető a nevelést eleve a hatalomgyakorlás kontextusában 
tárgyalja, a nevelési folyamatok és helyzetek lényegi vonásaként kezelve azt, 
hogy a gyermek kiszolgáltatottsága a nevelési helyzetet mind a szülő, mind a 
pedagógus számára a hatalomgyakorlás relatíve kockázatmentes, kézenfekvő 
terepévé teszi.31  

A filozófiai értelemben vett konduktornak azonban nem szükséges föltét-
lenül nevelővé válnia – vagy legalábbis nem formális értelemben, hisz informá-
lisan mindenképpen annak kell lennie, ha másképp nem, az önnevelés formá-
jában. Fontos azonban, hogy a kondukció nem ismerszik meg sem a szervezés, 
sem a vezetés puszta tényén, hiszen a szervezés és a vezetés éppúgy alapulhat 
hatalomgyakorláson, mint kondukción: „[…] vannak hatalomvágytól vezérelt 
ravasz személyek is, akik sikeresen manipulálnak embertársaik falánkságával, 
nemi vágyával, valamint az éhezéstől és a balsorstól való félelmével. Ezek az 
olykor hatalmas és hosszabb-rövidebb időre sikeres ál-konduktorok az 
igazgatók, kormányzók és vezérek, a konglomeráló elkülönülő énvilágok 
pedig örömmel kebeleztetik bele magukat az illetők hatalomvilágába.”32 Né-
mileg sommásabban, egy evangéliumi utalással megfűszerezve: „Vannak va-
lódi és hamis konduktorok, s kizárólag gyümölcseikről ismerszenek meg.”33 

Összefoglalóan elmondhatjuk tehát, hogy Pető az emberi létlehetőségeket 
részben az elszigetelődés és a kapcsolódás közötti tengelyen, részben a „hatá-
rozat” elfogadása és elutasítása közötti tengelyen, részben pedig a puszta hata-
lomgyakorlás és a kondukció pólusai közötti tengelyen rajzolja fel.34 Hogy a 
pólusok között kontinuumokat kell-e elképzelnünk, vagy pontosabb, ha inkább 
diszkrét egységekként gondoljuk el őket, azt most nem kell föltétlenül eldön-
tenünk, a közöttük (vagy a feléjük vezető irányok között) történő választás 

 
30 I.m. 57. 
31 Ugyanakkor a gyermekben vagy a neveltben feltámadó hatalomgyakorlási tenden-

ciákkal is számol, de itt ezek tárgyalása is túlságosan messzire vezetne. 
32 Pető: i.m. 51. 
33 I.m. 57. 
34 Van egy további tengely is, éspedig a cselekvési szint és a reflexivitás mértéke által 

meghatározott szélső kategóriák („tevékenyek” vs. „vágyakozók”) közötti, de ennek 
tárgyalása is túlmutat jelen tanulmány keretein. 



 

 370

viszont felveti a felelősség kérdését. Pető azonban sem ebben, sem más 
kontextusban nem ejt szót explicit módon felelősségről: a kifejezés egyetlen 
egyszer sem fordul elő a Filozófia szövegében. Implicit módon azonban jelen 
van, részben olyan kapcsolódó fogalmak közvetítésével, mint a kötelesség és a 
lelkiismeret, részben pedig olyan implikációk által, amelyek az emberi élet 
különböző síkjain a felelősség különböző típusait vetítik előre. 

6. ÖSSZETARTOZÁS ÉS FELELŐSSÉG 

Az emberi létezés „síkjai” alatt itt olyan szerveződési szinteket értünk, ame-
lyek közül az etikai–metafizikai értelemben „magasabbak” (komplexebbek) az 
„alacsonyabbakra” (elsődlegesebbekre) épülnek, és nem jelenhetnek meg azok 
nélkül, miközben az alacsonyabbak előfordulhatnak a magasabbak nélkül.  

Az emberi létezés ilyen síkjai vagy szintjei Petőnél az individuum, a sze-
mély, a személyiség és a „zseni”. Az individuum a biológiai szervezetet jelenti, 
amelyben az ember esetében „én-struktúrák” járulnak a biológiai és alapvető 
pszichikai struktúrákhoz,35 és amelynek időleges és relatív voltát a Pető alap-
fogalmairól szóló fejezetben tárgyaltuk. A személy fogalmát – némileg kantiá-
nus módon – a lelkiismeret és a kötelességérzés fogalmaival, a személyiséget 
pedig a „teremtő jelleg”-gel határozza meg Pető: „Az individuum a lelkiismeret 
és a kötelességérzés által lesz személlyé. A személy a számára a körülmé-
nyeken keresztül megadatott teremtő jelleg által lesz személyiséggé.”36  A 
zseni (vagy géniusz) fogalmával végül részben a romantikus, részben a görög–
latin hagyományhoz kapcsolódik Pető, hiszen a teremtőerőn túl, amely, mint 
láttuk, a „személyiség” megkülönböztető jegye, a zsenit az én-struktúrákon 
való túllépés, úgyszólván az énvesztés képességével határozza meg: „A szemé-
lyiség akkor lesz zsenivé, ha a személyszerűt úgyszólván akaratlagosan le 
tudja vetni vagy fel tudja venni, hogy teljesen az áramlássá váljon, vagy 
abból szükség szerint alakként lépjen elő ismét.”37 

A felelősség a négy szint mindegyikén más-más módon jelenik meg. Indivi-
duumként, állati pszichomotóriummal és pszichikai struktúrákkal ellátott 
látszólag önálló, valójában a létezés szerveződésének számtalan (szintén időleges 
és relatív) struktúrájával összefonódott ideiglenes komplexumként azért vagyok 
felelős, hogy mit kezdek azzal, amit hordozok, hogyan tudok épp ennek a többé-
kevésbé esetleges alakot-öltésnek a körülményeivel boldogulni. Személyként, 

 
35 „Mindössze énszerű struktúrákat veszünk fel az állatok pszichomotóriumába.” Pető: 

i.m. 20. 
36 Pető: i.m. 19. 
37 Uo. 



 

 371

kötelességérzéssel és lelkiismerettel bíró individuumként azért vagyok felelős, 
amit teszek vagy nem teszek, hiszen kötelességem abban áll, aminek a megtételé-
ért vagy meg-nem tételéért felelek. Személyiségként, teremtőerővel megáldott 
személyként azért vagyok felelős, amit létrehozok: ami általam létrejön vagy 
nem jön létre, ami általam hat vagy nem hat a világban. Ha pedig végül netán 
elérem a géniusz szintjét, akkor már nem azért leszek felelős, amit „én” hozok 
létre, hiszen nem „én”-ként működöm tovább a világban, hanem azért leszek 
felelős, hogy engedem-e megvalósulni magamon keresztül azt, aminek szárba 
kell szökkennie, vagy ellenkezőleg, az illuzórikus „én”-hez való ragaszkodá-
sommal gátolom. 

Ezzel pedig etikai–egzisztenciális szinten jutottunk el oda, ahonnan onto-
lógiai szinten elindultunk: az egzisztenciálisan felismert és „cselekvő nem-
cselekvéssel”38 (mert az énből induló cselekvésen túllépő cselekvéssel) meg-
valósított összetartozásig. 

Hogy az efféle „zsenialitást” – hogy tehát nem „én” cselekszem, hanem egy 
énrajtam túlról érkező „magasabb” erő cselekszik általam – akár ürügyként is 
lehet használni különböző gazemberségekhez? Kétségtelen. Pető nagyon is 
tudatában van ennek, s hasonlóképpen vélekedik róla, mint a valódi- és az ál-
konduktorok kérdéséről: gyümölcseikről ismerszenek meg. Az ürügyként 
használt vagy egzisztenciálisan félreértett (ál-)zsenialitás ellen pedig épp azo-
kat az óvintézkedéseket tudja felajánlani számunkra, amelyeket az én korlá-
tain túllépő emberi lét lehetőségeiről írók közül mások is az évezredek során: 
az alázatot és annak tudatát, hogy mivel sem adottságaink, sem körülmé-
nyeink, sem cselekedeteink következményei fölött nincs teljes hatalmunk, 
mindig rá vagyunk utalva a kegyelemre. 

7. EXKURZUS A GÉNIUSZRÓL 

Zárásképpen időzzünk el még egy percre a „zsenialitás”, illetve a „zseni” 
felelősségének kérdésénél, hiszen mégiscsak ez a létmód a Pető által felrajzolt 
egzisztenciális hierarchia csúcs-komponense, miközben – mint láttuk – kicsit 
is félreértett formájában máris óriási etikai kockázatokat hordoz. Érdemes 
ezért újra rákérdezni, hogy végül is beszélhetünk-e, és ha igen, milyen 
értelemben beszélhetünk felelősségről a „zseni” esetében, már ha elfogadjuk, 
hogy egyáltalán létezhet ilyen emberi minőség. 

Ezzel a kérdéssel azonban egy nyelvi-logikai paradoxon közepébe csöppe-
nünk: mégis „ki” lehetne felelős a „zseni” esetében, ha definíció szerint nincs már 
beazonosítható, a többiekkel szemben meghatározható – és tetteivel-döntéseivel 

 
38 A kínai wu wei fogalmára explicit módon is hivatkozik Pető, lásd i.m. 74.  



 

 372 

kapcsolatban kérdőre vonható – individuális személyiség? Ha pedig úgy 
vesszük, ahogyan az előbbiekben utaltunk rá, hogy nevezetesen azért felelős 
az ember, hogy hajlandó-e lemondani saját énjének korlátairól, akkor netán 
olyasvalakié lenne a felelősség, aki – legalábbis a megvalósult „zseni” esetében – 
már nem létezik? 

A válaszhoz közelebb jutunk, ha figyelembe vesszük, hogy erre a létsíkra 
Pető egyetlen egy példát említ rendszeresen, éspedig a szent, a közelebbről nem 
konkretizált és partikuláris vallási hagyományhoz nem kötött szent példáját. 
Ez arra utal, hogy közelebb járunk Pető intencióihoz, ha a romantikus zseni-
fogalom helyett a géniusz antik, a daimonionnal, az őrzőszellemmel rokon 
értelmét vesszük alapul. De valószínűleg akkor jutunk hozzá a legközelebb, ha 
a buddhista hagyományt is bekapcsoljuk az értelmezésbe, és számításba 
vesszük azt a lehetőséget, hogy Pető azért folyamodott a géniusz fogalmához, 
mert az európai kultúra nyelvén ez képes elvont módon egyesíteni magában a 
szentnek az egyes kultúrákban eltérő módon artikulálódó változatait. Gondol-
junk például a buddhista hagyomány mahájána irányzatának azon alakjára, 
amelyhez a kortársak visszaemlékezései egyébként személyesen Petőt is gyak-
ran hasonlítják:39 a bódhiszattvára. 

Nagyon leegyszerűsítve a bódhiszattva az a, megvilágosodást (azaz buddha-
minőséget) elért személy, aki vállalja, hogy visszatér a szenvedő érző lények 
világába, hogy segítsen nekik megszabadulni az örök körforgásból és ezáltal a 
szenvedéstől. Mindezt pedig úgy, hogy tudja: az, hogy egyáltalán létezik „ő” és 
„mások”, hogy van olyan, hogy „világ” vagy „megvilágosodás” vagy „szenvedés” 
vagy „megszabadítás” – mind-mind illúzió; a létezés olyan látszata, amit gon-
dolkodásunk és nyelvünk hitet el velünk. A kérdésre ezért, hogy bódhiszattvá-
nak tarthatja-e magát egy bódhiszattva, legalábbis a Gyémánt Szútra szerint 
a helyes válasz az, hogy semmiképp, hiszen valójában nem létezik „bódhiszattva” 
és „nem-bódhiszattva”, lévén mindezek puszta nevek, amelyek az elkülönülés 
és az individuális létezés látszatát hitetik el velünk.40  

 
39 Lásd ehhez Vekerdy Tamás és Koronkai Bertalan visszaemlékezéseit: Vekerdy Tamás: 

Álmok és lidércek. T-Twins, Budapest, 1992. 161. (idézi Földesi: Pető András 
életpályája… 180.), illetve Földesi Renáta interjúját Koronkai Bertalannal: Földesi: 
i.m. 283-291, illetve 181. A Petőről szóló visszaemlékezésekben egyébként a 
Buddha-szerűség is visszatérő motívum, lásd ehhez Földesi: i.m. 80., 88., 154., 284. 

40 „– Szubhúti, a bódhiszattva is éppen ilyen. Ha azt mondaná: »Én juttatom majd az 
ellobbanásba a lényeket,« akkor nem érdemli meg a bódhiszattva nevet. S hogy 
miért? Szubhúti, nincs olyan, hogy bódhiszattva. Ezért mondja a Beérkezett, hogy 
minden jelenség mentes az önmaga, a mások, az élőlények és az élet képzetétől.  

– Szubhúti! Amelyik bódhiszattva azt mondja, »tiszta világokat hozok létre«, az sem 
érdemli meg a bódhiszattva nevet. S hogy miért? Mert a tiszta világok létrehozását 
nem-létrehozásnak mondta a Beérkezett; éppen ezért nevezik azokat a tiszta vilá-
gok létrehozásnak. Szubhúti, amelyik bódhiszattva biztosan tudja, hogy semminek 



 

 373

Így tehát okkal következtethetünk arra, hogy ebben a tartományban nem 
lehet a diszkurzív logika szabályainak megfelelő módon „felelősséget” vállalni 
és tulajdonítani. (De a köznapi nyelvhasználat logikája szerint is furcsa lenne 
azt mondani, hogy egy szent vagy egy bódhiszattva „felelőssége”, hogy segítse 
a szenvedő lények üdvözülését vagy megszabadulását.) Ugyanakkor annak, aki 
tud erről a tartományról, nagyon is felelőssége lehet az erről való híradás, ami 
egyben a kapcsolódás örömhírének hirdetése:41  

„Ha magunk köré gyűjtjük lénytársainkat, […] szolgálni akarunk ebben 
a közösségben, dicsőíteni akarjuk az öröm fényét, ünnepelni akarjuk a 
misztériumot. Mi, akik e sorok révén találunk egymásra, az örömteli pillan-
tásról akarjuk felismerni egymást. Lényünket az öröm jellemezze, s az öröm-
ről ismerjenek fel. Örömben akarjuk végezni a kötelességeinket, örömben 
akarjuk viselni a szenvedéseinket. Örömben akarunk segíteni Neked és bár-
kinek, akit ebben a világban elérünk. Segítségünk és szeretetünk megfontolt 
legyen, kötelességteljesítésünk szintúgy, hiszen az idők határozata alatt 
állunk, és együtt léptünk ki az örök áramlásból.”42 

 
sincs önléte, őt a Beérkezett valóban bódhiszattvának nevezi.” A Gyémánt szútra. 
Venerable Yifa, M. C. Owens és P. M. Romaskiewicz angol nyelvű fordítását ma-
gyarra átültette Komár Lajos. A Tan Kapuja Buddhista Főiskola, 2018. 17. fejezet. 

41 Vö. 2Tim 4.2, ill. 1Thessz 5.16-18. 
42 Pető András: Filozófia. Id. kiad. 88.  



 

 374

 

A FELELŐSSÉG FOGALMA RICHARD MCKEON 
FILOZÓFIAI GONDOLKODÁSÁBAN1 

SZILÁGYI TAMÁS 

ichard McKeon a huszadik századi filozófiatörténet egyik nagy isme-
retlenje, annak ellenére, hogy közéleti és tudományszervezői munkás-
sága révén jelentős nyomot hagyott az Egyesült Államok szellemi éle-

tében, tanítványai között találhatjuk Richard Rorty-t és Susan Sontag-ot épp-
úgy, mint az ismert írót Robert Coover-t. McKeon a Columbia University-n 
John Dewey-nál tanult filozófiát és itt lett 1925-ben a filozófia professzora, majd 
1935-ben a University of Chicago-ra került, ahol a bölcsészettudományi kar 
dékánjává választották, és ezt a tisztséget 1947-ig töltötte be. Chicagóban jelen-
tős szerepet vállalt az egyetem általános oktatási programjának kialakításában 
és a bölcsészképzés struktúrájának átszervezésében. Rendkívül szerteágazó tu-
dományos érdeklődése volt, a filozófiai témák mellett (amelyek Arisztotelésztől 
Spinozán keresztül Mill-ig számos korszakot és szerzőt felöleltek), írt irodalmi 
és irodalomkritikai műveket – egyik alapítója a chicagói iskolának –, emellett 
számos írása jelent meg a nemzetközi politikáról és az emberi jogokról, valamint 
tagja volt az Egyesült Nemzetek Szervezetébe delegált első amerikai küldött-
ségnek, és részt vett az Emberi Jogok Egyetemes Nyilatkozatának kidolgozá-
sában is. A filozófia gyakorlati alkalmazására irányuló törekvése a nemzetközi 
kapcsolatok területén úttörőnek tekinthető (Callahan 1986). 

Annak ellenére, hogy korának egyik nagy befolyású filozófusa volt, halála 
után az életműve viszonylag feledésbe merült, ehhez az is hozzájárult, hogy a 
nézeteit nem tette közzé összegző munkákban, és habár összeszedett és szisz-
tematikus, de rendkívül nehezen érthető gondolkodó. Munkásságának tema-
tikus sokszínűsége mellett, ez az egyik oka, hogy filozófiai munkássága nem 
kapott szélesebb körben elismertséget: „Esszéi frusztrálóan sűrűek és abszt-
raktak. Amikor nem azok, akkor sajnálatos módon hajlamos naivnak és 
leegyszerűsítőnek hatni” (Selinger 2018:139). Robert M. Pirsig „A zen meg a 
motorkerékpár-ápolás művészete” című regényében McKeonról formázza meg 
egyik alakját, akiről így ír: „Enciklopédiákat befogó mondataiban alany és 
állítmány többnapi járóföldre került egymástól. Szögletes zárójelek közbe-
vetéseiben kerek zárójelek közbeszúrásai, mégpedig olyan mondatban, amely-
nek kapcsolata az előzőekkel rég elhalványult a mondatzáró pont előtt” 

 
1 A kutatást Kooperatív Doktori Program keretében az Innovációs és Technológiai Mi-

nisztérium, valamint a Nemzeti Kutatási, Fejlesztési és Innovációs Alap támogatta. 

R 



 

 375

(Pirsig 1989). Hatvanéves filozófiai pályafutásának mérlege csaknem kétszáz 
nagyobb írás – monográfiák, esszék, tanulmányok –, amelyek filozófiatörténeti 
jelentőségét napjainkban kezdik felfedezni (McKeon 1998, Selinger 2018). A 
hagyatéka feldolgozását a kilencvenes években kezdték meg, és azóta több 
kötetben közreadták írásait a University of Chicago Press gondozásában. 

A felelősség kérdésköre szorosan kapcsolódik a negyvenes évek második 
felétől hangsúlyossá vált közéleti-politikai tevékenységéhez. McKeon 1956-ban 
publikált The Development and the Significance of the Concept of 
Responsibility című tanulmánya az Institut International de Philosophie két 
ülésszaka közé beékelődött találkozó számára készült összefoglaló előadása a 
felelősség fogalmáról (Guzzo 1956). 

Az Institut International de Philosophie 1937-ben jött létre a párizsi Sorbonne 
és a svéd Lundi Egyetem együttműködésének köszönhetően, azzal a céllal, hogy 
összehozza a különböző nemzetiségű és eltérő filozófiai irányzatokhoz tartozó 
filozófusokat, elősegítve az aktív eszmecserét és teret biztosítva a kritikai ref-
lexiónak, támogatva a tolerancia eszményét nemzetközi kutatási programok 
előmozdításával, bölcseleti szövegek fordításával, megjelentetésével és terjesz-
tésével. Az intézet 1955-ös athéni tanácskozásának („Párbeszéd és dialektika”) 
fő célja párbeszéd kezdeményezése volt az eltérő hátterű filozófusok között, 
míg az 1957-es varsói találkozó („Gondolkodás és cselekvés”) a humán tudo-
mányok (és ezen belül a filozófia) gyakorlati hasznosíthatóságáról és alkalma-
zásáról, illetve ehhez kapcsolódóan a filozófusok felelősségéről szólt. A köztes 
1956-os párizsi találkozó – előkészítve a következő év tematikáját – a felelős-
ség kérdéskörét vizsgálta „mivel a cselekvőnek a cselekedetéért való elszámol-
tathatósága egyfajta átmenetként szolgál az eszmék és értékek a kommuni-
kációban megjelenő érthetősége, és az elmélet gyakorlati megvalósítható-
sága között” – fogalmazott McKeon (McKeon 1957:5). 

Előadásának bevezetésében McKeon a felelősségnek három dimenzióját 
határozza meg: [1] van egy külső dimenzió, amely megjelenik a jogi és politikai 
kontextusban, amelyben az állam szankciókat szab ki az egyéni cselekedetek-
re, és amelyben a tisztviselőket és a kormányokat felelősségre vonják a poli-
tikai tetteikért; [2] létezik egy belső dimenzió, amely etikai gondolkodásban 
jelenik meg, ahol az egyén figyelembe veszi a cselekedeteinek következményeit 
és azokat a kritériumokat, amelyek befolyásolják a döntéseit; [3] illetve van 
egy úgynevezett átfogó vagy reciprok dimenzió, amely a társadalom és a kul-
túra közegében mutatkozik meg, itt az értékek az egyén karakterének auto-
nómiája és a kapcsolt civilizáció struktúrája szerint rendeződnek (McKeon 
1957:5, Szilágyi 2021:40). 

Rámutat, hogy a felelősség fogalma a filozófiában relatíve újkeletű, konk-
rét megjelenése a 18. századra tehető az angol, a német és a francia nyelvben 



 

 376

egyaránt („responsibility” 1787, „responsabilité” 1787, „Verantwortlichkeit” 
1791), azonban a fogalom szinte „észrevétlen” marad a 19. századi vitákban. A 
filozófiatörténet korábbi korszakait vizsgálva, a felelősség kérdése szinte csak 
az emberi cselekvés elszámoltathatósága és az okozatiság kérdéskörére vonat-
kozik – állapítja meg, az ókorból példaként Platónt és Arisztotelészt említve, 
kiemelve azt, hogy az igazságosság fogalma különösen az utóbbi filozófus 
esetében az etikát a politikához kapcsolja. A későbbi századokban a kötelesség 
(Kitioni Zénón, Szent Ágoston) vagy a hibáztathatóság (Aquinói Szent Tamás 
és Duns Scotus) fogalmai a meghatározók az etikában, majd Hobbes, Locke és 
Hume esetében a szükségszerűségen alapul az erkölcs, és a normatív meg-
különböztetések a számonkérhetőség külső eszközeiből (mint például a polgá-
ri és büntetőjog érvényesítése) eredeztethetők. McKeon a felelősség történeti 
kontextusának felvázolásában Pufendorf, Wolff és Kant munkásságára is utal, 
kiemelve a szabad cselekvés jelentőségét, amely természete meghatározza a 
cselekvések normatív megkülönböztetését, így általánosságban maga a cselek-
vés megítélése is elszakad a számonkérés és a büntetés külső eszközeitől. (McKeon 
1957:13-17) A felelősség fogalmának első használatát John Stuart Mill-nek tu-
lajdonítja, aki el kívánva távolodni a szükségszerűségről, a szándékoktól és a 
szabadságról szóló vitáktól, egy a felelősségre vonás hagyományán alapuló je-
lentést ad neki, azzal érvelve, hogy a felelősség érzete a büntetés bekövetkez-
tének várható tényéből adódik: az egyén tudatosan vállalt rossz cselekvéseivel 
kívül helyezi magát a társadalmon, az emberek ellenszenvét kiváltva, ezáltal 
mindazon hasznoktól és jótéteményektől is elesik amelyet a közösség nyújtani 
képes számára - így a felelősségvállalás annak a tudata, hogy megérdemeljük 
a büntetést. A 19. század végén Levy-Bruhl fenntartásokkal kezelte Mill meg-
közelítését, ő egy ésszerű szabad lény koncepciójára vezeti vissza a felelőssé-
get, nála a felelősség a társadalomból ered, és a társadalom fejlődésével együtt 
fejlődött. Ebben a kontextusban meg kell különböztetnünk az objektív valóság-
hoz kapcsolódó jogi felelősség fogalmát és a szubjektív és konkrét tartalomtól 
mentes erkölcsi felelősséget - ezt a gondolatot idézi fel McKeon a bevezetőben, 
mint amely elmélet megtermékenyítően hatott a saját felelősség-koncepciójá-
nak kidolgozásában. 

„A politikai felelősség eszméje megelőzi a felelősség eszméjének kifejlődé-
sét” (McKeon 1957:23) fogalmazza meg alapvetését McKeon, rámutatva arra, 
hogy a felelősség modern koncepciója a 18. század végi és a 19. század eleji 
etikai és politikai diskurzusban jelent meg először. McKeon szerint a „felelős 
kormányzat” eszménye egyszerre jelenik meg Nagy-Britanniában, Franciaor-
szágban és az Egyesült Államokban (Szilágyi 2021), és két alapvető aspektusa van: 
egyfelől a kormány felelős, ha olyan jogi keretek között működik, amelyben a 
hivatalos működés és annak ellenőrzése észszerűen kiszámítható, másfelől ha 



 

 377

a kormányzás támogatja a nép azon elvárását, hogy olyan intézményeket 
tartson fenn és működtessen, amelyek biztosítják a személyes választás és a 
politikába való beleszólás lehetőségét.  

Fontos az a gondolat, hogy az egyén csak akkor lehet felelős amennyiben 
rendelkezik megfelelő politikai eszközökkel az adott kormány politikájának 
befolyásolására: „a felelős kormányzás a felelős néptől függ” - ez az egyéni 
felelősség kialakulásának első állomása, de a nép csak azáltal szerez felelős-
séget, hogy gyakorolja azt. A felelősség szabadság is egyben, amely a politikai 
közösségben fejlődött ki, az erkölcsi kritériumok szabad megválasztása a 
közösség erkölcsi érzékét és igazságosságát jobban előmozdítja és jobban 
segíti a racionális döntéseket szemben egy tekintélyelvű rendszerrel.  

A politikai felelősség szoros kapcsot jelent a polgár és a politikai közösség 
között, és a politikai felelősség eszméje visszatükrözi az egyes társadalmak 
kulturális értékeit. A politikai felelősség általános gondolatát jelentősen befo-
lyásolta a kulturális felelősség fogalma: a kulturális vagy társadalmi felelősség-
vállalás biztosítja a kapcsolatot, amely által a politikai és erkölcsi felelősség 
kölcsönösen befolyásolni képesek egymást (McKeon 1957:25). Az a felismerés, 
hogy a közösség felelősséggel tartozik más közösségek iránt, kiegészül azzal, 
hogy az egyén is elismeri tetteinek felróhatóságát és azt, hogy elszámoltatható. 
McKeon kiemeli, hogy az egyén felelőssége és annak a közösségnek a felelős-
sége, amelynek a tagja, interdependens viszonyban vannak. A korszak egyik nagy 
felismerése az, hogy az egyéni önérdek hatékony érvényesítése káoszt eredmé-
nyez, ha nincsenek jól definiált társadalmi elvek, szerepek vagy transzcendens 
ideálok, amelyeknek meg kell felelni (McKeon 1957:21, Szilágyi 2021:40). 

McKeon hozzájárulása a felelősség fogalmának értelmezéséhez elsődle-
gesen a felelősség fogalmi eredetének feltárásában ragadható meg. Fontos 
felismerés, hogy az egyéni felelősség ma oly általánosnak számító erkölcsi for-
mája nem előzte meg a kollektív felelősséget. „Az erkölcsi felelősség kialaku-
lása és elismerése előtt nem léteztek erkölcsös egyének” (McKeon 1957:28). A 
politikai és kulturális intézmények, valamint az egyén normái és döntései 
közötti kölcsönhatás az, ami a felelősség fogalmának változását munkálta. 

McKeon rámutat, hogy az erkölcsi felelősség a politikai és jogi felelősséggel 
szoros összefüggésében alakult ki: nem volt erkölcsi felelősség, amíg nem volt 
közösségek, amelyekben az egyének felelősségre vonhatóvá váltak cselekede-
teikért – ez a mozzanat, amikor az egyén morális cselekvővé vált. Az elszámol-
tathatóság és a beszámíthatóság jelöli ki azon kereteket, amelyek között az 
önálló ágens azonosíthatóvá válik az etikai rendszerekben. A jó és a rossz cse-
lekedetek egyaránt felróhatóvá váltak a közösségben, amely egyúttal az elszá-
moltathatóság hátterét is biztosította. A felelősségrevonás és az elszámoltat-
hatóság nehézségeire adott válaszainkkal, valamint az erkölcsi pluralizmus 



 

 378

problémájának kezelésével új problémákat teremtettünk a felelősség tekinte-
tében - ezeket a reflexív módon keletkezett problémákat úgy lehetne tisztázni, 
ha visszatérnénk a felelősség fogalmához és annak 19. század eleji eredetéhez.  

IRODALOM 

Callahan, J. F. (1986): Richard Peter McKeon 1900-1985. Journal of the 
History of Ideas, 47(4), 653-662. 

Guzzo, Augusto (1956): Les Études philosophiques. Nouvelle Série, 11e Année, 
No. 4, Psychanalyse (Octobre/Decembre 1956), 665-667. 

McKeon, Richard (1957): The Development and the Significance of the 
Concept of Responsibility. Revue Internationale de Philosophie, Vol. 11, 
No. 39 (1), ENTRETIENS DE PARIS (13-15 september 1956) Institut 
International de Philosophie: Thème: La responsabilité (1957), 3-32. 

McKeon, Zahava Karl (1998): General Introduction. In. Karl McKeon, 
Richard. McKeon, Zahava Karl és Swenson William G. (1998). Selected 
writings of Richard Mckeon. University of Chicago Press. 1-21. 

Pirsig, Robert M. (1989): A zen meg a motorkerékpár-ápolás művészete. 
Európa Könyvkiadó, Budapest. 

Selinger, William. (2018): The Forgotten Philosopher: A Review Essay on 
Richard McKeon. The Review of Politics. 80. 137-150.  

Szilágyi, Tamás (2021): A felelősség társadalma. Kultúratudományi Szemle 
(2676-9158): 3. 4. 38-45.



 

 379

MINDENNAPI FELELŐSSÉG, UNIVERZALIZMUS, 
UNIVERZÁLIS FELELŐSSÉG 

KISS ENDRE 

 hagyományos terminológiával „gyakorlati”, aktuálisan inkább az ah-
hoz közeli jelentésű „alkalmazott” filozófia jelenbe ágyazott fogalmá-
nak kialakításakor az egyik legfontosabb nehézséget az alkotja, hogy 

szinte elengedhetetlennek tűnik a filozófiáról általában folytatott fundamentális 
viták meghatározó erejű beáramlása a gyakorlati/alkalmazott filozófia fogalmá-
nak diszkussziójába is. E dolgozat szerzője számos eltérő véleményt ismer el a 
jelen lehetséges filozofálásának irányáról, miközben a maga részéről megvan 
a véleménye a jelenben folytatható helyes filozófiák módozatairól. Sokan nem így 
vannak ezzel. Vagy teljesen önkényesnek ítélik a filozofálás lehetséges módoza-
tait, vagy lényegileg folytathatatlannak tekintik a filozófia legtöbb nagy hagyo-
mányát. Nos, ezek azok a vélekedések, amelyek igen gyakran a legszorosabb 
kapcsolatba hozzák egymással a filozófia valamely konkrét módon meghang-
szerelt “válság”-át és a gyakorlati/alkalmazott filozófiát, ez utóbbit mint egyik 
vagy akár a legfontosabb kiutként mutatván be a filozófia nagy kríziséből. Úgy 
gondoljuk, hogy mindenki csak a saját nevében nyilatkozzon a filozófia válsá-
gáról, úgy is gondoljuk, hogy a “nagy filozófiá”-ról kialakított vélekedés egy más 
okból sem vezethető át könnyű szerrel a gyakorlati/alkalmazott filozófia meg-
alapozásának gondolatkörébe. A gyakorlati filozófia mai, kivételes helyzetéből 
ugyanis az következik, hogy a róla alkotott akár sokszorosan is különböző 
állásfoglalások meglehetősen függetlenek a filozófia egészének mai válságos 
vagy válságoktól nem szabdalt valóságához. Más szóval kimondható (és talán 
a részletes viszonylatok kifejtését el is hagyhatjuk), hogy a filozófia helyzetéről 
alkotott számos lehetséges vélemény összeférhet az alkalmazott filozófia alap-
meghatározásairól alkotott ugyancsak számos lehetséges véleménnyel. Egyfor-
mán híve lehet a gyakorlati/alkalmazott filozófia új korszakának az, aki szerint 
“vége” van a filozófiának és az is, aki szerint értelmetlen egy ilyen felvetés.    
 

Aki tehát temetni akarja a filozófiát, tegye nyugodtan, de lehetőleg csak a 
saját nevében. Ezzel megtakaríthatja mások demoralizálását, de el is kerülheti 
annak nyilvánvalóvá válását, hogy nem érzékeli: a filozófia olyan alapkérdések-
kel való szisztematikus foglalkozással egyenlő, amelyeket, már csak a gondol-
kodási folyamat állandó előrehaladása miatt sem tekinthetünk megoldottnak.  

 

Mindezekből következik, hogy nemcsak szakmai, de erkölcsi, sőt, pragma-
tikai hibának, de azon kívül még  feleslegesnek is tekintenénk, ha a gyakorlati/ 

A



 

 380

alkalmazott filozófia jól érzékelhető virágzását legitimációs vagy szellemi 
marketing-okokból a hagyományos szerepkörű filozófiák végével vagy válsá-
gával kapcsolnánk össze, amire annál is inkább lehetőség nyílik, mert a válság-
retorika vagy a teljes újrakezdés maszkja olyan pótlólagos átmeneti érdek-
lődést, a társadalmi fontosság olyan látszatát tudja kölcsönözni egy újrakez-
désnek, amelyre egy valóságos újrakezdésnek egyáltalán nem is lenne szük-
sége. Az ilyen stratégia egyébként a filozófián kívül is teljesen általános, gon-
doljunk arra, mekkora többletérdeklődést élvez egy olyan elemzés, amelynek 
az a címe, hogy „Megéri-e az Egyesült Államok a 2031-es évet?”    
 

A gyakorlati/alkalmazott filozófia legitimációjának a filozófia egészének 
legitimációjától való elválasztása szuggesztíven mutat rá a filozófia gyakran mé-
lyen és mélyre elfojtott szüntelen legitimációs problémáira, ha éppen nem legi-
timációs kényszereire. A gyakorlati/alkalmazott filozófia legitimációjának a 
“nagy” filozófia válságával való pótlólagos megnövelése klasszikusan tipikusnak 
mondható, ez a legitimáció-növelés ugyanis tárgyilag egészen más alapokra 
támaszkodik, mint a gyakorlati/alkalmazott filozófia teljesen nyilvánvaló és 
semmiféle pótlólagos legitimációra nem szoruló létjogosultsága. A gyakorlati/ 
alkalmazott filozófia valódi legitimációját ugyanis már neve, fogalma és alap-
meghatározása tartalmazza, a “nagy” filozófia válsága vagy problémátlan léte-
zése alig változtat ennek lényegén. Természetesen gondolatmenetünk nem azt 
akarja sugallni, hogy nem lehetséges közvetlen és egyenes vonalú kapcsolat egy 
„nagy” filozófia és annak holdudvarában kialakuló gyakorlati/alkalmazott filozó-
fia között. Nemcsak lehetséges, de sok példa is volt rá a hagyományban, ez azon-
ban nem változtat a gyakorlati/alkalmazott filozófia érdemileg önálló mozgás-
terén. A gyakorlati/alkalmazott filozófia általános megalapozásánál ugyanis 
könnyen keletkezhet az a látszat, hogy ez a filozófia azért gyakorlati/ alkalma-
zott, mert valamelyik értelemben másodlagos, netán egyenesen “deduktív” vagy 
más logikai formában levezetett gondolkodásmód lenne. Erre is van példa ter-
mészetesen a hagyomány történetében, mint arra nemrégen utaltunk is.  Ezek 
esetében a „gyakorlati”-alkalmazott filozófiákként értelmezett diszciplinák 
valóban sajátos értelemben „levezetettek”, „másodlagosak” voltak az őket meg-
alapozó „teoretikus”, ebben az értelemben vett „első” filozófiákhoz képest. Mint 
láttuk, és mint még utalni fogunk rá, az érdeklődésünk középpontjában álló, s 
a filozófiai modernitás korszakához közeledően egyre inkább elterjedő gyakorlati/ 
alkalmazott filozófiák máshonnan veszik eredetüket. Ehhez az összevetéshez 
viszonyítva tehát a gyakorlati/alkalmazott filozófia mindenekelőtt projektív. 
 

A gyakorlati/alkalmazott filozófia a modernség robbanásszerű előrehala-
dásával egyre inkább projektív, maga keresi ki aktuális problémáját, maga nevezi 
és formálja meg és helyezi be a filozófiai hagyomány egészébe vagy annak előre 



 

 381

kiválasztott részébe. Mindezeket az elemeket egyesítve e tevékenység össz-
karaktere csak sajátos heurisztikus projekció, projektív heurisztika lehet. Az 
alapvető heurisztikus projekció végrehajtása után, abban az ütemben, ahogy a 
gyakorlati/alkalmazott filozófia mint filozófiai diskurzus és mint társadalmi 
gyakorlat gyökeret ver, a projekció tudatának el is kell tűnnie az érzékelésből.  
 

Már a modern gyakorlati/alkalmazott filozófia is számos formáción ment 
át. A kilencvenes évekre vetett egyszerű pillantás felment minden elemzőt az 
újabb és újabb felértékelődések részletes magyarázatának feladata alól. Az 
evidencia egyértelműségének gesztusával mutathatunk rá a kilencvenes évek 
nagy korfordulójára, a létező szocializmus önfelszámolására, a Francis Fuku-
yama értelmében vett „történelem vége”-gondolatra, majd arra a folyamatra, 
ami, jóllehet igazi lendületre már 1989-cal kapott, igazában csak a kilencvenes 
évek közepétől nyerte el végső helyét és fontosságát, gyakorlatilag még a nevét 
is. Ez a folyamat és jelenség maga a globalizáció.     
 

A gyakorlati/alkalmazott filozófia felívelésében egymásra talál két eltérő 
beállítódás. Egyrészt a nagy átértékelés végeláthatatlan sorát jeleníti meg az új 
problémáknak, amelyek egy jelentős része mintegy automatikusan a gyakor-
lati/alkalmazott filozófia egyes kiindulópontjaiba megy át. Ez a reagáló-
reaktív beállítódás, amely érdemileg az alkalmazott filozófia korábbi előzmé-
nyeinek és eddigi nagy korszakainak folytatásaként is felfogható, azonban nem 
maradt meg egyedüli attitűdnek, e folyamatban a reaktív attitűd mellé egyen-
rangúként felzárkózott egy nyomozó, megelőző, a nietzschei terminológiát 
igénybe véve, „profilaktikus” magatartás is. Nem meríti ki a gyakorlati/alkal-
mazott filozófia összes alkalmazási területeit a történelemnek ebben az új 
korszakában, mégis világos, hogy a globalizáció globális, ha tetszik, univerzális 
felelősséget is ró minden etikai cselekvőre. A globalizáció sajátos „aktoriális” 
szerkezete1 még tudományelméleti feszültséget is kelthet, hiszen éppen a gya-
korlati/alkalmazott filozófia új kihívásainak világában kellene azt mondanunk, 
hogy a valódi globális aktorok felelőssége összehasonlíthatatlanul nagyobb, 
mint másoké, s ez világosan ellentmond az etika evidens alap-beállítódásának.    
 

A gyakorlati/alkalmazott filozófia új attitűdje lényegében nem is áll meg a 
kijegecesedő kérdésekre adandó válaszok jelzésével, az egyes probléma-komp-
lexumokon belül maga is sajátos kutató, felderítő tevékenységbe kezd, amely-
nek segítségével meg lehet előzni az új problémákban rejlő veszélyek és konflik-
tusok kritikus nagyságrendjének kialakulását. Nem egy „előzetes” felelősség 

 
1  Ld. Kiss Endre: A globalizáció aktorai, az aktorok globalizációja. In. Jövőkutatási 

körkép. Tanulmányok a jövő fényköréből. Szerk. Hideg Éva és Nováky Erzsébet. 
Budapesti Corvinus Egyetem Jövőkutatási Tanszék, Budapest, 2006. 14-21. 



 

 382

filozófiai fogalmáról van szó, de egy olyan előzetes tevékenységről, amely a fele-
lősséggel vállalható lépések előnyben részesítését kutatja az új kihívásokban. 
Természetesen a felelősség-probléma eredeti nietzsche-i definíciójának profilaxi-
sa nem feltétlenül csak a gyakorlati/alkalmazott filozófia szférájára vonatkozik 
(a nem-gyakorlati/alkalmazott filozófia is betölthet profilaktikus funkciókat). 
 

A gyakorlati-alkalmazott filozófia további definíciós problémája, hogy minden 
konkrét praxis-orientációja mellett sem meríti ki a filozófiai praxis vagy éppen 
a praxis-filozófiák összes lehetséges meghatározását vagy alkalmazási területeit.       
 

A gyakorlati/alkalmazott filozófia különlegesen mélyen van összeszövődve 
a felelősség egész kérdéskörével. Filozófiai karakterét elsődlegesen éppen ez a 
kapcsolat adja. Innen nézve (mely szempontot természetesen nem tekintünk 
kizárólagosnak) szinte azt kellene mondanunk, hogy „Embernek lenni = Fele-
lősnek lenni”.Ez a sorsszerű és szinte a kizárólagosságot ostromló perspektíva 
nem lehet véletlen, jóllehet teljes kidolgozása még várat még magára. A fele-
lősség a gyakorlati/alkalmazott filozófia sine qua non-ja, annak kiindulópontja 
mind elvi, mind pedig gyakorlati értelemben. Az elvi értelem egyben etikát és 
etoszt is jelent: a felelősség e mozzanata nélkül meg sem indulhatna a gyakorlati/ 
alkalmazott filozófia sajátos tárgykereső mozgása, profilaxisról, a megelőző 
funkció ilyen meghatározó súlyáról pedig szó sem eshetett volna. A gyakorlati 
értelem ugyancsak kézenfekvő, ez nemcsak az alkalmazott filozófia feltalált 
tárgyának “gyakorlati” fontosságában, de a gyakorlati/alkalmazott filozófiá-
nak abban a vonásában is kimutatható, hogy ez a filozófia sok esetben társa-
dalmi gyakorlattá, egyenesen mozgalommá, mindenképpen azonban valami-
féle filozófiai értelemben is releváns praxissá válhat. 
 

A felelősség mozzanata azonban kritérium abban az értelemben is, hogy a 
gyakorlati/alkalmazott filozófia ne süllyedjen bele abba az instrumentális 
szférába és funkcióba, amelybe a maga társadalmi léte és funkciói miatt rész-
ben eleve bele is tartozik. A felelősség élő, egyszerre egzisztenciális és objektív, 
egyszerre etikai és pragmatikai mozzanat. Biztosítja a gyakorlati/alkalmazott 
filozófia emancipatív karakterét és – ami például a politikára vetítve ugyanazt 
jelenti – a maga demokratikus jellegét.  
 

Természetesen el lehet képzelni akár egy magasan fejlett és differenciált 
gyakorlati/alkalmazott filozófiát, amelyik elszakadt már a felelősség mozzana-
tától, instrumentalizálódva, perfektibilissé téve, ha s emiatt elidegenedett a 
felelősségtől. Egy ilyen jellegű elidegenedett állapot önmagában véve még nem 
feltétlenül kivételes anómia, ennek az állapotnak az igazi arculatát azonban úgy 
rekonstruálhatjuk a legadekvátabban, ha ugyanannak az alkalmazott filo-
zófiai lépésnek az emancipált és már emancipáció utáni változatait hasonlítjuk 



 

 383

össze. Ez az összehasonlítás lehet a felelősség modern filozófiájának igazi új terü-
lete, azaz legnagyobb kihívása. A modern, majd posztmodern, digitalizált és 
automatizált, funkcionális és rendszerjellegű folyamatokban a felelősség egyre 
több közvetítésen, sőt, kifejezetten a követhetetlenségig való eltávolításon megy 
át. Ha a funkcionális rendszerműködéssel egyre szorosabban együttműködő 
emberi cselekvés etikai, a felelősséggel kapcsolatos gyakorlati/alkalmazott oldalát 
egyre nehezebb is rekonstruálni, előtérbe kerül a rendszerek, tevékenységek, 
eszközök emancipáló vagy emancipációellenes karakterének vizsgálata. Provo-
katív leegyszerűsítéssel mondhatjuk, hogy lehet egy utcai telefonfülke emanci-
patív vagy nem-emancipatív, ez nem design vagy az alkalmazott technika, de 
előzetes profilaktikus reflexió kérdése. Ilyen példa szemünkben az emberi és 
nem-emberi élet iránti felelősség mozzanatától közvetlenül vezetett, majd az 
önálló politikai erőként, a politikai szféra tagjaként a felelősség önálló mozza-
natától elszakadt zöld-mozgalom két változatának egymással való szembeállí-
tása. Ez utóbbi csoportok esetében máig él sajátos elidegenedő érzésünk, 
amikor mondjuk a zöld mozgalom egyike elszakad az őt egyedül legitimáló 
felelősség-háttértől és olyan világpolitikai döntések artikulálásában vesz részt, 
amelyekben zöld felelősségi mozzanatok már nagyítóval nem fedezhetőek fel.     
 

A modern gyakorlati-alkalmazott filozófia átrendeződést jelent a filozófia 
egészében is. Hegel Minerva baglyáról beszélt, Nietzsche a filozófiai profilaxis 
meghatározó és átütő szükségszerűségéről. A filozófiai profilaxis eddig nem 
bizonyult túlzottan eredményesnek. Ha arra gondolunk, hogy Aldous Huxley 
már a harmincas évek elején megfogalmazta a klónozás és a drog negatív 
utópiáját, valamint arra, milyen felkészületlen ma is a társadalom az ilyen utó-
piák feldolgozására, nem lehetünk túlzottan optimisták. 
 

A globalizáció új viszonyai az emberi felelősséget is globálissá, kicsit ponto-
sabban kifejezve, univerzálissá tették, megnyitván azt az útelágazást, amely a 
valóságos globális aktorok különleges felelősségéhez vezet. Az univerzális fele-
lősségnek a mi korunk előtti legjelentősebb gondolkodója Nietzsche. Igaz, ha 
ezt csak a filozófiai belátások, és nem a konkrét fogalmi elemzés szintjén vizs-
gáljuk, Nietzsche nagyon is globálisan gondolkodott a maga korában, s ezekből 
a gondolatokból nem egy ma is érvényes. 
 

Nagyon érdekes, hogy amíg Nietzsche az univerzális felelősség kérdésében 
a maga gyakorlati/alkalmazott filozófiáját az etika irányában fogalmazta meg, 
a lelkiismeret komplexumában nem a tiszta etikai tartalom, de a genealógia, 
azaz e jelenség fejlődéstörténete foglalkoztatta.2          

 
2 Ld. erről e sorok szerzőjétől: A lelkiismeret problémája Nietzsche morál-tipológiájá-

ban. In. Lábjegyzetek Platónhoz 5. A lelkiismeret. Szerk. Dékány András és Laczkó 
Sándor. Szeged, Pro Philosophia Szegediesni Alapítvány - Librarius, 2006. 193-203 



 

 384 

A felelősséget tehát a maga felfogása szerint, de tisztán etikailag kívánta 
megragadni (jóllehet a felelősségnek is megvolt a maga „genealógiája”), miközben 
a lelkiismeretet tisztán genealógiailag (jóllehet a lelkiismeretnek is megvan a 
maga tisztán etikai nietzschei tartalma). Ez különleges tényállás, amelynek 
hátterében immár az univerzális felelősség nietzschei beállítódását fedezzük 
fel, anélkül természetesen, hogy azt ezek között a keretek között bizonyítani 
tudnánk. A lelkiismeret (Nietzsche korában) aktuális problémájánál Nietzsche 
azért választotta a genealógiai megközelítést, mert felvilágosító jelentőséget 
tulajdonított annak, hogy az emberiség kritikus és racionális képet alkosson a 
lelkiismeret eredetéről és ezt használja is fel saját szabadságával. A felelősség 
(Nietzsche korában) aktuális problémájánál Nietzsche azért választotta az 
univerzális felelősség tisztán etikai megközelítését, mert a kor előtt álló legna-
gyobb problémának éppen a történelmi katasztrófák „profilaktikus” megelő-
zését tartotta (itt a felelősség genealógiája meglehetősen inadekvát lett volna).          
 

Az „értékelés”, az „átértékelés” és a morálkritika, illetve az erkölcsfilozófia 
általában is szinte megkülönböztethetetlenül szövik át egymást Nietzsche má-
sodik és harmadik korszakában. A lelkiismeret témává válása az értékelés 
szélesebb szövegösszefüggésének, maga az értékelés a történelemszemlélet 
egy igencsak forradalmi változásának terméke. Talán meglepő, hogy érték-prob-
léma a maga tiszta formájában a filozófiában a 19. század végén jelenik meg .3 
 

A lelkiismeret szempontjának belevitele az emberi tevékenység objekti-
vációinak minősítésébe Zalai Béla értelmében a „rendszerezés”-mozzanata, a 
nietzschei filozófia legnagyobb újításainak egyike. Egy ilyen kiemelkedő jelen-
tőségű alkalmi előfordulása a lelkiismeret-fogalom értelmezésének az, amikor 
a „nyelv, a stílus és a jóhangzás” „lelkiismereté”-ről értekezik.4 A konkrét ki-
indulópont a német reformáció prédikátorainak az a képessége, hogy ismerjék 
egy „szó súlyá”-t, egy ilyen prédikátornak volt egyedül „lelkiismeret a fülé”-ben 
(Gewissen in seinen Ohren)5 
 

A felelősség szövegösszefüggésében is releváns, hogy a lelkiismeret (és 
általában a morál) genealógiája váratlan bepillantást enged a nietzschei nyáj 

 
3 Igen egyértelműen értelmezi ezt Joas. (Hans Joas: The Genesis of Values. Chicago, 2001. 20.) 

Az értékfogalom ilyetén önállósulása nagyon hasonlít ahhoz (és ez érdekes tudo-
mányelméleti lehetőségre hívja fel a figyelmet), ahogyan ma például a tudásfoga-
lom önállósodik és kifejlődik. Ebben az esetben is az történt, hogy egy kivételesen 
fontos és középpontinak tartott témakörről kiderül, hogy alig vannak önálló filo-
zófiai előzményei.  

4 Jenseits von Gut und Böse, § 247  
5  Csodálatosnak nevezhető és finoman áttételes utóéletet ért meg ez a nietzschei 

terminológia Elias Canettinél. 



 

 385

(Herde)-fogalom kialakulásának történetébe is. Általában elfogadható, való-
jában azonban alig felülvizsgált vélekedés, hogy ez a nyáj-fogalom az eman-
cipálódó individuum, a szabad szellem és e szellem számos alakváltozatának 
ellenfogalma. Ez számos, elsősorban a jelenre vonatkozó, szöveg esetében alap-
vetően helyes kiindulópont is. A genealógia rekonstrukciójakor találkozunk 
azonban a „nyáj”-fogalomnak egy mélyebb és éppen fejlődéstörténeti változa-
tával is. Nietzsche ugyanis éppen az emlékezet genealogikus kialakításában (s 
ami ezzel egyet jelent, a külső kényszereknek a lelkiismeret formájában való 
belsővé tételében) pillantja meg a „nyáj”-fogalom születését. Mi több, ezt olyan 
új felismerésének tekinti, amely tartalmában gyökeresen áll szemben saját 
személyes elvárásaival is. Ez az a pont, ahol szinte bocsánatot kér (magában a 
filozófiai gondolatmenet szövegében) azért, mert emberekre vonatkoztatja ezt 
a fogalmat. Ezt azzal a kikerülhetetlen szükségszerűséggel indokolja, amit 
maga az új felismerés tudományos érvényes és értéke jelent.6  A „lelkiismeret” 
tudása nemcsak új értelmet nyer, de az eredeti értelem egyenesen ellentétébe 
fordul. Immár, Nietzschénél, a lelkiismeret (Gewissen) nem akadályozza a 
tudás (Wissen) adekvát kiépülését, de az intellektuális lelkiismeret a helyes (a 
kritikai) tudás kialakításának nélkülözhetetlen feltételévé válik.7 Az intellek-
tuális lelkiismeretnek ez a fogalma, éppen mert az alkotás különböző területeit 
öleli fel, újszerű szociológiai következményekkel is jár, így az erkölcsi alapelv 
világos kimondásával az értelmiség akkor még csak nyomokban létező társa-
dalmi rétegének konstituálásához lát hozzá.8 A társadalmi tabukat mnemo-
technikai célokból (fizikailag is) az emberek bőrébe égető társadalmi lét „lelki-
ismeret”-fogalmától hosszú út vezet Nietzsche értelmiség-fogalmáig, akinek 
„saját kora rossz lelkiismereté”-nek kell válnia. Ez az út azonban a felszabadu-
lás útja. Nietzsche filozófiájának alapvetően felszabadító karaktere a lelki-
ismeret konkrét problémakörében is kiválóan érvényesül. 
. 

Ha a felelősség oldalról nézzük, az univerzális felelősség filozófusa Nietzsche. 
A Nietzsche oldalról tekintjük, a felelősség kérdése nála univerzális felelősség. 
Ez rendkívüli tipológiai jelentőséget kölcsönöz ennek a koncepciónak, amely-
nek, Nietzsche életművében különleges módon, a Zarathusztra alakjában a 
filozófus egész önálló munkát szentel. Igaz, hogy itt aztán szó szerint értelmezi 
a gyakorlati/alkalmazott filozófia követelményeit, a mű szabályosan bevezet a 
helyes magatartás megélésének képességbe, szabályosan élet-gyakorlatokat 
körvonalaz, amiből azután újabb bonyolult módszertani problémák születnek. 

 
6 Jenseits von Gut und Böse, § 202 Mindehhez csak azt fűznénk hozzá, hogy újra és újra 

beigazolódik, hány felesleges filozófiai vitát lehetne elkerülni azzal, ha alaposan 
elolvasnák a filozófus szövegeit. 

7 Egyes adalékok ehhez: Jenseits von Gut und Böse, § 203. 
8 Például Jenseits von Gut und Böse, § 212. 



 

 386 

Addig követeltük a gyakorlati filozófia megszületését, hogy itt azzal kell meg-
küzdenünk, hogyan „fordítsuk vissza” fogalmi nyelvre a gyakorlatban teljes 
alkalmazott filozófiát. Az univerzális felelősség – ez pusztán fogalmából is 
következik- kivételesen sok forrásból táplálkozik.9             
 

A Zarathusztra maga az univerzális felelősség tankönyve és evangéliuma. 
Itt „célokat kell teremteni az embernek”, „értelmet adni a földnek”, „alakítani a 
jövőt”, a mai embert „meg kell haladni”, azt kell  „szeretni az emberben, ami át-
menet”, „még a görögöket is meg kell haladnunk”, az univerzális felelősség új 
erkölcsöt teremt („tagadom az erkölcsiséget, ahogy az alkímiát is tagadom”) s 
„minden pillanatban arra gondolnak, hogy az én történetem nemcsak személyes 
történet”). Az univerzális felelősség az egész emberiség iránt érzett felelősség.  
 

Lehetséges volt és ma is lehetséges ebben az ökumenikus és univerzális 
emberiség-pátoszban egy derék késő-idealista filozófus joggal vagy jogtalanul 
istenülő koncepcióját megpillantani, azaz az istenülő ember történetének 
egyik új állomását. Ebben az esetben a nietzschei univerzális felelősség sze-
mantikája is egyértelmű: az evilági, tehát már nem vallási alapon Istenhez 
emelkedő, vagy már az Isten nélküli világ iránt felelősséget érző és ezen ke-
resztül Istenhez emelkedő ember nemes, de a modern világ tényvilágával 
kevés kapcsolatot tartó dokumentumát. Ezen a helyen (említett monográ-
fiánkban természetesen más változatokra is kitértünk) pusztán a demonstrati-
vitás mozdulatával mutatunk rá a Nietzsche-utáni világtörténelemre. Ez a 
világtörténelem Nietzschére visszavetítve nemcsak érthetővé, de kötelezővé is 
teszi az univerzális felelősség pozícióját. Etikai kötelességgé is. Még bizonyo-
sabbak lehetünk ebben, ha felfigyelünk arra is, hogy mi a nietzschei nihiliz-
mus-elmélet. Univerzális felelősség és nihilizmus a legszorosabb reflexív vi-
szonyban állnak egymással. Az egyik nem létezik a másik nélkül. A huszadik 
század modern valósága alátámasztja Nietzsche felfogását mind a nihilizmus-
ról, mind az univerzális felelősségről. Más kérdés, hogy amikor az apokalip-
tikus korszakok eltűnnek, átmenet nélkül ismét helyreáll a normalitás világa. 
S amikor valami ennyire normális, nincs már szükség sem az univerzális 
felelősségre, sem a nihilizmus elleni harcra. 
 

Bevezetőnkben már a globalizáció puszta tényében is megpillantottuk az 
univerzális felelősség egy teljesen hétköznapi forrását. Nem feltétlenül kell 
apokalipszis a globalizációban ahhoz, hogy a globális ember felelőssége uni-
verzális legyen. De ez azért azt sem jelenti, hogy a globalizáció ne válhatna még 
apokaliptikussá…  
 

 
9 Ez a szó szoros értelmében monografikus feladat, ennek monográfiánkban meg is 

próbáltunk megfelelni. Ld.  Friedrich Nietzsche filozófiája. Kritikai pozitivizmus és 
az értékek átértékelése. Budapest, Gondolat, 1993. 1-510. 



 

 387

 

VAN-E FELELŐSSÉGE A FILOZÓFIÁNAK? 

KÉRI DÉNES 

íg felelősség fogalmának meghatározására több filozófiai kísérletet 
is találhatunk, szűkebb annak a kérdésnek az irodalma, van-e vala-
milyen felelőssége magának a filozófiának, és ha igen, hogyan és 

mivel összefüggésben ragadható meg ez a felelősség. 
Amennyiben választ kívánunk találni a filozófia felelősségét érintő kér-

désre, vizsgálódásunkat világosabbá kell tennünk azáltal, hogy pontosabban 
igyekszünk meghatározni annak tárgyát. E kísérletünk két lépésben hajtható 
végre. Először is: mi a felelősség? A kérdés evidens: mielőtt bármiféle igényt 
támaszthatnánk a filozófiával szemben, meg kell határoznunk, milyen formát 
is ölt ez az igény. Ennek megfelelően tanulmányom elején igyekszem felkínálni 
a felelősségnek egy bizonyos felfogását. Ezt követően áttérhetünk a második 
kérdésre: mi a filozófia? Ahhoz, hogy a filozófia felelősségét meghatározhas-
suk, a felelősség definíciója mellett éppúgy szembe kell néznünk a filozófia ter-
mészetére vonatkozó metafilozófiai problémával, azaz számot kell vetnünk a 
filozófia lényegének meghatározásával, és a filozofálás mibenlétével. 

Az első kérdés tehát: mi a felelősség? Jelen tanulmány kereteit meghaladó, 
kimerítő elemzés helyett e ponton két alapvető belátásra támaszkodhatunk. 
Egyrészt a különböző hivatásokhoz különböző felelősségek társíthatók. A ta-
nári hivatáshoz a fiatalok oktatásának felelőssége, az egészségüggyel kapcso-
latos hivatásokhoz pedig az emberi élet védelmének felelőssége. Ennek megfe-
lelően amennyiben a filozófiát mint hivatást gondoljuk el, úgy a filozófus 
sajátos felelősséggel fog rendelkezni az általa hivatásként művelt területen. 

A hivatásokhoz kapcsolódó felelősség gondolata mellett támaszkodhatunk 
egy hétköznapi intuícióra is. Eszerint a felelősség fogalma összeköthető a köte-
lesség terminusával: az élet bármely területén felmerülő kötelességeink egy-
ben felelőssé is tesznek minket azért, hogy e kötelezettségeknek eleget tegyünk. 
Amennyiben tehát a filozófiának van valamilyen kötelessége, úgy a filozófus 
szintúgy felelős e kötelesség teljesítéséért. E gondolatmenet a következőképpen 
fűzhető tovább – továbbra is intuícióinkra támaszkodva. Amennyiben vállalko-
zunk valaminek a teljesítésére, egyúttal kötelezettséget is vállalunk e cél eléré-
sére, ily módon pedig felelősek vagyunk vállalkozásunk sikeréért. Elmondható, 
hogy az elmúlt években bevetté vált a filozófiáról mint vállalkozásról szóló 
beszéd.1 A filozófia mint valamire irányuló vállalkozás esetében a felelősség 

 
1 Tőzsér János híres fordulatára a későbbiekben részletesebben kitérek. 

M



 

 388 

kérdése a következőképpen értelmezhető. Amennyiben a filozófia valóban 
vállalkozik valamire, úgy a filozófiát érintő kötelesség – és ennek megfelelően 
felelősség is – megfeleltethető ezen vállalás teljesítésével. 

A felelősség általunk használt fogalma jelen tanulmányban tehát a célki-
tűzéssel áll kapcsolatban, és így foglalhatjuk össze: valaminek a felelőssége 
abban áll, hogy a vele kapcsolatos célkitűzéseknek megfelelően működjön, 
valóban a hozzárendelt célok felé igyekezzen. 

A felelősség fogalmának tömör áttekintése után részleteiben vizsgálhatjuk 
meg a filozófia mibenlétét érintő, jóval összetettebb kérdést. Tőzsér János Az 
igazság pillanatai című írásában a filozófiát mint episztemikus vállalkozást 
mutatja be, ráadásul mint kudarcra ítélt episztemikus vállalkozást. A Tőzsér 
által vizsgált filozófia „mindaz, amit a filozófus végzettségű, illetve a filozófiát 
intézményes keretek között tanuló emberek egyetemeken és kutatóintézetek-
ben csinálnak.”2 Az általa episztemikus vállalkozásként elkönyvelt filozófiának 
pedig „igazságok kimondása a célja”, illetve mint ilyen célkitűzéssel rendel-
kező irányzat „a megfogalmazott igazságigénnyel bíró propozíciókat az igazo-
lási sztenderdek valamelyikével (vagy akár többel) alá is támasztja”3. Tőzsér 
egy nem-filozófusi perspektívából kívánta bemutatni, hogy kívülről szemlélve 
a filozófia története nem sikertörténet: bármilyen kérdést is vizsgált a filozófia, 
a filozófusok egyik kérdésben sem tudtak konszenzusra jutni, így e problémák 
megoldatlanok és megoldhatatlanok maradtak. Bár Tőzsér hírhedt konklúzió-
ja számtalan ellenvetés áldozatává vált, kiindulópontját, miszerint a filozófia 
episztemikus vállalkozás, kevesen támadták, így e gondolattal haladhatunk 
tovább vizsgálódásunkban. 

Amennyiben a filozófiát valóban episztemikus vállalkozásnak gondoljuk 
el, az alábbi következtetéseket szűrhetjük le a filozófia működését illetőleg. 
Mint ilyen jellegű vállalkozás, a filozófia célkitűzése szükségszerűen teoretikus 
jellegű kell, hogy legyen. Az ekképpen értelmezett filozófia célja tapasztala-
taink magyarázata, ezen magyarázatok különböző, logikailag koherens elmé-
leti rendszerekbe való elhelyezése – Tőzsér szavaival „igazságok kimondása”. 
A felelősségről elmondottakkal összhangban az ily módon értelmezett filozófia 
felelősségét ezen elméleti célkitűzés felől közelíthetjük meg. A filozófia köz-
vetlen felelőssége mindennek megfelelően az igazság kutatásában és annak 
explikálásában áll. 

Ez triviális kijelentésnek tűnhet, azonban – ahogyan Peter Bieri is írja, – 
nem nehéz olyan filozófiai motivációt nélkülöző, unalmas tanulmányba bot-
lanunk, amelyen látszik, hogy „mindenekelőtt azért íródott, mert valakinek 

 
2 Tőzsér János: Az igazság pillanatai. Esszé a filozófiai megismerés sikertelenségéről. 

Budapest, Kalligram, 2018. 35.  
3 Uo. 36.  



 

 389

szakmai identitásra volt szüksége és állásra pályázott.”4  Ez a profán példa 
pusztán a filozófia felelősségéről eddig elmondottakat hivatott megerősíteni. 
Reményeink szerint ugyanis könnyen beláthatónak tűnik, hogy a Bieri által 
említett, ilyen jellegű szövegek megírása során szerzőik szembe mennek a 
filozófia imént megfogalmazott felelősségével mint az igazság kutatásával és 
explikálásával. 

Az eddig megfogalmazott gondolatokon túlhaladva érdemes számot adni a 
metafilozófiai diskurzus azon szeletéről, amely már a magyar filozófiai közélet-
ben is hullámot vetett a praxis-vita keretei között.5 A Nemes László által indí-
tott vita a filozófiai párbeszéd középpontjába állította a teória és praxis közti 
különbségtételt, melynek gyökerei egészen Arisztotelészig nyúlnak vissza – 
kiegészülve nála a poészisz terminusával. Sajnos e tanulmány kereteit megha-
ladná e fogalompáros filozófiatörténeti ívének áttekintése, így itt pusztán a 
megkülönböztetés ténye mellett Kant meghatározási kísérletét érdemes idéz-
ni: „Minden filozófia vagy elméleti, vagy gyakorlati […]. Az elméleti és gyakor-
lati filozófia közötti különbség azok tárgya; az elméleti tárgya az elmélet, a 
gyakorlatié a gyakorlat.”6 Elmélet és gyakorlat megkülönböztetése alapján be-
látható, hogy mindaz, amit a filozófia felelősségéről fentebb megállapítottunk, 
szigorúan az itt elméleti filozófiának nevezett területet érintő felelősségként 
értelmezendő. A tanulmány további részében a filozófia egészét érintő felelős-
ség meghatározása érdekében vegyük szemügyre a gyakorlati filozófia területét. 

Bár (többek között) Kant felkínálja a gyakorlati filozófia területének egy 
bizonyos definícióját, észrevehető, hogy különbségtétele nem elég szubsztan-
tív, hiszen az általa gyakorlati filozófiának nevezett terület felfogható episzte-
mikus vállalkozásként, így a fentebb leírtak alapján továbbra is értelmezhető 
elméleti filozófiaként. Érdemesebb lehet tehát más módon megragadni az 
elméleti és gyakorlati filozófia különbségét, felvázolva a gyakorlati filozófiának 
egy olyan értelmezését, amely eredményesen szembeállítható az elméleti filo-
zófiával mint episztemikus vállalkozással. 

Két észrevétel azonban nyomban leszögezendő. Egyrészről bár arra vállal-
kozunk, hogy a gyakorlati filozófiát az episztemikus vállalkozásként meghatá-
rozott elméletivel szemben határozzuk meg, fontos kijelenteni, hogy az elmé-
leti és gyakorlati filozófia közötti határ semmiképp sem egy merev vonal, 
melynek egyik oldalára kizárólag elméleti, míg a másik oldalára kizárólagosan 

 
4  Bieri, P.: „Was bleibt von der analytischen Philosophie?” Deutsche Zeitschrift für 

Philosophie 2007. 3. (55) 343. [saját fordítás]  
5  E vita indítójához ld.: Nemes László: „Filozófiai tudás vs. filozofálás: A közösségi 

filozofálás praxisa.” Elpis, 2017. 2. 181-193. 
6 Kant, I.: Vorlesung zur Moralphilosophie. Berlin, Walter de Gruyter, 2004. 3. [saját 

fordítás] 



 

 390

gyakorlati vállalkozások sorolhatóak. Az ilyen jellegű kísérletek arra kénysze-
rítik bármelyik oldal képviselőit, hogy önnön területük meghatározása helyett 
visszavonulót fújjanak, s a két oldal kölcsönösségét hirdessék. Ezt láthattuk a 
Nemes László által indított praxis-vita keretei között is, amikor a gyakorlati 
vállalkozások felé nyitó Sárkány Péter is arra „kényszerült”, hogy a gyakorlati 
oldal elméleti alapjait védje.7 

Belátható továbbá az is, hogy ha a gyakorlati filozófia valóban úgy kívánna 
színre lépni, hogy az mentes legyen mindennemű elmélettől, hamar kudarcot 
vallana bármiféle megbecsülés megszerzésében, hiszen komolyanvehetetlen-
nek tetszene. Ez a merev elkülönítés tehát tarthatatlan. Mégis úgy láthatjuk, 
hogy ez a szerencsétlen narratíva húzódik meg néha a gyakorlati filozófiáról 
szóló diskurzus hátterében. Ahogyan azt egy helyen Sárkány Péter is írja: „[a] 
filozófiai praxis még alakulófélben lévő […] irányzat, amely csak részben 
kötődik a jelenlegi »akadémiai-tudományos« filozófiához, ugyanis – miként 
ez a legtöbb új megközelítéssel lenni szokott – annak kritikájára épül.”8 

Szintén fontos megállapítanunk, hogy a gyakorlati filozófia mint ilyen nem 
alkot egy összefüggő területet a filozófián belül. Különféle irányzatokról be-
szélhetünk csupán, amelyek egymásra ritkán reflektálnak. Mégis felfedezhető 
egy közös pont a legtöbb irányzatban, ugyanis önmeghatározásuk során ezen 
irányzatok gyakran reflektálnak a filozófiának egy adott szegmensére, amelyet 
ők „akadémiai”-nak, „tudományos”-nak, vagy „elméleti”-nek neveznek – aho-
gyan ezt Sárkány Péter fentebbi idézetében is láthatjuk. A gyakorlati filozófia 
egyik legfrissebb irányzatát képviselő Ran Lahav szintén abban nevezi meg 
motivációját, miszerint „szenvedett az általa ismert filozófia hidegségétől és 
intellektualizmusától”9. Látható tehát, hogy a legtöbb megközelítés egy közös 
pontot fogalmaz meg, ez a közös pont pedig akadémia-ellenes filozófiafelfo-
gásuk. Ahhoz azonban, hogy pontosabb képet kaphassunk a gyakorlati filozó-
fia területéről, ezáltal pedig az őt érintő felelősség mibenlétéről, érdemesebb 
különböző irányzatainak célkitűzéseit átnéznünk. 

A gyakorlati filozófia területén pusztán irányzatok egymásmelletiségéről 
beszélhetünk. A következőkben megpróbálhatunk felvázolni egy lehetséges 
térképet, amely alapján végül egyértelmű választ kaphatunk a kérdésre: mi a 
gyakorlati filozófia felelőssége? Célkitűzéseik alapján két nagyobb osztályát 
különböztethetjük meg a gyakorlati filozófia területének. Az egyiket hívhatjuk 
filozófiai terápiának, a másikat filozófiai lélekgondozásnak. A filozófiai terápia 
ismertetőjegye, hogy működése során különféle filozófiai tanokat alkalmaz. 

 
7 Ld. Sárkány Péter: Életbölcselet és filozófiai gyakorlat. Megjegyzések a praxis-vitához. 

Elpis, 2018. 1. 149-155. 
8 Sárkány P.: A filozófia mint praxis. Budapest, L’Harmattan, 2014. 45.  
9 Lahav, R.: What is Deep Philosophy? Vermont, Loyev, 2021. Preface [saját fordítás] 



 

 391

Ennek megfelelően a filozófia terápia területe metafizikailag nem semleges, 
gyakorlati hatása bizonyos elméletrendszerek elfogadásától függ. A működ-
tetett tanokkal a filozófiai terápia irányzatai alkalmassá teszik az embert arra, 
hogy boldog életet élhessen – azaz ezek az irányzatok az ember életmódjára 
vannak hatással. A filozófiai lélekgondozás területe ezzel szemben metafizikai-
lag semleges vállalkozásokat foglal magába. Ezek a vállalkozások nem köve-
telik meg az egyéntől, hogy elfogadjon bizonyos elméleteket, filozófiai mivol-
tuk ugyanis abban áll, hogy következetesen alkalmaznak bizonyos filozófiai 
módszereket. Ily módon az ember elsősorban nem boldog életet remélhet 
ezektől, hanem nézeteinek filozófiailag alapos felülvizsgálatát – azaz ezek az 
irányzatok az ember életszemléletére vannak hatással. 

A filozófiai terápia osztályát alaposabban szemügyre véve megállapíthat-
juk, hogy működésétől függően elkülöníthetjük ezen a területen egymástól a 
filozófiai életformát és a filozófiai tanácsadást. A filozófiai életforma elneve-
zése összekapcsolható Pierre Hadot munkásságával, aki a filozófiát rendre 
életmódként gondolta el. A filozófiai terápia ezen területén a filozófiát művelő 
egyén saját életmódjára kíván hatással lenni. Olyan vállalkozások sorolhatóak 
ide többek között, mint a sztoikusok lélekvezetési gyakorlatai, vagy Hadot 
lelkigyakorlatai. A filozófiai tanácsadás ezzel szemben közelebb áll más indít-
tatású tanácsadások működéséhez: ebben az esetben egy, a filozófushoz ven-
dégül érkező ember életmódjának megváltoztatása a filozófus célkitűzése. A más 
tudományterületekkel való érintkezés miatt ennek az osztálynak a talaja meg-
lehetősen ingoványos, további elemzéseket nélkülözve a következőt állapít-
hatjuk meg óvatosan. Filozófiai háttere miatt ide sorolható Viktor Frankl logo-
terápiája vagy Binswanger és Boss különböző megközelítésű Dasein-analízisei. 

A fentieket összevetve a gyakorlati filozófián belül a következőképpen 
foglalható össze a filozófiai terápia felelőssége: az ide tartozó irányzatok fele-
lőssége abban áll, hogy célkitűzéseiknek megfelelően hassanak a filozófus vagy 
vendége (egyszóval: az ember) életmódjára. 

A filozófiai terápia osztályával szemben elkülöníthető a filozófiai lélek-
gondozás területe. Mint azt megjegyeztük, ezek az irányzatok nem követelik 
meg egy bizonyos elméletrendszer elfogadását, emiatt a metafizikasemleges-
ség miatt pedig alkalmazási lehetőségük szélesebb körű. Ez azonban azzal is 
jár, hogy ezeknek a vállalkozásoknak a célkitűzései szükségszerűen szerényeb-
bek. Míg a filozófiai terápia területén lehetőség nyílt bizonyos elméletek men-
tén az egyén életmódjának megváltoztatására, addig a filozófiai lélekgondozás 
irányzatainak célja az egyén életszemléletének formálása. Fontos azonban, 
hogy ez a formálás nem feltétlenül jelent megváltoztatást, ahogyan Gerd Achen-
bach is írja: „Ez azonban nem cél, a cél csupán eredetileg megfogalmazott 



 

 392

belátásainak világossá tétele. Hogy ezáltal mássá válik, azt esetleg tapasztal-
hatjuk, ám ez pusztán rajta múlik.”10 

Működésétől függően elkülöníthetünk a filozófiai lélekgondozáson belül 
filozófiai meditációt, filozófiai praxist és filozófiai párbeszédet. A filozófiai 
meditáció területén a filozófiát művelő egyén (a filozófiai életmóddal párhuza-
mosan) saját életszemléletére kíván hatással lenni. Olyan vállalkozások 
sorolhatóak ide, mint a modern sztoikusok gyakorlatai, vagy a Nemes László 
által aktusfilozófiának hívott gyakorlatok.11 A filozófiai praxis ezzel szemben a 
filozófiai tanácsadáshoz hasonlóan működik: ebben az esetben a filozófus 
célkitűzése az, hogy hatással legyen egy hozzá érkező vendég életszemléletére. 
Jól szemlélteti ezen irányzatok működését az, ahogy Gerd Achenbach erede-
tileg megalkotta filozófiai praxisát 1981-ben. 

A filozófiai lélekgondozás területén elkülöníthetünk egy harmadik osz-
tályt, a filozófiai párbeszéd irányzatait. Ezen irányzatok működése során egy 
csoport tagjai együtt munkálkodnak azon, hogy hatással legyenek életszem-
léletükre. Ide sorolható Leonard Nelson szókratészi párbeszéd nevű csoportos 
módszertana, amelynek célja nem egy fogalom pontos meghatározása, hanem 
a meghatározás egy bizonyos módszerén keresztül a résztvevők személyisé-
gének intellektuális formálása.12 Ugyancsak a filozófiai párbeszéd egyik fajtája 
Ran Lahav Deep Philosophy nevű irányzata, melynek célja szintén az, hogy a 
résztvevők életszemléletét formálja filozófiai szövegek és a filozófiai kontem-
pláció különböző módszereinek segítségével. 

A fentieket összevetve a gyakorlati filozófián belül a következőképpen 
foglalható össze a filozófiai lélekgondozás felelőssége: az ide tartozó irányza-
tok felelőssége abban áll, hogy célkitűzéseiknek megfelelően hassanak a filozó-
fus, annak vendége, vagy egy csoport (egyszóval: az ember) életszemléletére. 

Mindezek áttekintése után magabiztosabban haladhatunk tovább vizs-
gálódásainkban. Mivel jelen írásban a felelősség fogalmát összekapcsoltuk a 
valamire való vállalkozással kapcsolatos kötelezettségekkel, a filozófia felelős-
ségének vizsgálatakor meg kell különböztetnünk a filozófia két oldalát, hiszen 
eltérő vállalkozásokként eltérő célkitűzésekkel rendelkeznek. Az elméleti filo-
zófia mint episztemikus vállalkozás célkitűzése teoretikus: tapasztalataink 
magyarázata. Ebből fakadó felelőssége pedig abban áll, hogy célkitűzésének 
megfelelően kutassa és explikálja az igazságot. 

Ezzel szemben áll a filozófia gyakorlati oldala, amelyen belül elkülönítet-
tük az áttekinthetőség kedvéért a filozófia terápia és a filozófiai lélekgondozás 

 
10 Achenbach, G.: „On Wisdom in Philosophical Practice” Inquiry, Critical Thinking 

Across the Disciplines. 1997. 3. (XVII) 12.  
11 Ld. Nemes, 2017. 
12 Ld. Nelson, L.: Die sokratische Methode. Göttingen, Öffentliches Leben 1931. 



 

 393

osztályait attól függően, hogy az adott irányzatok célja az ember életmódjára, 
avagy az ember életszemléletére való hatás. A fentebbieket figyelembe véve 
immár nem tűnik légből kapottnak a gyakorlati filozófia következőképpen törté-
nő leírása. A gyakorlati filozófia egzisztenciális vállalkozás, melynek célkitűzése 
praktikus: közvetlen hatással lenni az ember életére (összefoglalva ezzel mind 
az életmódra, mint az életszemléletre való hatást). Ebből fakadó felelőssége pedig 
abban áll, hogy célkitűzésének megfelelően gyarapítva formálja az ember 
életét. 

Kétségkívül a fentebb leírtak nem fognak pontot tenni sem a metafilozófiai 
diskurzus, sem pedig a filozófia felelősségéről szóló párbeszéd végére. Ezzel 
szemben remélhetőleg sikerült felmutatni a filozófia területének egy újszerű át-
tekintését, amely könnyebbé teheti és fellendítheti e két témának a megvitatását. 

FELHASZNÁLT IRODALOM: 

Achenbach, Gerd: Philosophische Praxis. Köln, Dinter 2010. 

Bieri, Peter: „Was bleibt von der Analytischen Philosophie?” Deutsche 
Zeitschrift für Philosophie, 2007. 3. (55) 333-344.  

Epiktétosz – Steiger Kornél: Epiktétosz összes művei. Ford. Steiger Kornél. 
Budapest, Gondolat, 2016. 

Hadot, Pierre: A lélek iskolája. Ford. Cseke Ákos. Budapest, Kairosz, 2010. 

Kant, Immanuel: Vorlesung zur Moralphilosophie. Berlin. Walter de Gruyter 
2004. 

Lahav, Ran: What is Deep Philosophy? Vermont, Loyev, 2021. 

Nelson, L.: Die sokratische Methode. Göttingen, Öffentliches Leben, 1931. 

Nemes László: „Filozófiai tudás vs. filozofálás: A közösségi filozofálás praxisa.” 
Elpis 2017. 2. 181-193.  

Sárkány Péter: A filozófia mint praxis. Budapest, L’Harmattan 2014. 

Sárkány Péter: „Életbölcselet és filozófiai gyakorlat. Megjegyzések a praxis-
vitához.” Elpis, 2018. 1. (18) 149-155.  

Sárkány Péter: Filozófiai praxis dióhéjban. 
http://www.c3.hu/~prophil/profi044/sarkany.html [Hozzáférés: 
2021.12.02.] 

Tőzsér János: Az igazság pillanatai. Esszé a filozófiai megismerés sikertelen-
ségéről. Budapest, Kalligram, 2018. 



 

 394



 

 

 

 

 

 

 

„140 – 120 – 100” 

Évfordulók emlékezete  

 



 

 396



 

 397

 

SZERKESZTENI VAGY FORDÍTANI? A FILOZÓFIAI 
TEVÉKENYSÉG KÉT MÓDJÁRÓL 

A FILOZÓFIAI ÍRÓK TÁRA ÉS A MAGYAR PHILOSOPHIAI 
SZEMLE MEGALAPÍTÁSÁNAK 140. ÉVFORDULÓJÁRA* 

MESTER BÉLA 

BEVEZETÉS 

z intézménytörténeti évfordulók, ha valóban fontosak nekünk, nem 
pusztán megemlékezésre, az elődök tiszteletére adnak alkalmat, ha-
nem arra is, hogy az intézmények meghatározta filozófiai közeg törté-

netén keresztül rákérdezzünk a mindenkori filozófiai tevékenység természe-
tére, mibenlétére. Szűkebben, a filozófiatörténet szempontjából megfogalmaz-
va, az intézménytörténeti visszatekintés hozadéka az, hogy hozzájáruljon a 
vizsgált intézményrendszer keretei között működő filozófus életművének az 
értelmezéséhez. Egészen más dolog az adott szerző összegyűjtött műveit vizs-
gálni – még akkor is, ha e műveket magának a filozófiatörténésznek kell össze-
gyűjtenie az elemzés előtt –, mint az eredeti megjelenés helyén tanulmányoz-
ni, együtt látva ugyanannak a folyóiratszámnak más közleményeivel, illetve 
könyvek esetén figyelembe véve a korabeli könyvkiadási szokásokat, lehetősé-
geket, más szerzők hasonló témájú köteteit. Ennek az intézmény- és egyben 
médiatörténeti háttérnek a tekintetbe vételével az addig pusztán saját művei 
szerzőjeként elemzett filozófus új szerepkörben is feltűnhet előttünk. Egysze-
riben megjelenik a filozófus mint szerkesztő és gyakran mint vitapartner, és az 
ezekben a szerepekben megfigyelhető megnyilvánulásai fontos adalékkal szol-
gálhatnak a saját művek megértéséhez is. Az életrajzi lexikonok száraz adata, 
hogy valamely filozófiai szerző egyetemi vagy akadémiai pozíciói, tisztségei 
mellett valamely időintervallumban szerkesztője volt egy folyóiratnak vagy 
könyvsorozatnak, jó esetben megtelik filozófiatörténetileg értelmezhető tarta-
lommal; a szerkesztő filozófiájára nézve is árulkodó lehet, hogy milyen elveket 
alkalmaz szerkesztőként. 

Különösen igaz ez olyan alapítási aktusokra, mint a Magyar Philosophiai 
Szemle és a Filozófiai Írók Tára, amelyeknek valójában nem volt mintaképük, 
előzményük a magyar kultúrában, így már magának az alapítás gesztusának is 

 
* Az írás A „sensus communis” hagyománya a magyar gondolkodásban: A filozófia és 

a nyilvánosság tere; nyilvános filozófia, nemzeti filozófia, nemzetkarakterológia 
című NKFIH/OTKA kutatás keretében készült (azonosító szám: K 135 638). 

A



 

 398 

erős üzenetértéke van, amivel az alapítók, Alexander Bernáth és Böhm Károly 
ilyen tárgyú megnyilatkozásaik alapján tökéletesen tisztában voltak, és maguk 
is alapvető fontosságúnak ítélték meg szerkesztői koncepcióikat saját filozófiai 
nézeteik szempontjából. A két vállalkozást az alapítás közeli évszámán kívül a 
hasonló intézményi háttér is összeköti: a szakmai közösségnek már korábban 
érezhető igényére válaszoló egyéni kezdeményezés, az akadémia támogatásá-
val. (A Filozófiai Írók Tárának első kötete 1881-ben; a Magyar Philosophiai 
Szemle első száma 1882-ben jelent meg. 2021-ben azonban nem volt alkal-
munk méltó módon, személyesen megemlékezni sem a Filozófiai Írók Tára 
elindításának 140., sem a Magyar Filozófiai Társaság megalapításának 120. év-
fordulójáról. A mulasztást most lehetőségünk van részben erénnyé kovácsolni 
oly módon, hogy egymás mellett megjelenő írásokban, egymással összefüggés-
ben tudunk megemlékezni a magyar filozófusközösség e három alapvető intéz-
ményéről, mindezt összekötve a szegedi egyetemen folyó filozófiaoktatás 100 
éves születésnapjával.) A továbbiakban e két vállalkozás néhány tanulságát 
járom körbe a teljesség igénye nélkül. Először röviden szólok a magyar filozó-
fiai fordítások történetéről a Filozófiai Írók Tára előtt, majd ismertetem a 
sorozat hosszú, többször megszakított történek a különböző korszakait. Ezu-
tán rátérek a magyar szaksajtó történetére a Magyar Philosophiai Szemle 
előtti korszakban, majd arra a kérdésre keresek választ, hogy mit jelentett a 
szakmai diskurzusban a Szemle működése annak első korszakában. (Az alapí-
tás korára jellemző apróság, hogy a könyvsorozat és a folyóirat mindvégig más 
helyesírást használt éppen önelnevezésének legfontosabb kifejezésében: filozófiai 
/ philosophiai.) 

A FILOZÓFIAI SZAKFORDÍTÁS ALEXANDERÉK ELŐTT 

A filozófiai művek fordításának nem volt a magyar kultúrában túlságosan 
mély hagyománya. A reformkori program a tudományok nyelvének magyarrá 
tételére a filozófiában abban a formában jelentkezett. hogy a magyar bölcselő 
idegen nyelvű szakirodalomból tájékozódik, majd ennek alapján magyarul 
publikál, közben aktívan közreműködve a lehetőség szerint egységes magyar 
filozófiai szaknyelv kialakításában. A néhány megjelent filozófiai fordítás a na-
gyobb közönségnek szóló művekre szorítkozott, mint például Cicero De officiis 
című munkája1 vagy Locke Gondolatai a nevelésről.2 Ez a helyzet a 19. század 

 
1 M. T. Cicerónak az embernek tisztéről és kötelességeiről a maga fiához írt három 

könyvei. Ford. Kovásznai Tóth Sándor. Engel, Pozsony, 1795. 
2 A’ gyermekek’ neveléséről, Mellyet, Lock János, Egy Ángliai nagy Tudományú Philo-

sophus, és Orvos Doktor Ángliai Nyelven írt, A’ Londiniumi Királyi Tudosok’ Társa-
ságából való Coste nevű tudós Frantzia, Frantzia Nyelven adott-ki. Most pedig, 
Nemzetéhez és Hazájához való Szeretetéből, Frantzia Nyelvből Magyarra fordított 



 

 399

utolsó harmadában kezd megváltozni, aminek leglátványosabb jele John 
Stuart Mill csaknem minden művének magyar nyelvű megjelenése viszonylag 
rövid időn belül. A rendszeres, szervezett szakfordítás a magánkezdeménye-
zésű, a reformkor mecenatúragyakorlatát idéző Magyar Hölgyek Díja prog-
ramján belül jelenik meg először (1859–1874), amelyet nevének megfelelően 
a magyar arisztokrácia hölgytagjai kezdeményeztek. Az eleve kötött időre ter-
vezett programban az alapító, illetve később csatlakozó hölgyek adományaiból 
összegyűlt, majd az akadémia által kiegészített összegből az akadémia megha-
tározta terv szerint főként tudományos kézikönyvek összeállítására írtak ki 
pályázatokat; ebbe belefért idegen nyelvű munkák magyarítása is. Később az 
akadémia törekszik összehangolni és a saját kezébe venni a különböző, a szak-
fordítások ügyét is érintő törekvéseket; 1872-ben megalakul az akadémia könyv-
kiadó bizottsága. Jellemző a szemléleti változásra, hogy például az elkötele-
zett, ám nyelvi, terminológiai megoldásaiban kevésbé sikeres Arisztotelész-
fordító, Haberern Jonathán még abban a stílusban dedikálja első Arisztote-
lész-fordítását Dessewffy Emilnek mint az akadémia elnökének további mun-
kája támogatásának érdekében,3 ahogyan egy főúri patrónushoz volt szokás 
folyamodni az előző században, miközben egyre üzemszerűbbé válik a szakfor-
dítások tervezése, a fordítói pályázatok kiírása és elbírálása.4 Az igazi intézmé-
nyi áttörés azonban mégis csak a Filozófiai Írók Tárával következik majd be. 

A FILOZÓFIAI ÍRÓK TÁRA ALEXANDER BERNÁT  
ÉS BÁNÓCZI JÓZSEF IDEJÉBEN 

Alexander Bernát és Bánóczi József átgondolt elképzelésekkel folyamod-
nak az akadémia támogatásáért. Diáktársak, együtt járják végig európai pereg-
rinációs útjukat, de amíg Alexandert inkább maga a filozófiatörténeti munkál-
kodás, a klasszikusok fordítás és kommentár révén való mélyebb megismerése 
és megismertetése motiválja, addig Bánóczi inkább a magyar terminológia, a 
bölcselet magyar szaknyelvének a kérdései iránt érdeklődik. Ilyen módon annak 
a szellemiségnek az örököse, amely a reformkori akadémia műszótárak 

 
B.[oros] J.[enői] G.[róf] SZ.[ékely] A.[dám]. Nyomt. A Reform. Coll. Betüivel, 
Kolo’sváratt, 1771. Esztend. 

3 A stagirai Aristoteles három könyve a lélekről. Ford. Haberern Jonathán. Osterlamm 
Károly, Pest, 1865. 

4 Haberern Jonathán második fordítása már akadémiai támogatással jelenik meg, lásd: 
Aristoteles Nikomachoshoz czímzett Ethikája. Ford. Haberern Jonathán. Eggen-
berger, Budapest, 1873. Haberern egy alkalommal elnyeri a Magyar Hölgyek Díját 
is. (Haberern Jonathán személyére és tevékenységére Steiger Kornél hívta föl a 
figyelmemet, amelyet ezúton is köszönök. Fordításai megítélésében is a tőle hallot-
takra támaszkodom.) 



 

 400 

szerkesztésére való ösztönzésében veszi kezdetét. A matematikai után máso-
dikként a filozófiai műszótár jelenik meg,5 ez azonban nem normatív; nem a 
filozófiai osztály álláspontját, ajánlását jeleníti meg a helyesnek tartott termi-
nusokról, hanem egy jól definiált, elég tekintélyes méretű szövegkorpusz alapján 
azt mutatja be, hogy miként néz ki a filozófus elődök és a kortárs bölcselők ter-
minushasználata a valóságban. Távlati célként azonban már ekkor megjelenik 
az egységes terminológiára való törekvés mint eszmény, ezt terjeszti ki Bánóczi az 
időközben, részben éppen az ő tevékenységük által iparszerű méretűvé vált 
fordítói munkálkodásra. (Bánóczi terve a reformkori műszótár utódaként ki-
adandó, de már inkább normatív célú filozófiai szótár volt, ami azonban ebben 
a formában nem valósult meg.) Tudatos és tervszerű terminológiateremtő 
munka veszi kezdetét, amelynek a legtöbb eleme több-kevesebb módosulással 
ma is él filozófiai szaknyelvünkben. Ezt paradox módon néha éppen a klasszi-
kusok időközben elkészült új fordításainak a tapasztalatai bizonyítják. Kis 
János A tiszta ész kritikája új fordításához írott fordítói utószavában tanulságos 
módon összefoglalja a követett fordítási elveket és az új szövegnek az előző, 
Alexander–Bánóczi-féle változathoz való viszonyát, majd így zárja sorait: 

A száz évvel ezelőtti Kritikát 1985-ben félretettem, s addig nem 
vettem újra elő, amíg a magamé első változatban el nem készült. 
Azonban a végén sorról sorra összeolvastam a két szöveget, és 
igazságtalan volnék elődeimhez, ha elhallgatnám, hogy minden 
második-harmadik oldalon sikerült olyan helyekre bukkannom, 
ahol az ő megoldásukat szerencsésebbnek találtam az enyémnél. 
Ilyenkor átvettem az általuk használt fordulatot. A szöveget meg-
zavaró lábjegyzetek helyett itt, egy összegben szeretném leróni 
nekik hálámat a kölcsönzésekért. Erősen remélem, hogy újabb 
száz esztendő múltán a harmadik magyar Kritika fordítója is talál 
majd használható ötleteket a jelen fordításban.6 

A sorozat meglehetősen határozott szerkesztési elvekről tanúskodik: az 
európai modernitás filozófiájával, szimbolikusan Descartes-tal kezdődik.7 Az 
indoklás Alexander gondolkodására jellemző módon egyszerre utal egyetemes 

 
5  Philosophiai Műszótár. Közre bocsátja a’ Magyar Tudós Társaság. A’ Magyar Kir. 

Egyetem’ betűivel, Budán, 1834. 
6 Kis János: A fordító utószava. In. Immanuel Kant: A tiszta ész kritikája. Ford. Kis 

János; a szöveget az eredetivel egybevetette Endreffy Zoltán; a görög és latin 
idézeteket fordította Molnár Anna. Ictus, Szeged, 1995. 707. 

7 Descartes: I. Értekezés az értelem helyes használatának s a tudományos igazságok 
kutatásának módszeréről. II. Elmélkedések a metafizikáról. Fordította s magya-
rázatokkal ellátta Alexander Bernát. Franklin-Társulat, Budapest, 1881. 



 

 401

és a magyar filozófiai szempontokra. A francia gondolkodó jelentősége az 
egyetemes filozófiatörténetben nem szorul magyarázatra: szinte magától érte-
tődően vele szokás kezdeni a moderntás filozófiáját; így a sorozat élére kerü-
lése elég egyértelmű üzenetet fejez ki a szerkesztők filozófia-képéről. Magyar 
szempontból pedig alakjának azért van különös jelentősége, mert a magyar 
filozófusközösség történeti önképe szerint a karteziánusok képezték a magyar 
bölcselet első európai színvonalú szakfilozófiai irányzatát; ráadásul Apáczai 
révén nagy lépést tettek a filozófiai magyar szaknyelvének kialakítására. A 
kötet és egyben a sorozat beköszöntőjében Alexander így fogalmaz: 

A Filozófiai írók Tárát Descartes főműveinek fordításával kezdettük 
meg, mert e művekből nemcsak az újkor tanult először filozofálni, 
hanem még ma is haszonnal s élvezettel járhatunk ebbe az iskolába. 
 De e fordítással bizonyos tekintetben nemzeti hálát is rovunk le 
a nagy filozófus irányában. Descartesnak köszönjük a filozófiai 
gondolkodás első ébredését Magyarországon is. Az utrechti 
egyetemen, hol először hirdették Descartes új gondolatait, egy 
szegény magyar ifjú a legnagyobb hévvel karolta föl az akkor már 
üldözőbe vett új világnézetet s komoly lelkesedéssel eltökélte ma-
gában, hogy e gondolatokat meg fogja honosítani hazájában – 
hazája nyelvén. E tanuló Apáczai Cseri János volt, az első magyar 
filozófus, ki híven szándékához, szóval és írásban, a szabad gon-
dolkodás első hirdetője lett hazánkban.8 

A sorozat koncepciójához csak lazán, inkább praktikus szükségből kap-
csolódnak a korabeli filozófiatörténeti összefoglalók fordításai9 és magának 
Alexandernek a filozófiatörténeti írásai.10 Részben ehhez a filozófiatörténet-
írói szálhoz kapcsolódik Erdélyi János torzóban maradt magyar filozófiatör-
ténetének önálló kötetben való kiadása is (a mű először folyóiratban, folytatá-
sokban jelent meg).11 Erdélyi az egyetlen magyar szerző, aki (akkor már nem élő) 
klasszikusként szerepel a sorozatban. A kiadás címe azt a szándékot tükrözi, 
hogy filozófiai munkásságának egészével, ne csupán filozófiatörténet-íróként 

 
8 Ugyanott, V. oldal. 
9  Hyppolite Taine: Franciaország klasszikus filozófusai a XIX. században. Ford. 

Péterfy Jenő. Franklin-Társulat, Budapest, 1884. Albert Schwengler: A bölcselet 
története. Ford. Mitrovics Gyula. Franklin-Társulat, Budapest, 1904. Utóbbi függe-
lékben közli A magyar bölcseleti irodalom vázlatát a fordító tollából. 

10  Alexander Bernát: A XIX. század pesszimizmusa. Schopenhauer és Hartmann. 
Franklin-Társulat, Budapest, 1884. Alexander Bernát: Diderot-tanulmányok. 
Franklin-Társulat, Budapest, 1900. 

11 Erdélyi János bölcsészeti dolgozatai. I. kötet. A bölcsészet Magyarországon. Bánóczi 
József előszavával. Franklin-Társulat, Budapest, 1885. 



 

 402 

kerüljön be a kánonba, azonban a tervezett további kötetek megjelenése meg-
hiúsult, így nem tudhatjuk, mely írásait kívánták beválogatni a kötetbe (vélhe-
tően A hazai bölcsészet jelenét és esztétikai tanulmányait). A koncepció idő-
közben történt módosulását jelzi 1893-tól a görög filozófia klasszikusainak 
kiadása. A koncepcióváltás oka nem a szerkesztők filozófiaképének megválto-
zásában, hanem a magyar középiskolai oktatás jelentős reformjában kere-
sendő. Az 1890-es oktatási törvénnyel megszűnt a kötelező görög nyelvtanulás 
a klasszikus gimnáziumokban, helyette úgynevezett görögpótló tárgyakat lehe-
tett választani, amelyek jelentős részében már magyar fordításban olvastak görög 
klasszikusokat. Ennek az igénynek a kielégítésére mindenek előtt Platón válo-
gatott munkáit igyekeztek kiadni,12 de kiadnak egy kismonográfiát a cinikusok-
ról13 és a preszókratikus töredékek kommentált gyűjteményét is.14 Arisztotelész 
azonban alig jelenik meg a sorozatban, egyedül a De anima új fordítása készül 
el.15 Arisztotelésznek ez a munkája ugyan már megjelent magyarul Haberern 
Jonathán korábbi fordításában (lásd a 3. lábjegyzetet), a sorozat szerkesztői 
mégis szükségesnek ítélték új fordítás elkészíttetését. A fordító, Förster Aurél 
nem sokkal korábban adja ki a mű példaszerűen gondozott görög szövegkia-
dását,16 amelyet a nemzetközi tudományosságban is megbecsülés övezett, ez 
alapján készült a klasszika filológia akkori legfrissebb eredményeivel összhang-
ban lévő magyar fordítás. (Ezúton köszönöm Hangai Attilának, hogy felhívta 
a figyelmemet Förster Aurél teljesítményére, főként a szövegkiadások terén.) 

A Filozófiai Írók Tára a háború alatt anyagi okokból láthatóan megbicsak-
lik: 1915 és 1919 között nem jelenik meg egyetlen kötete sem. Ekkor még sike-
rül kiadni Spinoza etikáját,17 majd Alexander meghurcolása és félreállítása után 
még nagyobb, hat éves szünet következik. Alexander élete utolsó éveiben im-
már akadémiai támogatás nélkül, ám ugyanannál a kiadónál vállalkozik a 
sorozat feltámasztására. A sorozat köteteinek belső borítóján közölt szerkesztői 
tervezet bizakodó: vélelme szerint „a nagyra nőtt filozófiai érdeklődésre” 

 
12 Platon válogatott művei. 1. kötet. Gorgias. Philebos. Fordította és bevezetéssel ellátta 

Péterfy Jenő. Franklin-Társulat, Budapest, 1893. Platon válogatott művei. 2. kötet. 
Eutyuphron. Sokrates védekezése. Kriton. Phaidon. Fordította, bevezetővel és 
jegyzetekkel ellátta Gyomlay Gyula. Franklin-Társulat, Budapest, 1893. 

13 Sebestyén Károly: A cinikusok. Tanulmány az antik etika köréből. Franklin-Társulat, 
Budapest, 1902. 

14  Sebestyén Károly: A görög gondolkodás kezdetei Thalestől Sokratesig az összes 
töredékek fordításával. Franklin-Társulat, Budapest, 1898. 

15  Aristoteles: A lélekről. Fordította és jegyzetekkel ellátta Förster Aurél. Franklin-
Társulat, Budapest, 1915. 

16 Aristotelis De anima. Libri III. Recensuit Aurelius Förster. Sumptibus Academiæ 
Litterarum Hungaricæ, Budapestini, 1912. 

17 Spinoza Ethikája. Fordította Balogh Ármin és Alexander Bernát. Franklin-Társulat, 
Budapest, 1919. 



 

 403

támaszkodva „A Filozófiai Írók Tára most már nem szorul semmiféle egyéb 
támogatásra, mint amelyet a kiadó-társulat becsvágyában és erejében és 
olvasóközönsége érdeklődésében és művelődési, valamint tudományos szük-
ségleteiben talál”. A szerkesztői és kiadói koncepció lényegesen módosul: 
egyedül a két Spinoza-kötet tekinthető az eredeti koncepció folytatásának; a 
két Bergson, valamint az egy-egy Windelband- és Mach-kötet már arról tanús-
kodik, hogy a sorozat által képviselt klasszikus modern kánont a félmúlt szer-
zőinek és az élő klasszikusoknak a felvételével igyekszik frissíteni. 

A sorozat szerkesztőinek nyilatkozatai, előszavai arról tanúskodnak, hogy 
kezdettől fogva alapvető szerepet szánnak a Filozófiai Írók Tárának a magyar 
filozófiai közműveltség fejlesztésében, egyben a filozófia magyar kultúrában 
betöltött szerepének átfogalmazásában. Az első kötet előszava a francia 
oktatás gyakorlatára hívja föl a figyelmet, mondván: 

A jegyzetek talán itt-ott nagyon elemieknek fognak tetszeni, de 
tekintettel voltunk arra is, hogy Descartes remek két értekezése 
középiskoláink legfelső osztályaiban s az egyetemen a filozófiai 
oktatás alapjául szolgálhasson. Francziaországban ez régóta tör-
ténik, Descartes főműveit mindenkinek ismernie kell, ki maga-
sabb tanintézetbe készül lépni, s a franczia műveltség ennek nem 
látja kárát. Nincsen hathatósabb módja a filozófiai műveltség ter-
jesztésének, mint ha a filozófia remekíróival, kik oly világos s 
élvezetes nyelven írnak, ismertetjük meg a tanulókat.18 

Alexander szavaiból kitűnik: abban bízik, hogy miután a klasszikusok 
fordításával elhárul a nyelvi gát, idővel a magyar iskolákban folyó filozófia-
oktatás is hasonló lesz módszerében és eredményeiben is, mint a francia vagy 
a német. Ez a felfogás azonban nem az egyetlen lehetséges filozófiafelfogás a 
korban. Böhm Károly például így foglalja össze határozottan fordításellenes 
programját néhány évvel később, amikor már nem pusztán tervekről, hanem 
eredményekről is beszámolhat: 

Fordításoknak barátja nem voltam soha s nem vagyok, kivéve a 
hol nélkülözhetetlen szükség követeli; s azért a M. Philos. Szemle 
az én szerkesztőségem alatt ezen nálunk divatos mesterséget nem 
űzte s adja Isten, hogy ezentúl is minél ritkábban szoruljon rá. Én 
ugyan hallottam azt is, hogy ne beszéljünk a magyar philos. önálló 
míveléséről; de oly emberek mondták, kik pöffeszkedésük dacára 
a philosophiához (mondjuk ki nyíltan!) annyit értenek, mint vak 

 
18 Alexander előszava Descartes 7. jegyzetben idézett művéhez, VII. oldal. 



 

 404 

a színekhez, s a kik azon szabadságot, melylyel ők nem rendelkez-
nek, azoktól, kik benne élnek, megvonni szeretnék. Ezekkel szemben 
mindenkor azon meggyőződésemet fogom vitatni, hogy a magyar 
philosophián fordításokkal segíteni nem lehet; a philos. a szabad, 
önálló gondolkodás mestersége, s ha ezt elveszszük tőle, eltűnik, 
bizonyos emberek nagy örömére, a rettegett philosophia is.19 

Később, kolozsvári székfoglalójában, egyetemi professzori programját 
megfogalmazva is kitart a fordításellenes program mellett, sőt, még élesebben 
fogalmaz, immár félreérthetetlenül, konkrétan a Filozófiai Írók Tárára utalva: 

Némelyek azt hiszik, hogy idegen műveket kell átültetni, s e tekin-
tetben a Tud. Akadémia sokat tett az idegen filozófiai termékek 
fordíttatásával. Ezt én a magam részéről petitio percipii-nek tar-
tom. E művek megértése u. i. már felteszi a filozófiai képzettséget. 
Nekünk hát önálló munkásságra kell igyekeznünk, mégpedig 
kritikai alapon.20 

Az 1885-ös cikkben ezt a gondolatmenetet még pozitivista hitvallással 
folytatja, 1896-ban már a kritikai filozófiát hangsúlyozza, a filozófiai álláspon-
tok változása mögött azonban a filozófiai tevékenység mibenlétére vonatkozó 
alapfelfogás változatlan marad. Ez a két lehetséges felfogás a filozófiai tevé-
kenység mibenlétéről folyamatosan, párhuzamosan jelen van filozófiai éle-
tünkben, anélkül, hogy valamelyikük dominanciát szerzett volna. Alexander 
megközelítése, amely szerint a jó és jól kommentált fordítások szinte maguktól 
megoldják a hazai filozófiai művelődés problémáját, nyilván némileg egyol-
dalú volt, és kevéssé számolt azzal, amit Böhm hangsúlyozott, tudniillik, hogy 
a jó fordítás sem érheti el a célját jó tanár és megfelelő gondolkodói közeg 
híján. Böhm viszont a fordításellenességből csinált egyoldalúan szinte dogmát. 
Felfogásuk ellentéte voltaképpen megismétli a fordítások vagy eredeti művek 
szorgalmazása körül a magyar irodalmi életben Kazinczy idejében egyszer már 
lefolytatott vitát, amelynek hasonlóan nem volt, nem lehetett az egyik állás-
pont végső győzelmével záródó eredménye.21 

 
19  Böhm Károly: A Magyar Philosophiai Szemle eddigi működéséről. Nyílt levél a 

„Magyar Philosophiai Szemle” tisztelt szerkesztőihöz. Magyar Philosophiai Szemle, 
4. évf. 2. sz. (1885), 106. 

20 Böhm Károly Székfoglaló beszéde a kolozsvári egyetemen 1896. március 3-ikán. 
(Különlenyomat a Szellem és Élet 4. évf. 4. számából). Minerva, Kolozsvár, 1941. 6. 

21 Alexander és Böhm koncepcióinak összevetéséről lásd még: Bretter Zoltán: Századvég 
vagy századelő? Böhm Károly és Alexander Bernát alternatív műveltségeszményei. 
In. Mester Béla – Perecz László: Közelítések a magyar filozófia történetéhez. 
Magyarország és a modernitás. Áron, Budapest, 2004. 280-292. Perecz László: 



 

 405

A FILOZÓFIAI SZAKFORDÍTÁSOK ÜGYE ALEXANDER UTÁN 

Dacára Alexander újraindítási kísérletének, a két világháború közötti kor-
szak filozófiai fordításkultúrájában már nem az ő sorozata volt a meghatározó. 
Az akadémia saját, kisebb filozófiai sorozatot indított, az első teljes magyar 
Platón-fordítás szervezését pedig a magyar Filozófiai Társaság vette a kezébe 
(a társaság történetéről szóló megemlékezést Perecz László tollából lásd ugyan-
ebben a kötetben). Amikor újból hosszabb távú elképzelésekkel indulhatott 
meg a magyar filozófiai szakfordítás, immár a kommunista diktatúra feltételei 
között, a kezdeményezők mégis a Filozófiai Írók Tárának a hagyományához 
igyekeztek visszanyúlni, természetesen kellő, ideológiailag megalapozott kri-
tikával a közben mégiscsak haladó hagyományként fölvállat előzményekkel 
szemben. A fiatal, pályakezdő Heller Ágnes, akire a sorozat recenzeálását bíz-
zák, így oldja meg a feladatot: 

A Filozófiai Írók Tárának új folyama gyökeresen különbözik a 
régitől. A régi Filozófiai Írók Tárának […] jellegzetes vonása a 
kozmopolitizmus volt. A Ferenc József-i korszak liberális értelmi-
ségének e vezető filozófusai [Alexander Bernát és Bánóczi József] 
sohasem hazánk fő problémái szempontjából fontos műveket ad-
tak ki, hanem a liberális kozmopolita értelmiségi réteg szükség-
letének megfelelően mindig valamely külföldi „divat”-hoz kapcso-
lódtak. […] Mindezek ellenére a Filozófiai Írók Tára még mindig 
toronymagasságban állt a Horthy-korszak filozófiai sorozatai 
fölött, pl. az ’Akadémia Filozófiai Könyvtára’ fölött […] S végül, 
egészen a felszabadulásig, mégis ez az egyetlen kísérlet arra, hogy 
a filozófia történeti fejlődését magyar nyelven a magyar közönség-
nek megismertesse. Mindez indokolja azt, hogy az új folyam meg-
tartsa a Filozófiai Írók Tára elnevezést.22 

Az új folyam nem csupán a sorozat címét vitte tovább, hanem a régi for-
dítók egy részét is foglalkoztatta, elsősorban Szemere Samut, de Dienes Valé-
ria is kapott új megbízásokat. A sorozat továbbra is a filozófiatörténet klasszi-
kusait adta ki megbízható fordításban és értő kommentárokkal, néha azonban 
vonalas előszavakkal. (A korban kötelező orosz-szovjet szerzőket egyetlen 
orosz klasszikus, Csernyisevszkij munkáinak két kötetes válogatása képviseli 
még az ötvenes években.) Az igazi koncepcionális változás meglepő módon a 

 
Böhm és Alexander a „nemzeti filozófiáról”. Fejezet a magyar neokantianizmus 
történetéből. Világosság, 46. évf. 2-3. sz. (2005), 113-119. 

22 Heller Ágnes: Filozófiai Írók Tára (Új Folyam). Filozófiai Évkönyv, 1. évf. (1952), 554-555. 



 

 406 

sorozat elnémetesedése, ami azelőtt sohasem volt jellemző. A kulcs a Marx 
előzményének tekintett Hegel munkáinak sorozatos kiadása. Ezen belül éppen 
a logikának a sorozat élére helyezése elég egyértelműen a sorozat egyik szer-
kesztőjének, Fogarasi Bélának köszönhető.23 Más klasszikus német szerzők, 
elsősorban Kant, viszont háttérbe szorultak: egyedül Az ítélőerő kritikája jele-
nik meg újonnan, de majd csak a hatvanas években,24 A tiszta ész kritikájának 
bicentennáriumára az Alexander–Bánóczi-féle fordítás reprintjét adják ki.25 
Emellett Tőkei Ferenc három kötetes, azóta is jól használható klasszikus kínai 
filozófiai válogatása jelent még koncepcionális újdonságot, amely az akkori-
ban kibontakozó magyar sinológia első komolyabb eredménye a filozófia-
történet terén.26 

A későbbiekben a mából visszatekintve jól látszik, hogy a nemzedékváltás 
az 1973-as filozófusper következtében nem tud megvalósulni. Az új fordítói 
gárda kinevelődik ugyan és dolgozik is, de más kiadóknál, főként a Gondolat 
és a Helikon ekkoriban indított sorozataiban, miközben a Filozófiai Írók 
Tárának szerkesztői évtizedeken keresztül ugyanazok, ám politikailag kom-
promittálódott fiatalabb kollégákat nem engedik a sorozat közelébe. Ennek 
következtében a Filozófiai Írók Tára 1973 és 1991 között egyfajta fantoméletet 
él: a régi kötetek reprintjeit jelentetik meg, adott esetben az időközben emig-
rált közreműködők neve, jegyzetei és bevezető tanulmányai nélkül.27 Ebben az 
időszakban jelenik meg A tiszta ész kritikájának a fakszimiléje, illetve az 
egyetlen Arisztotelész-fordítás, az Organon első fele is, amely azonban csupán 
egy korábban megjelent kétnyelvű kiadásból a magyar szöveg újra közlése.28 
Az időközben a fordítói műhelyekben mégiscsak elkészült Voltaire- és Schelling-
kötetek már csak a rendszerváltás után jelenhetnek meg, majd az akadémia és 

 
23 Hegel György Vilmos Frigyes: A filozófiai tudományok enciklopédiájának alapvona-

lai. I. rész. A logika. Ford. Szemere Samu. Akadémiai, Budapest, 1950. 
24  Immanuel Kant: Az ítélőerő kritikája. Fordította és a bevezető tanulmányt írta 

Hermann István. Akadémiai, Budapest, 1966. 
25  Immanuel Kant: A tiszta ész kritikája. Fordította és magyarázatokkal ellátta 

Alexander Bernát és Bánóczi József. Akadémiai, Budapest, 1981. [A második, 1913-
as javított kiadásának hasonmása.] 

26 Kínai filozófia. Ókor. I–III. kötet. Válogatta; fordította; a bevezetéseket és a jegyze-
teket írta Tőkei Ferenc. Akadémiai, Budapest, 1962, 1964, 1967. 

27 Az 1964-ben emigrált Nádor György Spinoza- és Descartes-jegyzetei tűnnek el az új 
kiadásokból; a Descartes-kiadásban azonban árulkodóan benne marad a fő szöveg-
ben a jegyzetszámok egy része, amelyhez azonban már nem tartozik jegyzet. (Erre 
a körülményre Boros Gábor hívta föl a figyelmemet, amelyet ezúton is köszönök.) 

28 Aristotelés: Organon. Első kötet. Katégoriák. Herméneutika. Első analitika. Szerkesztette 
és magyarázó jegyzetekkel ellátta Szalai Sándor; Ford. Rónafalvi Ödön és Szabó Miklós. 
Akadémiai, Budapest, 1979. [Az Akadémiai Kiadó más sorozatban megjelent 1961-
es bilingvis kötetéből a magyar szöveg, redukált jegyzet-apparátussal.] 



 

 407

kiadójának érdektelenségéből a sorozat elhal. Úgy tűnik, hogy 2006-ban az 
MTA Filozófiai Kutatóintézet akkori igazgatójának, Borbély Gábornak a kez-
deményezésére, a szerkesztőbizottságban Bence Györggyel, Bodnár M. István-
nal, Borbély Gáborral és Boros Gáborral sikerül újjáéleszteni, egyben törlesztve 
egy régi adósságot, Arisztotelész főbb műveinek a kiadását, azonban ez a kezde-
ményezés is kútba esett néhány megjelent, egyébként kiváló kötet után. 

A FILOZÓFIA MEGJELENÉSE A MAGYAR PERIODIKUS SAJTÓBAN A 

MAGYAR PHILOSOPHIAI SZEMLE ELŐTT 

A szakfordításokkal szemben a folyóiratkultúrának valamivel mélyebb 
gyökerei vannak a magyar művelődésben. A magyar tudományos folyóiratok 
kezdetben vegyes tartalmúak voltak, igyekeztek az akadémiai élet minden te-
rületére kitérni. Ennek ellenére, vagy talán éppen ezért, már elég korán meg-
indul egyfajta filozófiai vita; a hosszú 19. században már éppen ezeket a vitákat 
tartjuk a magyar filozófiatörténet legfontosabb eseményeinek, mérföldkövei-
nek. A magyar folyóiratok hálózata az a média- vagy intézményi háttér, amely 
lehetővé teszi, hogy az elsősorban felekezeti iskolarendszerben oktatóként 
dolgozó magyar filozófusok egyáltalán halljanak egymásról és szóba álljanak 
egymással. A legfontosabb korabeli folyóiratokban, például a Tudományos 
Gyűjteményben, a reformkori Athenaeumban (amely nem azonos az akadé-
mia későbbi filozófiai szaklapjával) és az Új Magyar Múzeumban zajlottak 
koruk meghatározó vitái, például a Kant-vita, a hegeli pör, a tudomány, ma-
gyar tudós vita és az Erdélyi–Szontagh-vita. E viták lefolyása azonban néhol 
megmutatja mediális közegük szűkösségét, korlátait is. A magyar Kant-vita 
jórészt önálló latin nyelvű munkák és magyar brossúrák sorozatában öltött 
testet, csak a harminc éves vita legvégére jelent meg az a norma, hogy magyar 
nyelven írott, eleve folyóiratba szánt szakcikkekben és vitacikkekben fejtsék ki 
a véleményüket a felek. A hegeli pör eldurvulásának is abban kereshetjük az 
egyik okát, hogy az (akkor még nem létező) filozófiai szaksajtónál szélesebb 
közönségnek szánt orgánumokban folyt le. A tudomány, magyar tudós vita 
úgy szólt a történelemfilozófiáról, a történelmi tények fogalmáról, hogy hogy 
történészek, irodalomtudósok és természettudósok folytatták le az egyetlen 
részt vevő filozófussal, Szontagh Gusztávval. A vita folytatásának tekinthető 
Erdélyi–Szontagh-vita értelmezésekor is érdemes lenne megvizsgálni a folyó-
iratok közegének a hatását a vita hangvételére. 



 

 408

A MAGYAR PHILOSOPHIAI SZEMLE ÉS A MAGYAR FILOZÓFIAI 

VITAKULTÚRA 

A fönti rövid visszatekintésnek a tanulságai alapján fölmerül a kérdés, 
hogy mi változott meg a magyar filozófiai vitakultúrában a szűkebb érte-
lemben vett szaksajtó létrejöttével a korábbiakhoz képest. Ennek megértésé-
hez azonban előbb át kell tekintenünk a Szemle megalapításának körülmé-
nyeit. Egyik fontos előzmény volt a budapesti Philosophiai társas kör, amely 
jogi személyiséggel nem rendelkező szakmai csoportosulásként az 1870-es 
évektől fejtette ki tevékenységét kávéházi felolvasások és viták formájában; 
akár a ma is létező Magyar Filozófiai Társaság előzményének is tekinthetjük 
tevékenységének iránya és a tagság nagymértékű átfedése okán. (A Magyar 
Filozófiai Társaság történetét részletesebben lásd e kötetben Perecz László 
írásában.) Böhm Károlynak egy már a korban megjelent visszatekintése sze-
rint e körben merült föl a filozófiai szaklap alapításának igénye és ötlete.29 És 
mindjárt itt váltak el útjai a kör két legjelentősebb tagjának, Alexander Bernát-
nak és Böhm Károlynak, részben személyes ügyek és ellenszenvek okán, rész-
ben viszont koncepcionális különbségek miatt. Az akadémián ugyanis elve-
szett Böhm Károlynak arra a kiírásra beadott pályamunkája, amelyre Alexan-
der is pályázott soha el nem készült, két kötetesre tervezett Kant-monográfiá-
jának első felével, tehát filozófiatörténeti dolgozattal;30 míg Böhm saját önálló 
filozófiai rendszerének első kötetét nyújtotta be.31  (Végül az 1884-es aka-
démiai nagyjutalmat Felméri Lajos nyerte el az angol iskolarendszerről szóló 
pedagógiai munkájával, míg Alexander „ezüstérmet”, vagyis Marczibányi díjat 
kapott; Böhm könyve nem került a bírálók elé.) 

Emellett a személyes ellentét mellett koncepcionális különbségek is elvá-
lasztották a két magyar filozófust. Alexandernak legalább olyan mély fenntar-
tásai voltak azzal kapcsolatban, hogy a magyar filozófiai kultúra adott állapo-
tában megérett-e a helyzet egy filozófiai szaklap alapítására, mint Böhmnek a 
filozófiai fordítások filozófiai kultúrára tett alapvető hatására vonatkozóan. 
Böhm pályázatának méltánytalan elbírását követően lemond az általa alapított 
lap szerkesztéséről (elképzelhetetlennek tartja, hogy a történtek után tisztsé-
get vállaljon egy az akadémia által támogatott folyóiratban), ám továbbra is 

 
29  Böhm Károly: Adatok a „Magyar Philos. Szemle” történelméhez. Magyar Philo-

sophiai Szemle, 3. évf. 6. sz. (1884), 459-474. 
30 Alexander Bernát: Kant élete, fejlődése és philosophiája. Első kötet. A Magyar Tudo-

mányos Akadémia Könyvkiadó Hivatala, Budapest, 1881. 
31 Böhm Károly. Az ember és világa. Philosophiai kutatások. I. rész: Dialektika vagy 

alapphilosophia. Weiszmann testvérek könyvnyomdája, Budapest, 1883. 



 

 409

rendszeresen ír a lapba, viszonya az új szerkesztőséggel jó.32 Alexanderral nem 
egyezik meg véleményük a magyar filozófia megítéléséről és személyes viszo-
nyukat a pályázati botrány is megterheli, a helyzet és a véletlen azonban mégis 
úgy hozta, hogy csaknem egyszerre pályáztak különböző elképzeléseikkel az 
akadémiához, majd a könyvsorozat és a folyóirat finanszírozását az akadémia 
illetékes második osztálya gyakorlatilag egymással párhuzamosan, szinte egy-
más függvényében tárgyalta, kezelte. Végsősoron az derült ki, hogy fenntartá-
saikban egyiküknek sem volt egészen igaza. A folyóiratalapítás iránt kezdetben 
szkeptikus Alexandernál kortársai közül senki sem érezte magát otthonosab-
ban a folyóiratok közegében, később hosszú időn át ő szerkeszti a Szemle utódát, 
az Athenaeumot, amely már nem pusztán akadémiai támogatással megjelent 
lap, hanem az akadémia saját folyóirata volt. A magyar filozófiai szaksajtót meg-
alapító Böhm saját szerzői habitusa ennek éppen az ellenkezője volt: minden 
kisebb írását a folyamatosan készülő nagy rendszer, Az ember és világa soron 
következő kötetének előkészületéül szánta. Alkotóként olyan típust képviselt, 
akinek nem a folyóiratokban megjelent tanulmányok, cikkek gyűjteményéből 
áll az életműve elsősorban, hanem jól átgondolt és szerkesztett, egymással is 
összefüggő rendszert képező monográfiákból, klasszikus, 19. századi értelemben 
vett filozófiai rendszerből. A radikálisan fordításellenes és saját rendszerének 
kidolgozása során öntörvényű terminusalkotó Böhm azonban saját műveiben 
gyakran mégis átveszi a klasszikus szövegek Filozófiai Írók Tára által megho-
nosított magyar terminológiáját. A legföltűnőbb jele ennek, hogy Alexander és 
Bánóczi fordításának megjelenése után Kantnak korábban Böhm munkáiban 
A tiszta ész bírálata címen hivatkozott fő műve fölveszi A tiszta ész kritikája 
címet a későbbi írásokban. A későbbi hatásokat tekintve ebből a két, alapjában 
eltérő megközelítésből alakul ki máig tartó érvénnyel a modern magyar filozó-
fiai kultúra, ahol az egymást követő véleményekben hol ez, hol az az elem jelenik 
meg hangsúlyosabban a föntiek közül, de egyik sem jut hegemón pozícióba. 

A különböző álláspontok ütköztetése már az első lapszámokban megfigyel-
hető. A recenziórovat mindjárt több részes, igen kritikus ismertetéssel indít 
Alexander Kant-könyvéről,33 amely azzal a felvetéssel kezdődik, hogy mi a filo-
zófus életrajza és életműve közötti összefüggés. Ebben a tekintetben azt veti 
Alexander szemére, hogy pusztán külsőleg, időrendben beszél Kant szerzői 
élettörténetéről, a gondolati fejlődés leírása helyett. Majd elmegy egészen a 

 
32 Böhmnek a 29. jegyzetben idézett visszatekintése után, amely szerkesztői búcsúüze-

netnek is tekinthető, mindjárt a következő lapszámban megjelenik utóda beköszön-
tője, amelyet az előd méltatásának szentel, lásd: Bokor József: Böhm Károlyhoz. 
Magyar Philosophiai Szemle, 4. évf. 1. sz. (1885), 1-4. 

33 Nemes Imre: Kant. Élete, fejlődése és philosophiája. Irta Alexander Bernát. Budapest, 
1881. Magyar Philosophiai Szemle, 1. évf. 1–3. sz. (1881), 6-72; 142-150; 223-233. 



 

 410 

nem feddhetetlen idézési eljárás, sőt, a plágium nem is olyan burkolt vádjáig.34 
Böhm saját későbbi kötete nem kap ilyen éles kritikát,35 de azért a szerkesztő 
írásával sem bánnak kesztyűs kézzel a saját lapjában. A viták lehetséges teré-
nek, légkörének megítélése kapcsán fontos emlékeztetnünk arra, hogy ez a 
hely a magyar szaksajtó történetében az első, tisztán csak filozófiai műveket 
ismertető kritikai rovat, ahol a filozófusok mintegy egymás között vitatkoz-
hatnak. A tanulmány- és recenziórovat állandó szerzőinek neve meglehetősen 
színes képet mutat minden tekintetben. Még publikál a Szemle hasábjain az a 
Horváth Cyrill, aki még a reformkorban kezdte filozófiai pályafutását, és aki-
nek ötvenes évekbeli néhány tanulmányába maga Erdélyi János látta bele a 
„készülő rendszert”36 (később ő volt az egyetemen Alexander Bernát mestere). 
Ott van a „szépről mint agyidegtevékenységről” értekező Simon József Sándor 
Zomborból és az egri paptanár, Maczki Valér, aki mindjárt első megszólalásá-
ban újra kívánja fogalmazni a Szemle feladatát, és ennek során minden tartóz-
kodás nélkül egyszerűen a „kaffírokéval” helyezi egy szintre kora magyar filo-
zófiai gondolkodását.37  Itt van Schmitt Jenő (Henrik), a magyar pacifista 
gnosztikus anarchizmus későbbi megalapítója. Az említett szerzők (és mások) 
vitatkoznak egymással és Böhmmel; egymást érintő kritikáik kemények, néha 
a személyesség határait is súrolják. Jól látható, hogy gyakran egészen eltérő, jó 
eséllyel összeegyeztethetetlen álláspont (és kulturális, intézményi háttér) az 
alapjuk. Ami mai szemmel talán meglepő, az az, hogy az egymást érő bírálatok, 
válaszok és viszontválaszok során ritkán, keveseknél merül föl a küzdőtér elha-
gyása, a Szemléből való kivonulás, más nyilvánosságtér keresésének a gondo-
lata. Úgy tűnik, hogy a lapnak kezdettől fogva megteremtődött valahogyan az 
a hallgatólagos tekintélye, amely mindenki számára elfogadottá, sőt, evidenssé 
tette, hogy ezen a fórumon, ebben a nyilvánosságtérben hitelesek igazán a 

 
34 Oldalakon keresztül veti össze a recenzens Kuno Fischer Alexander által nem hivatko-

zott filozófiatörténetének Kantot tárgyaló részeit Alexander munkájával, lásd i.m. 
142-148. 

35 Schmitt Jenő: Böhm Károly: Az ember és világa. I. rész. Magyar Philosophiai Szemle, 
3. évf. 2-3. sz. (1884), 149-156; 209-222. 

36 Halála után a Szemlének is fontos része volt a Horváth Cyrill rendszerének létéről vagy 
nem létéről szóló vitában, lásd: Nemes Imre: Téves állítások dr. Pauer Imre úrnak 
dr. Horváth Cyrill fölött tartott emlékbeszédében. Magyar Philosophiai Szemle, 5. 
évf. 2. sz. (1886), 149-156. 

37 „Némi tekintetben bölcselmünk: Homeros kaffir nyelvre fordítva – melyet ép a kaffi-
rok kezökbe sem vesznek!” Maczki Valér: A magyar Philosophia Szemle feladata. 
Magyar Philosophiai Szemle, 4. évf. 1. sz. (1885), 48. Az írás az első olyan számban 
jelenik meg, amelyet már nem Böhm szerkeszt. Böhmnek a Szemle addigi tevé-
kenységét taglaló válaszát lásd mindjárt a következő lapszámban: Böhm Károly: A 
Magyar Philosophiai Szemle eddigi működéséről. Magyar Philosophiai Szemle, 4. 
évf. 2. sz. (1885), 99-111. 



 

 411

szakmai megszólalások, legyenek bár radikálisan eltérőek a vélemények és 
keményen megfogalmazottak a kritikák. 

A későbbi pályaszakaszában az axiológia felé forduló Böhm, aki az embert 
egy helyütt értékbecslő lényként definiálta, talán egyetértene velem abban, 
hogy éppen ennek a státusnak, a közös nyilvánosságtérnek mint önértéknek 
a fenntartása volt a régi Magyar Philosophiai Szemle legfőbb erénye, amellyel 
példát tud adni a mai Magyar Filozófiai Szemlének és az egész magyar 
filozófusközösségnek is. 
 

 
 



 

 412 

SZÁZHÚSZ ÉV 
MAGYAR FILOZÓFIAI TÁRSASÁG –  

MÚLTBAN ÉS JELENBEN 

PERECZ LÁSZLÓ 

egemlékező előadásunk három gondolatmenetre fog tagolódni. Elő-
ször névsorolvasást tartunk: társaságunk eddigi elnökei fölött tar-
tunk szemlét. Külön emlékezünk meg a régi, pályájukat már lezárt 

elnökökről – az ő munkásságukat-teljesítményüket rendre röviden értékeljük 
is –, és külön említjük meg a jelenkori, kortársi elnököket – az ő esetükben 
ellenben nyilvánvalóan frivolitás volna efféle összefoglaló értékelést nyújtani. 
Másodszor társaságunk intézményeit vesszük sorra, az intézmények fogalmát 
tág értelemben fölfogva: minden olyan megszilárdult szervezeti formát értve 
rajtuk, amelyekben a mindenkori társasági tevékenység megnyilvánul. Itt az 
lesz a törekvésünk, hogy rámutassunk a Társaság két nagy korszaka közötti 
hasonlóságokra – hogy tehát a korábbi, a századelőtől a koalíciós évekig ívelő, 
és a mostani, a rendszerváltást megelőző újjáalakulástól máig tartó szakasz-
ban ugyanolyan jellegű megnyilvánulási formák mutatkoznak, a folyóiratoktól 
a kiadványokon keresztül az ismeretterjesztő előadássorozatokig. Harmad-
szor, végül, a Társaság korszakait kíséreljük meghatározni és elkülöníteni egy-
mástól. Öt nagy korszakot igyekszünk azonosítani: a századelő pozitivista 
korszakát, a tízes évek „újidealista” korszakát, a két háború közötti időszak tág 
értelemben fölfogott „szellemtörténeti” korszakát, a koalíciós évek egyszerre 
„nyitásokkal” kísérletező és „árnyakat” előrevetítő korszakát, végül az újjá-
alakulás után körvonalozódó, ma is tartó korszakot. 

Esszénknek a konferencián előadott változata az „infotainment” regiszte-
rébe volt sorolható: számos fotóval illusztrált és frivol megjegyzésekkel fűsze-
rezett diasora valóban valamiféle szórakoztató ismeretterjesztést vállalt ma-
gára. A jelenlegi írásos változat nem hízeleghet magának azzal, hogy különös-
képp szórakoztató volna, az ismeretterjesztés igyekezetét azonban nem adja 
föl. Nem támaszkodik önálló kutatásokra: néhány újabban napvilágot látott 
földolgozás mellett főként szerzőjének korábbi írásait hasznosítja – elsősor-
ban a Társaság előzményeit és indulását bemutató régi tanulmányát (Perecz, 
1995a; 1995b), illetve a Társaság meghatározó folyóiratának, az Athenaeum-
nak a történetét földolgozó, negyedszázados monográfiáját (Perecz, 1998b). 

M



 

 413

ELNÖKÖK 

Százhúsz éves – pontosabban: 2022-ben százhuszonegy éves – története 
során az 1901-ben alakult Magyar Filozófiai Társaságnak máig összesen 
tizenhat elnöke van; az elnökeinek nagyobbik hányada, kilenc személyiség a 
Társaság 1987-es újjáalakulása után tölti be posztját. Soroljuk föl őket, 
föltüntetve, mettől meddig töltik be elnöki tisztjüket. 

A legelső elnök, Emmer Kornél 1901 és 1906 között tölti be posztját, őt 
Medveczky Frigyes követi 1907 és 1914 között, majd Alexander Bernát 1914 és 
1918 között. A két háború közötti korszakban előbb hosszú időre, 1920-tól 
1933-ig Pauler Ákost választják elnökké, akit halála után, 1933-tól 1938-ig 
Kornis Gyula követ, majd ismét hosszabb szakaszra, 1938-tól 1944-ig báró Bran-
denstein Béla lesz az elnök. A koalíciós évek kurta korszakának Moór Gyula lesz 
az elnöke, 1946-tól 1947-ig töltve be a tisztségét. A pártállam hosszú évtize-
deinek szünete után, a rendszerváltás előkészítésének áramában, 1987-ben 
újjáalakult Társaság első elnöke, 1987 és 1989 között Tőkei Ferenc lesz. Őt, 
előbb, közvetlenül a politikai rendszerváltozás után, 1990-ben Nyíri Tamás kö-
veti, majd 1993-tól 1998-ig Nyíri Kristóf tölti be az elnöki tisztséget. Ettől kezdve 
szabályosan, alkalomról alkalomra, kétszer kétéves periódusonként váltják egy-
mást az elnökök: sorrendben, 1998-tól 2002-ig Pléh Csaba, 2002-től 2006-ig 
Csejtei Dezső, 2006-tól 2010-ig Bacsó Béla, 2010-től 2014-ig Weiss János, 
2014-től 2018-ig Gyenge Zoltán, végül 2018-tól 2022-ig Boros Gábor tölti be 
az elnöki tisztséget.  

Emmer Kornél (1845–1910) nem szakmabeli filozófus: jogász, kúriai bíró, 
kormánypárti országgyűlési képviselő, a korabeli establishment befolyásos-
jómódú tagja. Szemben tehát az összes későbbi elnökkel, neki nem a Társaság 
belső-szakmai legitimációjának erősítése a feladata: éppen külső-társadalmi 
legitimációjának megteremtésére kell vállalkoznia. A Társaság létrejöttéhez 
vezető hosszabb folyamatban – a társasági filozófia intézményesítésének ko-
rábbi kísérleteiben –, igaz, a maguk korszakának fontos filozófus szereplői is 
föltűnnek. Három efféle előzmény is említhető. (Perecz, 1995a; 1995b) Előbb, 
az előző század hetvenes éveinek második felében, 1876 és 1978 között műkö-
dő Filozófiai Társaskör: ebben mások mellett Alexander Bernát és Böhm 
Károly is szerepet vállal. Majd, a következő évtizedben, az első önálló magyar 
nyelvű filozófiai folyóirat, az 1882-től 1891-ig megjelenő Magyar Philosophiai 
Szemle: ennek irányítója, meghatározó szerzője, az első három évben szerkesztője 
szintén Böhm Károly. (Mester, 2012; Varga, 2020b) Végül, 1900-ban, a Magyar 
Kritika című folyóiratban lefolyt hosszú, fél éven keresztülívelő vita: ennek részt-
vevői, a maguk mögött már némi publikációs tevékenységet tudó középiskolai 
tanárok a filozófia második vonala számára is megnyilvánulási lehetőséget 
nyújtó új intézmények megteremtését követelik. Maga a megalakuló társaság 



 

 414 

azonban nem ezeknek a par excellence szakmai szempontoknak a figyelembe 
vételével jön létre: alapítói, első elnökével, éppen a nyilvánosság előtt ismert, 
kiterjedt társadalmi kapcsolatokkal és jelentős befolyással rendelkező közéleti 
személyiséget választanak. A latinos műveltségű, nemzeti érzelmű jogász-poli-
tikus, a polgári peres eljárás ismert szakembere és elkötelezett reformátora 
valószínűleg voltaképp egy véletlennek köszönheti a szerepét. Hogy a szerve-
zők éppen őt keresik meg a fölkéréssel, minden bizonnyal egy, a maga pályáján 
efemernek mondható szereplésének tudható be. Mint üdvözlő beszédében 
saját maga is fölemlíti és életrajza is beszámol róla, a megkeresést egy parlamen-
ti felszólalásának köszönheti. Egy 1901. eleji költségvetési vitában az igazság-
ügyi bizottság előadójaként a jog- és államtudományi oktatás reformjának szük-
ségességét hangoztatja, az egyetemi állapotok és az oktatási rendszer bírálatát 
adva. A bajok okának itt a „reneszánsszal való szakítást” és a „humanisztikus 
tudományok elleni hajszát” nevezi, „a bölcseleti kérdésekkel való foglalkozás teljes 
elhanyagolását” kárhoztatva. A pár mondat élénk visszhangot kelt, megfogalma-
zója valószínűleg ennek köszönheti a Társaság szervezőinek fölkérését is. 

Az együttműködés azonban nem tart sokáig: részben egészségi állapotának 
megromlása, részben a kezdeti gyors fejlődés átmeneti megtorpanása miatt 
Emmer hamarosan visszahúzódik, az érdemi munkában nem vesz részt, 1906-
ban pedig elnöki tisztéről is lemond. A poszt egy esztendeig betöltetlen marad, 
majd 1907-ben Medveczkyt választják meg rá. Ha Emmer elsősorban a Társa-
ság társadalmi legitimációjának megteremtésében szerez érdemeket, őrá 
főként szakmai legitimáció erősítése hárul. Medveczky Frigyes (1856–1914) 
számottevő jelentőségű filozófus. Ifjúkori pályaszakasza idején – generációjának 
más teoretikusaihoz hasonlóan – a kriticizmus és a pozitivizmus egyesítésével 
kísérletezik, Friedrich von Bärenbach néven publikált német nyelvű köteteiben 
előbb evolúcióelmélettel foglalkozik, majd a kritikai ismeretelméletet próbálja 
meg alátámasztani a pozitív tudományok eredményeivel. Társaságbeli szerep-
vállalása rendkívül termékeny kései alkotói korszakával esik egybe. Ekkori 
műveinek három főmotívuma az értéktudományos neokantianizmus, az etikai 
újjászületés reményével megalapozott Nietzsche-bírálat és az újkeresztény eti-
kára épülő Pascal-reneszánsz. (Hell, 2005) Gondolkodása alakulásának jelen-
tős dokumentumai a Társaság közgyűlésein elhangzott megnyitóbeszédek. 

A következő elnök a hazai filozófiai fejlődésfolyamat legjelentősebb szerep-
lőinek egyike. Alexander Bernát (1850–1927) magyar filozófiatörténet rend-
kívül érdekes alakjai közé tartozik: azok közé, akiknek hatása jelentékenyebb, 
mint teljesítménye. Ha az intézményteremtőt nézzük, a korszakban, sőt talán 
a magyar filozófiatörténeti folyamat egészében nincs nála jelentékenyebb sze-
mélyiség. Ha a filozófusra tekintünk, talán korszakában, a századforduló-
századelő idején, pályatársai és tanítványai között is akadnak nála mélyebb és 



 

 415

eredetibb gondolkodók. Ő elsősorban is közvetítő, a bölcselet különféle euró-
pai hagyományainak meghonosítója: terjedelmileg hatalmas és tematikailag 
sokágú életművét a jó értelemben vett ismeretterjesztés nemes pátosza hatja 
át. Ahogy minden nemzedéktársára, indulásakor őrá is két irány hat a legerő-
sebben: a pozitivizmus és a neokantianizmus. Ahogy azonban nemzedéktársai 
közül csupán kevesen, ő mindvégig megőrzi mindkét irány erős befolyását. A 
filozófia tudásszintetizáló feladatának pozitivista meggyőződése és transzcen-
dentális természetének (neo)kantiánus fölfogása: mindkettő olyasmi, ami egész 
pályafutását végigkíséri. Rendkívül termékeny szerző lévén, hatalmas életmű-
vet alkot: filozófiai-filozófiatörténeti, esztétikai-irodalomtörténeti, pszichológiai 
munkák sorát írja és jelenteti meg. Eklektikus-impresszionisztikus bölcseleté-
nél mindazonáltal jelentősebb tudományszervezői és tudományos ismeret-
terjesztői munkája. (Turbucz, 2021) Elsősorban nem is originális gondolkodó-
nak tekinti önmagát: közvetítőnek és tanárnak, aki az európai filozófiai kultúra 
értékeivel ismerteti meg a közönségét; aki a filozófiatörténeti kánon klassziku-
sainak rendszereit tárja olvasói elé. Valószínűleg a hazai filozófiai fejlődés-
folyamat leginkább befogadó alakja, aki nyugati egyetemi tanulmányai után 
már idehaza szerzett írásaiban, elsősorban habilitációs értekezésében, ámu-
latra méltóan receptív szerzőként, összefoglalóan egymaga sűrítve fogalmazza 
meg a filozófiatörténet filozófiája poszthegelinánus fejezetének egészét. (Varga, 
2020a. 79–90.) A Társaság elnökségével vállalt szerepe kiterjedt intézmény-
építő tevékenységébe illeszkedik. 1892-es levelező taggá választásától az Akadé-
mia, 1895-ös – a kifejezetten számára létrehozott filozófiatörténeti tanszékre 
történő – egyetemi tanári kinevezésétől a budapesti egyetem modernizálásnak 
első számú alakjának számít, 1915-ös elnökké választása pedig a Magyar Filo-
zófiai Társaság nagyszabású megújulását eredményezi.  

A két háború közötti korszakban az első elnök, a pozícióját csaknem másfél 
évtizedig betöltő Pauler Ákos (1876–1933) szerepe a legmeghatározóbb: ez az 
időszak valóban akár a magyar filozófiatörténet „Pauler-korszakának” is mi-
nősíthető. Nem egyszerűen a korszak filozófiai tudományosságának intézmé-
nyesen legpozícionáltabb alakja, valóban a korszak legkiemelkedőbb bölcse-
lője: autentikus teljesítménye, nagyhatású rendszere avatja iskolateremtő egyé-
niséggé. Filozófiai álláspontja érdekes pályát fut be: metafizikai velleitásokat 
eláruló kezdetek után a pozitivizmustól a pozitivizmus és a kantianizmus egyez-
tetésének kísérletén, majd a kantianizmuson keresztül a logikai platonizmusig 
ível, hogy végül a teista metafizikához érkezzék meg. (Somos, 1999) Noha 
gimnazista éveiben metafizikai ambíciókat táplál magában, egyetemi tanul-
mányait elkezdve és rendszeres publikációs tevékenységbe fogva mégis hatá-
rozottan a pozitivizmus elkötelezettjévé válik. A természetfilozófia fogalmának 
és feladatainak szentelt doktori értekezése a pszichológiában középponti 



 

 416

filozófiai diszciplínát látó Wundt erős hatását mutatja. Pozitivista korszakát 
lezárva, a századfordulótól fokozatosan az „újidealizmus” különféle áramla-
tainak recepciójában vállal szerepet. Az etikai megismerés természetével fog-
lalkozó monográfiájában már az értéktudományos neokantianizmus és a 
husserli antipszichologizmus érvényesül: a munkában a logika, az esztétika és 
az etika értékei – az igaz, a szép és a jó – már abszolút értékeknek minősülnek, 
olyan ideális tartalmaknak, amelyek függetlenek a rájuk vonatkozó pszicho-
lógiai aktusoktól. Reprezentatív filozófiájára a tiszta logika platonizmusában 
talál rá. A platonizmus ideavilágának harmóniája Pauler számára a – világ zűr-
zavarával, esetlegességével, kételyével és instabilitásával szembeszegezett – 
rend, szilárdság, bizonyosság és változatlanság értékeit nyújtja. Míg Platónt, 
az ideaelmélet megalkotásával, az érzéki és az érzékfeletti kapcsolata érdekel-
te, addig Paulert, Platón kései utódját, a tiszta logika elméletének kidolgozá-
sával, csupán az érzékfeletti foglalkoztatja. Ott az ideákban részesülő létezők 
teóriája az ideák és a valóság viszonyára keresett választ, itt a tiszta logika alap-
elveinek elmélete az ideavilág belső viszonyait kutatja. Radikalizált platoniz-
mus ez, a valóságos létezők fogyatékosságaitól és esetlegességeitől végképp 
megszabadított, és azokra reflektálni nem is kényszerülő, tökéletes ideavilág 
konstrukciója. Kidolgozója, mondhatnánk, elmenekül a valóság elől, hogy az 
ideák honában találjon új otthonra. Tiszta logikai platonizmusát összefoglaló, 
rendszerét kifejtő fő művével, a filozófiába való „bevezetésével” sikerül megte-
remtenie a magyar filozófiai irodalom leghibátlanabb alkotásainak egyikét: a 
két háború között további négy kiadásban valamint német fordításban is nap-
világot látó – az elmúlt években pedig újabb két kiadásban közzétett – alkotás, 
lehet mondani, ma olvasva is hideg-életidegen tökéletességet sugároz. A főmű-
ben vázolt rendszer és az annak nyomán kidolgozott logikai összefoglalás állás-
pontjához képest legutolsó művei újabb világnézeti elmozdulásról tanúskod-
nak. „Bevezetésének” a halála előtt előkészített harmadik kiadása, kéziratban 
maradt metafizikája és töredékes tanulmányokból rekonstruált ideológiája – a 
két utóbbi tanítványainak sajtó alá rendezői munkája nyomán posztumusz 
jelenik meg – gondolkodásának határozott vallásos fordulatát mutatják. A 
platonista ideavilág ezekben megszemélyesül, az igazság megismerésére irá-
nyuló törekvés vallásos vágyakozássá formálódik, az Abszolútum Istenné ala-
kul: Pauler végső filozófiája afféle teista metafizikaként jellemezhető tehát. 

Pauler halála után az egyetem másik filozófia tanszékének professzorát, 
Kornis Gyulát, (1885–1958) választják elnökké. Ő, egyfelől, valóban a korszak 
kiemelkedően pozícionált szereplőjének számít. Egyetemi tanár, akadémikus, 
akadémiai elnök, parlamenti képviselő, házalelnök, kultuszállamtitkár, kultusz-
miniszter, mindenféle elképzelhető tudományos-közéleti társaságok elnöke-
vezetője. Olyan szereplő ugyanakkor, aki, másfelől, korábban sem tartozott és 



 

 417

ma sem tartozik a magyar filozófiai hagyomány kiemelkedően értékelt szemé-
lyiségei közé. A maga korában talán éppen idősebb kortársa, a bölcseletileg 
mélyebb Pauler alakja borítja árnyékba, a kommunizmus idején az ellenforra-
dalmi korszak teoretikusának számít, hogy aztán a magyar filozófia újabban 
megélénkült történetírása se emelje a meghatározó kanonikus gondolkodók 
sorába. Úgy tartottuk számon, mint főként a német tudományosság eredmé-
nyeinek közvetítésével szolgáló munkák szerzőjét, akinek művei tematikailag 
a pszichológiától a történetfilozófián és a politikatudományon át a pedagógia- 
és filozófiatörténetig ívelnek, irányzati tekintetben a szellemtudományos érték-
filozófia eklektikus változatát képviselik. Az alakjáról nemrégiben készített 
monográfia ehhez képest voltaképp rehabilitációs kísérlet: arra irányuló nagy-
szabású vállalkozás, hogy hősének értékelését ismertségéhez igazítsa. (Somos, 
2019) Ez a munka egyforma súllyal tárgyalja a gondolkodó munkásságának 
filozófiai és politikai összetevőjét, a filozófusi munkásság elemzése során pe-
dig aprólékosan sorraveszi az egyes diszciplínákat, a filozófiától és a pszicho-
lógiától a pedagógiáig és a kultúrtörténetig, a rendkívül kiterjedt bölcseleti 
munkásság értékelése során meggyőzően bizonyítva, hogy a középpontban álló 
lélektan és történetfilozófia alatt komoly tudományfilozófiai réteg húzódik meg. 

Miután Kornis, kultúrpolitikusi feladatainak megszaporodására hivatkozva, 
lemond, Pauler tanszéki utódját, báró Brandenstein Bélát (1901–1989) választ-
ják elnökké. Ő, elődjéhez hasonlóan rendkívül termékeny gondolkodó, számos 
terjedelmes munka szerzője, kiterjedt életmű megalkotója. Egyszerre számít 
magyar és német nyelvű alkotónak: már korai, idehaza kifejtett munkásságá-
nak is vannak német nyelvű kontribúciói; kései, Németországban írott művei 
– világháború után emigrál, és a saarbrückeni egyetem professzora lesz –  kö-
zött is vannak magyarul írott darabok. Pauler tanítványként gondolkodását 
enciklopédikus teljességigény jellemzi: önálló műveinek sorában valamennyi 
hagyományos bölcseleti diszciplína részletező tárgyalását nyújtja, a fennállás-
tanként jellemzett ontológiától és a valóságtanként fölfogott metafizikától kezd-
ve az esztétikáig és az etikáig. Eklektikus bölcseleti alapokon nyugvó munkás-
ságának és terjengős műveinek újabban megkísérelt kanonizálási kísérletei 
azonban nem mondhatók sikeresnek. (Veres, 2002) Társasági tevékenységé-
nek középpontjában a Társaság vitaüléseinek életre hívása és irányítása áll: a 
történeti és szisztematikus tárgyakat egyaránt átfogó, jó fél évtizedig ívelő és a 
korszak valamennyi fontos szereplőjét megmozgató – alább majd részletesebben 
tárgyalandó – vitasorozat kétségkívül az ő személyes érdemének mondható. 

A német megszállással a Társaság működése megszakad, életében jó két éves 
kényszerszünet áll be. Az 1946 tavaszán összehívott újjáalakuló ülés Moór Gyulát 
(1888–1950) választja elnökké. Moór az intézményesedett hagyományokban 
egyébként szűkölködő magyar bölcselet kivételesen szerves részhagyományának, 



 

 418

a jogfilozófiai hagyománynak a jelentős alakja. (Perecz, 1988a) Gondolkodói 
útja a jogbölcselet neokantiánus fölfogásától indul el: a jog tiszta formáját 
keresi és szociológiai-pszichológiai összetevőktől függetlenített jogfogalomra 
épülő jogfilozófia kidolgozására vállalkozik. Programját igen gyorsan végre-
hajtva és vállalását rendkívül hamar beteljesítve a neokantiánus jogfilozófia 
meggyőző összefoglaló rendszerét dolgozza ki. Pályájának második felében a 
hegeli-rickerti-hartmanni ösztönzések nyomán megfogalmazott „új kultúrfilo-
zófiát” próbálja meg valamiféle új jogfilozófia alapjaként felfogni, gondolati 
orientációváltása jogfilozófiai következményeinek levonása azonban nem ered-
ményez hasonló szintézist. (Szabadfalvi, 1994) Kivételesen gyors szakmai karri-
ert befutó tudós – rendkívül fiatalon lesz professzor és akadémikus –, aki a 
közélet és a politika különféle színterein is elismerések sorához jut: kitünteté-
sek birtokosa, társadalmi tisztségek betöltője, felsőházi póttag, országgyűlési 
képviselő. Határozottan antifasiszta konzervatív személyiségként társasági elnöki 
tisztét is nyilván annak köszönheti, hogy vitathatatlan szakmai teljesítménye 
és kikezdhetetlen erkölcsi autoritása egymással ellentétes politikai kurzusok szá-
mára is egyaránt megfellebbezhetetlenül tekintélyes személyiséggé avatja. 

Amikor a Társaság négy évtizedes szüneteltetés után újjáalakul, ez az aktus 
a hazai filozófiai intézményrendszer újrapluralizálásának és irányzati nyitá-
sának – az uralkodó szovjetmarxizmus intézményi monopóliuma fölszámo-
lásának és irányzati hegemóniája megszüntetésének – átfogóbb folyamatába 
illeszkedik. Az alakuló ülés előkészítése és vitája során többen Nyíri Tamást 
kívánják a megalakuló-újjáalakuló Társaság elnökéül választani: a katolikus 
professzor személye szimbolikusan is kifejezné a pártállami filozófiával tör-
ténő szakítást. Az ülés vitája nyomán azonban végül a „hivatalos” jelölt, Tőkei 
Ferenc (1930–2000) személye győz. Ő azonban nem csupán a pártállami ideo-
lógia képviselőinek támogatottja: a korszak kiemelkedően jelentős marxista 
gondolkodója. Eredetileg sinológus, a kínai bölcselet hazai recepciójának meg-
határozó személyisége: a régi kínai filozófia fordítója és népszerűsítője. Nyel-
vészeti és irodalmi tanulmányai után a marxista-leninista történetfilozófia – a 
történelmi materializmus – modernizálójaként és átépítőjeként lép föl: az 
„ázsiai termelési mód” kategóriája nyomán kidolgozott „társadalmi formáció-
elmélet” megalkotójaként szerez nemzetközi ismertséget. 

Elnöki szerepe azonban átmenetinek bizonyul: a politikai rendszerváltás 
után a korábbi elnökjelöltet, Nyíri Tamást (1920–1994) választják elnökké he-
lyette. Nyíri katolikus pap, teológus és filozófus, a katolikus egyetem filozófia-
professzora. A zsinati megújulás szellemében átalakuló katolikus teológia hazai 
közvetítésének elkötelezettje, a korszak hívő–ateista dialógusának illetve a 
felekezetközi párbeszédnek ismert személyisége. Számos szisztematikus műve 
mellett legjelentősebb munkájának a filozófiai gondolkodás fejlődését egészében 



 

 419

áttekintő kézikönyve számít: ez a tomista transzcendentalizmus szellemében 
készített összefoglaló a leginformatívabb és leghasználhatóbb korabeli szin-
tézisnek mondható. Emlékére halála után nyilvánosságra kerülő ügynökszerepe 
vet árnyat. 

A Nyíri Tamást követő Nyíri Kristóffal elérkezünk a kortársi elnökökig. 

INTÉZMÉNYEK 

Az „intézményeket” – a Társaság tevékenységét megvalósító szervezeti 
formákat – tárgyalva, rendre előbb az alapszabályokat, majd a folyóiratokat, 
azután a kiadványokat, végül az ismeretterjesztő előadássorozatokat vesszük 
sorra. Megpróbáljuk bemutatni, hogy ezek az intézmények mennyire párhuza-
mos jellegzetességeket mutatnak a társaság két korszakában: előbb az 1901-től 
1947-ig, majd az 1987-től máig terjedő szakaszban. 
 

(Alapszabályok) Az 1901-ben elfogadott alapszabály öt szakaszra tago-
lódó, huszonnégy paragrafusból álló, mintegy öt nyomtatott oldal terjedelmű 
dokumentum. Előbb a társaság célját – céljait – határozza meg, majd a célok 
elérése érdekében „eszközök” létrehozásáról rendelkezik. A célok között sze-
repel a filozófiai tudományok művelése és terjesztése, a filozófiai felfogásnak 
a tudományok úgymond „más köreiben” való meghonosítása és megszilárdí-
tása, az „etikai érzék” „ébrentartása és fokozása”, a magyar filozofálás törté-
nelmi nyomainak feltárása és összegyűjtése, illetve a közéletben felmerülő elvi 
kérdéseknek filozófiai szempontból való tárgyalása. A célok elérése érdekében 
négy „eszköz” létrehozását határozza el: a nyilvános felolvasások és viták rend-
szerét, az ismeretterjesztő előadássorozatok és tanfolyamok sorát, a folyóirat- 
és könyvkiadást, illetve filozófiai könyvtár felállítását. Az első és a harmadik 
valóban hamarosan megvalósul: mind a nyilvános felolvasások-viták rendsze-
re, mind a folyóirat- és könyvkiadás fontos munkaformája, illetve tevékenysé-
ge lesz a Társaságnak. Az ismeretterjesztő kurzusok csak később, a két háború 
közötti korszakban nyernek jelentősebb szerepet, a filozófiai könyvtár pedig 
egyáltalán nem áll föl. 

Az alapszabály szerint a Társaság szervezetének három intézménye a köz-
gyűlés, a választmány, illetve a tisztikar. A tagok összességét átfogó közgyűlés 
évente legalább egyszer ül össze, a harminctagú választmánynak – a tisztika-
ron kívül – kétharmadrészt fővárosi, egyharmadrészt vidéki tagjai vannak, a 
tisztikar tagjai pedig az elvi irányítást végző elnök, a gyakorlati szervezőmun-
kát végző titkár, a költségvetést kezelő pénztáros, illetve a pénzkezelést ellen-
őrző számvizsgáló bizottság. A legfontosabb szerep a titkárnak jut, aki egyéb 
teendői mellett szerkeszti a Társaság folyóiratát, a folyóirat szerzőinek föl-
kutatásával úgymond „propagandát” fejt ki a Társaság érdekében. 



 

 420 

Az 1987-ben újjászerveződő Társaság alapszabálya a korábbi változatnál jó 
háromszor hosszabb dokumentum: nyolc fejezete összesen ötvennyolc para-
grafusra oszlik. Ez a változat Preambulummal indul, amely a „Fédération Inter-
nationale des Sociétés de Philosophie” (Filozófiai Társaságok Nemzetközi 
Szövetsége) tagjaként és a Magyar Tudományos Akadémiával együttműködő 
szervezetként határozza meg a Társaságot. A célok között fölsorolja a magyar 
filozófusok, illetve a filozófia szakos hallgatók, a filozófiával összefüggő terü-
leten dolgozó kutatók és a filozófiai kérdések iránt érdeklődő laikusok tömö-
rítését; a filozófiai elméletek és módszertan fejlesztését, a filozófiai szemlélet-
mód érvényesítését az oktatásban, a kutatásban és a tudományos közéletben; 
előadások, viták, konferenciák szervezését, a hazai filozófiai kutatások és ered-
mények figyelemmel kísérését; kongresszusaival a magyar filozófia fejlődésé-
nek, a tudományos eredmények megismerésének, a szakmai információk áram-
lásának elősegítését; a hazai és a nemzetközi tájékozódás kiszélesítését, a ma-
gyarországi filozófiai élet nemzetközi felzárkózását; információs rendszerével, 
a kutatások és publikációk nyilvántartásával tagjai szakmai, oktatói és tudo-
mányos tevékenységének segítését. A feladatok külön megfogalmazását ehhez 
képest elsősorban a Társaság közhasznúsági státuszának szem előtt tartása in-
dokolja. A feladatok sorában szerepel a filozófiai alapkérdéseinek megvitatása 
és azok tudományos feltárása, vitákkal, rendezvényekkel a magyarországi filo-
zófiai élet fejlődésének elősegítése; a filozófiai képzés, továbbképzés és minő-
sítés kérdéseinek megvitatása; nemzetközi konferenciák, vitaülések szervezése, 
a magyar és magyarországi kötődésű filozófusok nemzetközi tevékenységének 
elősegítése. 

Az intézmények itt a következőképp alakulnak: közgyűlés, elnökség, elnök, 
alelnökök, főtitkár, bizottságok, szakosztályok. Az évenkénti kongresszuson 
összeülő közgyűlés a Társaságnak a tagok összességéből álló, legfelsőbb dön-
téshozó szerve. A Társaság munkájának folyamatosságát megteremtő, két évre 
– friss módosítás nyomán négy évre – választott, összesen legalább 12 főből 
álló elnökség évente többször ülésezik. Az elnök irányítja és képviseli a Társa-
ságot; munkáját az alelnökök segítik; az operatív munkát ténylegesen végző 
főtitkár kiemelt hatásköre az utalványozási jog. A bizottságok közül az alap-
szabály kettőt nevesít: a számvizsgáló és az érdekvédelmi bizottságot. A szak-
osztályok a Társaság tartalmi szakmai tevékenységét megvalósító szerveződé-
sek, jelenleg a következők működnek közülük: az antik és középkori filozófia-
történeti, a fenomenológiai, a vallásfilozófiai, a hermeneutikai, az etikai, illet-
ve a középiskolai tanári munkacsoport. 
 

(Folyóiratok) A Társaság első, hosszú, közel fél évszázadig tartó korszaká-
nak két, egymást követő folyóirata van: előbb, 1901-től 1914-ig A Magyar 
Filozófiai Társaság Közleményei, utóbb, 1915-től 1947-ig az Athenaeum. 



 

 421

Mindkettő számon tartásra érdemes orgánum, ám jelentőségük semmiképp 
sem azonos. Míg a Közlemények ténylegesen csupán a közlöny, vagyis alap-
vetően a Társaság működéséről beszámoló értesítőnek számít (Perecz, 1995c), 
addig az Athenaeum az hazai sajtótörténet egésze talán legjelentősebb filozó-
fiai folyóiratának minősíthető (Perecz, 1998b). 

A Magyar Filozófiai Társaság Közleményei, funkciója szerint, valóban a 
Társaság közlönye, bár másfél évtizedes történetében ugyanakkor több sza-
kasz mutatkozik. Az első szakaszban, 1901 és 1905 között valóban nem több 
egyszerű értesítőnél. Minden rovata a Társasággal kapcsolatos anyagokat kö-
zöl: a tanulmány-rovat a Társaságban elhangzott előadások szövegét teszi köz-
zé, a könyvismertetés-rovat főként hazai művekről szóló recenziókat hoz, a 
„Vegyes” vagy „Egyéb” rovatcím alatt pedig csaknem kizárólag a társasági élet 
híreiről tudósít. A három típusú közleményt csak alkalmanként, egy-egy szám-
ban egészíti ki egyéb publikáció, például folyóiratszemle vagy az egyetemeken 
tartott filozófia-kurzusokról hírt adó beszámoló. A második szakaszban, 1906-
tól 1910-ig, ha a színvonal nem is, a szerkesztés minősége egyértelműen javul-
ni kezd. A negyedévi folyóirattá fejlődő kiadvány igyekszik önálló orgánummá 
alakulni. A tanulmány-rovatban a társasági előadásokon kívüli dolgozatokat is 
közöl, a könyvismertetés-rovatba egyre több idegen nyelvű  kötet recenzióját 
is beteszi, és új rovatokkal – például a hazai filozófiai irodalomról beszámoló 
bibliográfiai rovattal – is kísérletezik. A harmadik szakasz, az 1911 és 1914 közti 
időszak aztán a tartalmi színvonalemelkedést is meghozza. A felelős szerkesztő 
továbbra is a titkár marad, az egyszemélyi szerkesztést azonban kollektív szer-
kesztés váltja föl: a Társaság elnöke által vezetett szerkesztőbizottság maga is 
érdemi tevékenységet fejt ki a folyóirat érdekében. A lap tükrözni kezdi azt a 
megélénkülést, amit a korszak filozófiai élete mutat: a tízes évek a pozitiviz-
mus – a nyugati tendenciákhoz képest jelentősen hosszabban tartó – hazai 
hegemóniájának oldódását, az antipozitivista-antipszichologista, metafizikai 
„újidealizmus” megjelenését hozzák el.  

A bölcseleti átalakulás fejleményeitől nem függetlenül, a jelentős társasági 
megújulás részeként a Közlemények megszűnik, és Társaság az Athenaeumot 
veszi át saját folyóirataként. Az Athenaeum, tudni kell róla, a hazai sajtótörté-
net egyik leghosszabb életű folyóiratának számít. Első füzete 1892-ben, utolsó 
füzete pedig 1947-ben jelenik meg, működése a századvégtől-századelőtől a 
két háború közötti korszakon át a koalíciós évekig ível tehát. A több mint fél 
évszázadot az 1914–1915-ös esztendő osztja két szakaszra. 1914-ig az Akadé-
mia filozófiai és államtudományi folyóirataként lát napvilágot, 1915-től a 
Magyar Filozófiai Társaság orgánumává válik. Feladata mindkét szakaszban 
ugyanaz: a hivatalos filozófiai tudományosság eredményeinek közzététele. 



 

 422

Hosszú története során többször változik szerkesztői koncepciója is, meg-
határozó filozófiai iránya is, színvonala is. A szerkesztői koncepció a szigorúan 
irányzatos, programatikus szerkesztési elvek és a nyitott, értékorientált fel-
fogás között mozog. A meghatározó filozófiai irány kezdetben a pozitivizmus, 
majd az „újidealizmus”, végül a szellemtörténet. A színvonal tekintetében pedig 
egyértelműen két kiemelkedő korszak mutatkozik: a tízes évek második fele és 
a harmincas évek időszaka. 

Az ötvenhat esztendő alatt összesen tíz szerkesztő váltja egymást, érdemes 
fölsorolni őket. Pauer Imre 1892 és 1914 – ebben hosszú periódusban a lap, 
ugye, még nem a Társaság orgánuma –, Alexander Bernát 1915 és 1919, Nagy 
József 1920 és 1923, Kornis Gyula 1924 és 1926, Dékány István 1927 és 1931, 
Prohászka Lajos 1932 és 1939, gróf Révay József 1940 és 1944 között, Faragó 
László 1945–1946-ban, Pozsonyi Frigyes és Vajda György Mihály pedig 1947-ben 
tölti be a szerkesztői tisztséget. Következetes szerkesztői elveket érvényesítő, 
tudatos szerkesztő közöttük csupán három akad: Pauer, Alexander és Prohászka. 
Pauer a pozitivista bölcselet fórumaként hozza létre a lapot, Alexander és Pro-
hászka pedig a kortársi filozófiában egyetemesen tájékozódó, a korszak ered-
ményeit átfogóan tükröző szemlét alkot. Nagy, Kornis és Dékány viszont inkább 
csak a Filozófiai Társaságban viselt tisztségével járó kötelezettségnek tekinti a 
szerkesztői munkát, Révay mindössze Prohászka örökét kívánja tovább vinni, 
Faragó, Pozsonyi és Vajda pedig csupán az újrakezdést kísérli meg. 

A hosszú életű, jelentős társasági folyóiratokhoz képest a Társaság új 
korszakának orgánuma kifejezetten szerénynek mondható. MFT Hírek ugyan-
akkor nyilvánvalóan a korábbi korszakokhoz képest egyrészt gyökeresen elté-
rő folyóiratstruktúra részeként lát napvilágot, másrészt összehasonlíthatatla-
nul eltérő nyilvánosságszerkezet terében működik. Egyrészt tehát, míg koráb-
ban kevés filozófiai folyóirat működik – a Közleményeknek és az Athenae-
umnak tehát gyakorlatilag csupán a katolikus bölcseleti folyóirat az egyetlen 
versenytársra –, addig most a Társaság lapja több régebbi és tucatnyi új filo-
zófiai folyóirat között az egyik lesz csupán. A posztkommunista átmenettel a 
folyóiratkiadási struktúra pluralizálódik és a cenzurális szempontok teljesen 
megszűnnek: vállalkozókedvtől és lehetőségektől függően bármilyen folyóirat 
megjelenhet tehát. A hagyományosan folyóiratkultúrának számító magyar 
kultúra filozófiai regiszterében is korábban nem tapasztalt gazdagságban 
jelennek meg filozófiai folyóiratok. (Perecz, 2000, 2005; Laczkó 2012; Perecz, 
2017. 158–165; 2021) Ebben a folyóiratstruktúrában a Társaság orgánumának 
nem kell sajátképpen filozófiai tanulmányokat közlő folyóiratnak lennie: 
megmaradhat szűken a társasági információk továbbítására szolgáló kiad-
ványnak. A főtitkár által szerkesztett MFT Hírek ilyenformán szinte kizárólag 



 

 423

a társasági működéssel összefüggő közleményekkel jelentezik: anyagának túl-
nyomó többségét a Társaság tevékenységéről szóló éves beszámolók, közgyű-
lésekről és elnökségi ülésekről készített emlékeztetők, konferenciafölhívások 
és konferenciabeszámolók, valamint tagnévsorok mellett rendszeres folyóirat-
szemlék és éves könyvlisták teszik ki, amelyeken kívül csak kivételesen szere-
pelnek önálló tanulmányok. Évente négy – az első és a második szám után 
általában összevont harmadik-negyedik – számmal jelentkező, kisalakú orgá-
num ráadásul csupán másfél évtizedet ér meg: 1994-ben indul, 2009-ben pe-
dig be is fejezi működését. Másrészt ugyanis, a lap működése arra a korszakra 
esik, amikor radikálisan átalakul nyilvánosság szerkezeti tere: a digitalizáció 
sebes térhódítása nyomán a nyomtatott sajtó általában is visszaszorulni 
kényszerül. Az MFT Hírek nyomtatott változata megszűnik hát, a társasági 
hírek – a társasági működésről és az filozófiai élet eseményeiről szóló informá-
ciók – Társaság honlapján és a MAFLA, (MAgyar Filozófiai ListA) elektroni-
kus levelezési listáján keresztül jutnak el a Társaság tagságához.  
 

(Kiadványok) Ebben az esetben az „új” Társaság határozottan jelentősebb 
teljesítményt tud fölmutatni, mint amit a „régi” Társaság tudott. 

A „régi” Társaság legjelentősebb önálló kiadványsorozata mindössze kilenc 
kötetet ér meg, ez a kilenc kötet ráadásul időben hosszú periódus alatt tud ki-
jönni. A Magyar Filozófiai Társaság könyvtárának az első kötete 1917-ben az 
utolsó kötete 1944-ben jelenik meg. A kötetek között szerepel tanulmánygyűj-
temény – mint a Leibniz halálának kétszázadik évfordulója alkalmából össze-
állított kiadvány –, doktori disszertáció – mint Szilasi Vilmos könyve a „tudati 
rendszerezés elméletéről” –, monográfia – mint Bognár Cecil munkája a fizi-
kai okságról és törvényszerűségről –, klasszikus mű fordítása – mint Ariszto-
telész Politikája –, vagy kézikönyv – mint Ottlik László kötete a társadalom-
tudomány filozófiájáról. Pauler halála után a sorozatban jön ki a filozófus posz-
tumusz tanulmánykötete az „ideológiáról”, illetve a filozófustól búcsúzó tisztelgő 
tanulmányok híres gyűjteménye, a Pauler emlékkönyv. A kiadványsorozat két 
legjelentősebb darabjának azonban alighanem a két utolsó: a „filozófia nagy 
rendszereit” meg a „mai filozófia” helyzetét áttekintő – alább részletesebben 
említendő – vitasorozat anyagát közrebocsátó kötet számít. 

Az „új” Társaság legjelentősebb efféle vállalkozása ehhez képest kifejezet-
ten imponálónak mondható. A Lábjegyzetek Platónhoz kötetsorozat a Társa-
ság éves nagyrendezvényeként működő – címében Whitehead híres diktumát 
parafrazeáló – szegedi konferenciasorozat előadásainak szerkesztett szövegét 
bocsátja közre. Az 2003-ban elinduló kötetsorozat jelenleg immár a 19. köte-
ténél tart. A vállalkozás rendkívül elegáns köteteit az évek-évtizedek során a 
szerkesztőnek – a Társaság titkárának – sikerül mindvégig egységes formátum-
ban megőriznie és azonos szerkezetben közrebocsátania.  Ha végigtekintünk a 



 

 424 

címeken, sorrendben a következő kötetek látnak napvilágot a sorozatban: Az 
erény, A bűn, A barátság, A lelkiismeret, A gyűlölet, Az igazságosság, A 
szabadság, Az akarat, Az ész, A szerelem, A hazugság, A bizalom, Az 
agresszió, Az emlékezet, Az idegen, A polisz, Az identitás, A vita. A kötet-
sorozat – alaposabb tanulmányozásra érdemes és részletesebb földolgozásra 
méltó – darabjai összességükben valószínűleg a korszak hazai filozófiájának 
reprezentatív képét rajzolják meg. A konferenciaelőadások anyagát közlő kö-
tetsorozat kiegészítő darabja, fejet hajtva a konferenciák egyik legjelentősebb 
és leghívebb előadójának számító filozófus személye és életműve előtt, Heller 
Ágnes előadás-esszéinek posztumusz válogatását nyújtja át. 
 

(Ismeretterjesztő sorozatok) A „régi” Társaság legjelentősebb vállalkozása 
ebben a tekintetben az a két vitasorozat, amely a világháború évei alatt, a har-
mincas évek végétől egészen a negyvenes évek első feléig végigível. A vitaülé-
sek, közelebbről, 1938-ban indulnak és 1943-ig tartanak. A társasági folyóirat, 
az Athenaeum, összesen negyven vitaülés írásos változatát közli, ebből a ter-
jedelmesebb anyagból, összesen húsz vitaülés dokumentumait közzé téve, két 
kötetnyi válogatás készül: ez a két kötet a Társaság előbb említett Könyvtárá-
nak két utolsó, ám bizonnyal legjelentősebb darabja. Voltaképp két vitasoro-
zatról van szó, a két kötet ezek tematikáját követi. Az előbbi, az 1942-ben 
megjelenő kötet a „filozófia nagy rendszereit” tekinti át, voltaképpen a filozófia 
történeti irányzatai fölött szemlét tartva az antikvitástól az újkori bölcseletig: 
a platonizmustól és az arisztotelizmustól a skolasztikán és a kartezianizmuson 
keresztül a kantianizmusig és a hegelianizmusig. (Halasy-Nagy–Ivánka, 1942) 
Az utóbbi, 1944-ben kijövő kötet a kortársi filozófia szisztematikus panorá-
máját rajzolja meg, részletező áttekintést nyújtva a filozófiai diszciplínák és a 
szakfilozófiák helyzetéről: egyfelől a logikától és az ismeretelmélettől az etikán 
és az esztétikán át a természetfilozófiáig és a kultúrfilozófiáig a diszciplínákon, 
másfelől a társadalomfilozófiától és a jogfilozófiától a nyelvfilozófián és a 
gazdaságfilozófián át a vallásbölcseletig és a történetfilozófiáig a szakfilozó-
fiákon végighaladva. (Baránszky Jób–Brandenstein, 1944) A Brandenstein 
elnöki irányításával és összefoglalásával zajló ülések nem csak tematikusan 
mutatnak határozott teljességigényt: az előadók és a hozzászólók között a kor-
szak valamennyi fontos szereplője föltűnik. Abban a szerencsés helyzetben 
vagyunk, hogy ez, a korszak bölcseletét reprezentatívan bemutató vitasorozat 
friss kiadásban is hozzáférhető: hosszabb, nemcsak az említett kötetekben kia-
dott anyagát, hanem valamennyi, eredetileg csak a folyóiratban megjelent kontri-
búcióját is tartalmazó, igényesen gondozott és hasznos kiegészítőkkel fölsze-
relt változata a kilencvenes évek végén újra olvasható lett. (Kőszegi, 1998) 



 

 425

Az „új” Társaság hasonló rendezvénysorozata egyelőre rövidebb hagyomá-
nyokra tekinthet vissza. A „Kontra-poszt” rendezvényeit hasonlóképp a filozó-
fiai ismeretterjesztésnek és a filozófia népszerűsítésének a törekvése határozza 
meg. A vállalkozás egyszerre előadássorozat és vitasorozat: nyilvános rendez-
vényein az előadó bevezető referátumát két fölkért szakértő korreferátuma 
követi, az elhangzottakat pedig azonnal a jelenlévő közönség kérdései alakít-
ják. A rendezvénysorozat egyfelől a filozófia kezdeteihez igyekszik visszatérni: 
a filozofálás alapvetően szóbeli és fogalmilag dialogikus hagyományait idézi 
meg, másfelől ugyanakkor a kortársi kommunikáció lehetőségeit is fölhasz-
nálja: darabjait az online-térben is azonnal hozzáférhetővé teszi. Az előbbi 
fizikai terét a rendezvényeknek helyet adó Fuga művészeti központ adja, az 
utóbbi digitális terét pedig az elhangzott alkalmakat azonnal hozzáférhetővé 
tevő Litera irodalmi portál teremti meg. A rendezvények tematikája nem tö-
rekszik szisztematikusságra: aktuális társadalomelméleti és politikai, etikai és 
esztétikai problémákat tűz napirendre. Az eddigi programok megvitatják, pél-
dául, a filozófus társadalmi felelősségét, az egyenlőség-egyenlőtlenség, az 
ellenállási jog, az ökológiai válság, a társadalmi nem, az eutanázia, a trauma-
öröklődés, a virtualitás, a mesterséges intelligencia problémáit, vagy a szen-
vedélyek meg az ízlés kérdését. A vállalkozás eddig két és fél évet ér meg: első 
alkalma 2020 elején indul, mindeddig legutolsó rendezvényére pedig 2022 
nyarán kerül sor. A sorozat a járvány következtében időlegesen teljesen az online-
térbe szorul, jelenleg pedig technikai nehézségek akadályozzák a folytatását. 
Az eddigi alkalmain elhangzott viták szerkesztett anyagából összeállított kötet 
örvendetesen megjelenés előtt áll, a sorozat további folytatása ellenben saj-
nálatosan kétségesnek látszik. 

KORSZAKOK 

A Társaság történetének periodizációja nem egyszerű feladat. Hosszú, 
ötnegyed évszázados nagytörténete – a működését kíméletlenül megszakító, a 
négy évtizedes kényszerszünet ellenére is – olyan terjedelmes történeti sza-
kaszt képez, amelyikben teoretikusan nyilvánvalóan egymással egyáltalán 
nehezen összevethető tendenciák mutatkoznak. Hogyan határozhatunk meg 
és mi alapján különíthetünk el hát egyes szakaszokat a Társaság történetében?  

Magunk a következő javaslatot terjesztenénk elő. A Társaság – számunkra 
elősorban a társasági folyóiratokból kibontakozó – tevékenységének tanulmá-
nyozása nyomán megrajzolódó kép alapján, úgy tűnik föl, öt periódus elkülö-
nítését érdemes megfontolnunk. Az induló, az alapítástól a tízes évek közepéig 
meghatározó pozitivista programot előbb, a világháború idején, az újidealiz-
mus különféle irányainak befolyása váltja föl, majd a két háború közötti hosszú 
periódusban a szellemtörténeti korérzékelés laza hatása érvényesül, hogy azután 



 

 426 

a koalíciós évek rövid szakaszában csupán az előző korszakhoz képest jelent-
kezzenek „nyitások” és képződjenek meg „árnyak”, míg végül, az újjáalakulás-
sal kezdődő, ma is tartó szakaszhoz érjünk. Öt javasolt korszakunk tehát: az 
1901 és 1914 közötti pozitivista korszak, az 1915 és 1919 közötti „újidealista” 
korszak, az 1920 és 1944 közötti szellemtörténeti korszak, az 1945 és 1947 
közötti zárókorszak, majd az újjáalakulás 1987-tól kezdődő és máig tartó 
korszaka. A korszakok meghatározása során azonban tanácsos lehet figyelem-
be venni a Társaság folyóiratának monografikus földolgozásában szereplő kor-
szakmeghatározásokat: hogy tudniillik a folyóirat a „pozitivizmus programjá-
val” indul, majd a tízes évek második felében az „új idealizmus jegyében” 
működik, utóbb, a két háború között, csupán a „szellemtörténet korszakában” 
tevékenykedik, végül az utolsó három évfolyamban ehhez az előző korszakhoz 
képest kísérel meg „nyitásokat”, illetve vetít előre „árnyakat”. (Perecz, 1998b. 
17–19.) Ahogy folyóirata történetének, úgy valószínűleg a Társaság működé-
sének korszakmeghatározásai is fokozatosan gyöngülő magyarázóerővel bír-
nak tehát: egyre kevésbé fejeznek ki határozottan megragadható, autonóm 
gondolati tartalmat. Mindez különösen igaz a Társaság legújabb, máig is tartó 
korszakára: az 1987-től eltelt immár három és fél évtized ellenére ezt a sza-
kaszt nem mernénk tartalmilag minősíteni, visszafogottan mindössze az „újjá-
alakulás” korszakának nevezzük. 

Az első korszak tehát a pozitivizmus programjával indul. Már a Társaság 
megalakulását közvetlenül megelőző, említett Magyar Kritika-vitában is polé-
mia bontakozik ki a megalakítandó szerveződés bölcseleti irányáról: a kezde-
ményezők határozottan pozitivista irányú társaságot terveznének, vitapartne-
reik ellenben kijelölt irányzat meghatározása nélküli csoportosulás mellett 
érvelnek. A megalakuló Társaság dokumentumai valóban nem emlékeznek 
meg a pozitivizmusról, a társasági működés gyakorlatában mégis határozott 
pozitivista program látszik körvonalazódni. A társasági folyóiratban megje-
lenő közlemények egyértelműen a korszak „legkorszerűbb” bölcseleti iránya-
ként fölfogott, a tapasztalati tudományok alapján álló pozitív filozófiát tekintik 
követendőnek. A filozófia tudománnyá alakítását követelő szcientizmus, a 
harcias metafizika-ellenesség, az eltökélt haladáshit, a természettudomány 
megismerési mintaként történő fölfogása és az egységes tudomány eszménye: 
ezek a társasági cikkek meghatározó jegyei. A Társaság jó évtizedig a pozi-
tivizmus előföltevéseinek reflexiótlan elfogadásával és érvényességének ren-
díthetetlen hitével munkálkodik – az antipozitivista-metafizikai tendenciák, a 
századelőn egyébként már meginduló „újidealista” irányok föltűnése csak a 
korszak utolsó fél évtizedében észlelhető. 

A második korszak viszont éppen ezek jegyében formálódik. A korábban 
háttérbe szorított irányzatok most a társasági nyilvánosság elé lépnek és 



 

 427

meghatározóvá válnak. Az új korszak meghatározó iránya, az „újidealizmus” 
gyűjtőfogalom: egyaránt átfogja a megélénkülő Nietzsche-recepciót és a meg-
induló Bergson-recepciót, a neokantiánus és az életfilozófiai irányok különböző 
változatait, a bolzanoi logikától a meinongi tárgyelméleten át és a husserli feno-
menológiáig az egymástól egyébként különböző filozófiai törekvések sokaságát. 
Közös kiindulópontjuk a pozitivizmus-ellenesség: ez képezi meg egységes bá-
zisukat, ez adja szemlélet- és törekvésbeli azonosságukat. Ha az „újidealizmus” 
különféle áramlatainak közös filozófiai bázisa az antipozitivizmus, akkor kö-
zös ideológiai bázisa az antiliberalizmus. A filozófiai megújulás reménye és 
törekvése a liberális pozitivizmus meghaladásához kapcsolódik tehát. Míg azon-
ban az antipozitivizmus nyíltan felvállalt program, az antiliberalizmus csak 
helyenként megnyilvánuló motívum. A legegyértelműbben a korszak jellegze-
tes vonulatában, a „háború filozófiáját” tárgyaló közleményekben érhető tetten. 
A háború ezekben egyszerre látszik súlyos katasztrófának, határozott érték-
pusztulásnak, és egyszerre minősül a megújulás forrásának, az értékgyarapodás 
lehetőségének. A háborús katasztrófa pusztítása közepette eszerint olyan folya-
matok bontakoznak ki, amelyeknek a háború vége után sem szabad megszűn-
niük. A háborús újjászületés, a tanulmányok várakozása szerint, három területen 
is jelentkezik majd: egyszerre lesz filozófiai, nemzeti és politikai megújulás. 

A harmadik, terjedelmes, negyedszázadot átfogó, két háború közötti kor-
szakot első közelítésben bajos egyetlen korszaknak tekinteni. Mind a társasági 
működés szempontjából, mint a tartalmi tendenciák tekintetében számottevő 
változásokat lehet megfigyelnünk. A társasági működés erős hullámzást mu-
tat: kezdetben határozott válságjelek mutatkoznak benne, majd fokozatosan 
megerősödő intézményei jelentős sikereket mutatnak föl. A tartalmi tenden-
ciák tekintetében a Pauler filozófiájától meghatározott és az az utáni időszak 
képez benne önálló alszakaszt. A korszak egységét nem valamely társasági tel-
jesítmény teljesítmény vagy valamely konkrét irányzat-irányzatcsokor teremti 
meg: a korérzékelés egészét meghatározó, átfogó szellemtörténeti minta fenn-
állása. Korszak meghatározó vonása éppen az uralkodó filozófiai álláspont hiá-
nya. Míg az első két korszakban világosan felismerhető a meghatározó irány – 
előbb, a századelőn a pozitivizmus, utóbb, a tízes évektől az antipozitivista 
„újidealizmus” –, addig most, a harmadik korszakban éppen a hegemón fel-
fogásmód hiánya tűnik szembe. A hegemóniáért küzdő irányzatok közül kettő 
látszik a legfontosabbnak: a neokantianizmus és az egzisztencializmus. Hogy 
a kettő közül egyik sem szerzi meg a meghatározó pozíciót, ellentétes oka van: 
a korszak szellemtudományos-szellemtörténeti korérzékelésének fényében a 
neokantianizmus túl régi és elavult, az egzisztencializmus túl új és avantgarde 
iránynak tűnik fel. A neokantianizmus hívei utóvédharcra képesek csupán, az 
egzisztencializmus recepciójában viszont kezdettől fogva a bíráló hangok a 



 

 428 

meghatározók. A harmadik korszak alaphangját ilyenformán leginkább az álta-
lánosan fölfogható – az új idealizmust történet- és kultúrfilozófiává alakító – 
szellemtörténeti korérzékelés adja. 

Az utolsó, a koalíciós évekbeli korszakot viszont látszólag szükségtelen 
önálló korszaknak minősíteni. Alig három év tendenciáiról van szó, a társasági 
szereplők és a társasági folyóirat szerzőinek törekvése ráadásul nyilvánvalóan 
kizárólag a hagyomány folytatására, az előző korszakhoz fűző kontinuitás 
megteremtésére irányul. A közelebbi vizsgálat azonban azt mutatja: az előző 
korszakhoz képest önálló, egyértelmű nyitásokat megkísérlő, egyben pedig a 
vég árnyait előrevetítő korszakkal van dolgunk. Az orientációváltásnak két 
szintje is fölfedezhető: a politikai és a filozófiai. A politikai orientációváltás 
maga is kettős jellegű: a folyóirat általános átpolitizálódásában, illetve a koalí-
ciós években kurrens politikai fogalmak föltűnésében ragadható meg. Ez az 
átpolitizálódás persze idézőjelben értendő: a korábbi, politikailag tökéletesen 
intakt működéshez képest jelenti a politikai motívumok megerősödését. Nem 
a Társaság nyit a politika felé: a politika tör be a Társaság életébe. Az újra-
indulás jogosultságának legitimálásához a helyénvaló politikai magatartás és 
álláspont igazolására van szükség: a föltűnő politikai fogalmak – a szocializ-
mus, a haladás és a demokrácia fogalma – épp ezt igyekeznek szolgálni. A filo-
zófiai orientációváltás tekintetében a folyóirat előző korszakának elsősorban 
németes orientációjával szemben három új irány megjelenését lehet rögzíte-
nünk: az angolszász filozófiai tradícióét, a francia egzisztencializmusét és a 
marxizmusét. A nyitások mögött ugyanakkor fölsejlenek az árnyak: a marxizmus 
– a hivatalos kortársi szovjetmarxizmus, a hamarosan idehaza is monopol-
helyzetbe kerülő marxizmus-leninizmus – befogadásában már megmutatkoz-
nak a tendenciák, amelyek hamarosan a Társaság fölszámolásához vezetnek. 

Végül, a jelenlegi korszak. A Társaság újjáalakulása, említettük, egy átfo-
góbb folyamatba illeszkedik: annak megnyilvánulásaként kell szemlélnünk, 
ahogy a posztkommunista átmenet nyomán a filozófia társadalmi státusza 
gyökeresen átalakul. A korábban monopolhelyzetet, majd hegemóniát élvező 
szovjetmarxizmus – az ortodox „dialmatos”-„törtmatos” irányzat –, ugye, nyom 
nélkül fölszívódik: a plurális szerkezetűvé váló filozófiai térbe a nagy nyugati 
irányzatok egymással vitatkozó követői nyomulnak be. A politikai hatalom 
legitimációját végző – cserében saját legitimációját a politikai hatalomtól 
elnyerő – hivatalos filozófia megszűnik: a különböző filozófiai irányzatoknak 
immár saját maguknak kell megteremteniök szűkebb szakmai és tágabb 
kulturális legitimációjukat. A szovjetmarxizmust újratermelő intézményrend-
szer összeomlik, az intézményrendszer működése nyomán kialakuló filozófiai 
élet megszűnik: a filozófiai intézmények és a filozófiai élet tekintetében 
egyaránt alapvetően eltérő kondíciók épülnek ki. A Társaság ennek a nagy-
szabású folyamatnak egyik fontos eredménye és meghatározó aktora lesz.  



 

 429

Tevékenysége jelentősen hozzájárul a hazai filozófia társadalmi beágya-
zottságának növeléséhez. Hogy a rendszerváltozás után a kortársi filozófia ha-
tározott reneszánsza tapasztalható, az nem kisrészt épp a Társaság működé-
sének tudható be; hogy az utóbbi évtizedben ez a reneszánsz – szomorúan 
éljük ezt meg valamennyien – azonnal véget is látszik érni, annak felelőssége 
éppen nem a Társaságot terheli. 

Említsünk néhány számadatot. A százhúsz éve, 1901-ben 177 taggal meg-
alakuló Társaság taglétszáma fokozatosan nő, 1917-re éri a közel ötszázas tag-
létszámot, hogy a két háború között a taglétszámok hol némileg növekvő, hol 
kicsit csökkenő tendenciát mutassanak, majd négyszáz-négyszázötven fő körül 
állandósuljanak. Az 1987-ben újjáalakuló Társaság mintegy százötven taggal 
jön létre, előbb egy évtized alatt a taglétszám megkétszereződik, majd tovább 
növekedve mára újra mintegy négyszáz fővel állandósuljon. Vagyis a mai 
Társaság eléri a régi Társaság nagyságrendjét. 

A társasági tevékenység bemutatása során a „régi” és az „új” Társaság 
párhuzamaira helyeztük a hangsúlyt. Ilyenformán nem tudtunk beszámolni 
azokról a tevékenységformákról, amelyek kifejezetten az „új” Társaságot jel-
lemzik. Ilyen az évi díszelőadók meghívásának rendszere: hogy a Társaság 
évente meghívja és reprezentatív előadás megtartására kéri föl a nemzetközi 
filozófiai szcéna egy-egy neves személyiségét. Ilyen a Cogito-díj: hogy a Társa-
ság minden évben díjazza és a L’Harmattan Kiadó Cogito-könyvek című soro-
zatában kiadja egy-egy fiatal pályakezdő filozófuskolléga arra érdemes művét. 
Ilyen végül a középiskolai filozófiaoktatás támogatása: hogy minden évben a 
Társaság védnökségével és szervezésében kerül sor a filozófiai országos közép-
iskolai tanulmányi versenyre, illetve a Nemzetközi Filozófiai Diákolimpia (az 
IPO) válogató-versenyére, a Társaság pedig minden évben két diákot delegál 
a nemzetközi versenyre, illetve képviselteti magát az IPO szervezőbizottságá-
ban és zsűrijében. 

A társasági filozófia tartalmi számbavételére és értékelésére nem mernénk 
vállalkozni. Annyi bizonyosnak látszik, hogy a társasági filozófiában a kortársi 
filozófia irányzatai közül a filozófia történetével közelebbi kapcsolatot ápoló 
fenomenológiai-hermeneutikai törekvések erősebben, a tudományos-analiti-
kus megközelítések viszont gyöngébben képviseltetik magukat. Az érdemi 
munka ugyanakkor a szakmailag autonóm szakosztályokban folyik, ezeknek 
akár felületes áttekintése is lehetetlen. Az éves társasági nagyrendezvény, a 
Platónhoz úgymond lábjegyzeteket fűző előadássorozat kiterjedt – említettük, 
immár csaknem húsz kötetet kitevő – anyagának alaposabb vizsgálata min-
denesetre pontosabb képet rajzolhatna a tartalmi tendenciákról. 

Reméljük, valaki hamarosan vállalkozik majd erre a tartalmi vizsgálatra is. 



 

 430

KÖSZÖNETNYILVÁNÍTÁS 

A Társaság történetének összefoglalásához sokaktól kaptam segítséget; 
közülük elsősorban 1987-es újjáalakulás történéseit fölidéző Faragó-Szabó 
Istvánnak, Kelemen Jánosnak, Lendvai L. Ferencnek és Ludassy Máriának, 
illetve a jelenlegi működésről tájékoztató Laczkó Sándornak és Széplaky 
Gerdának tartozom köszönettel. 

IRODALOM 

Baránszky Jób László–Brandenstein Béla, et al. (1944): A mai filozófia: 
Áttekintés a filozófia eredményein a Magyar Filozófiai Társaságban 
1941 szeptemberétől 1943 májusig rendezett viták alapján (A Magyar 
Filozófiai Társaság könyvtára, 9), Budapest, Egyetemi Nyomda. 

Halasy-Nagy József–Ivánka Endre, et al. (1942): A filozófia nagy rendszerei: 
A Magyar Filozófiai Társaság vitaülései az 1940/41-es évadban (A 
Magyar Filozófiai Társaság könyvtára, 8), Budapest, Egyetemi Nyomda. 

Hell Judit (1995): Medveczky Frigyes, Budapest, Akadémiai. 

Kőszegi Lajos (1998) (Szerk.): Athenaeum–tár: A Magyar Filozófiai 
Társaság vitaülései, 1938–1944; Repertórium (Pannon Pantheon), 
Veszprém, Comitatus. 

Laczkó Sándor (2012): A filozófiai élet jelene Magyarországon: Intézmények, 
műhelyek, közösségi fórumok, Erdélyi Múzeum, 1. 157-169. 

Laczkó Sándor (2013): A századforduló magyar nyelvű filozófiai folyóiratairól: 
A Bölcseleti Folyóirat és a Magyar Filozófiai Társaság Közleményei, In. 
Laczkó Sándor: A dolog és a szó: Tanulmányok a magyar filozófiai 
hagyományról (A magyar nyelvű filozófiai irodalom forrásai, XIV), 
Kolozsvár–Szeged, Pro Philosophia–SZTE Klebelsberg Könyvtár Társa-
dalomelméleti Gyűjtemény, 124-139. 

Mester Béla (2012): A folyóirat mint filozófiai program: Böhm Károly és a 
Magyar Philosophiai Szemle, In. Egyed, Péter (Szerk.): Felvilágosodás; 
Magyar századforduló: a VII. Hungarológiai Kongresszus Filozófia 
Szekcióinak előadásai, Kolozsvár, Erdélyi Múzeum Egyesület, 249-260. 

Perecz László (1995a): Az első másfél évtized: A Magyar Filozófiai Társaság 
indulása, Magyar Tudomány, 6. 735-742. 

Perecz László (1995b): Az első másfél évtized: A Magyar Filozófiai Társaság 
indulása, MFT Hírek, 2. 9-16. 

Perecz László (1995c): Tükör és előzmény: A Magyar Filozófiai Társaság 
Közleményei, Világosság, 5. 25-31. 



 

 431

Perecz László (1998a): A belátásos elmélettől a mezőelméletig. A magyar jog-
filozófia fél évszázada: Pikler, Somló, Moór, Horváth, Századvég, (10) 
ősz, 73-94. 

Perecz László (1998b): A pozitivizmustól a szellemtörténetig: Athenaeum 
1892–1947. (Horror Metaphysicae), Budapest, Osiris. 

Perecz László (2000): Talpraállás után: Magyar filozófia a kilencvenes 
években, Századvég, (18) ősz, 163-188. 

Perecz, László (2005): Nach dem Neubeginn: Zur Lage der ungarischen 
Philosophie seit 1989, Deutsche Zeitschrift für Philosophie, 2. 277-285. 

Perecz László (2017): A „premarxizmustól” a „posztmarxizmusig”: A magyar 
filozófia intézményrendszere 1945 után, In. Perecz László: Ki a filozófus? 
Magyar filozófiatörténeti tanulmányok (A magyar nyelvű filozófiai 
irodalom forrásai), Kolozsvár–Szeged, Pro Philosophia Kiadó–SZTE 
Klebelsberg Könyvtár Társadalomelméleti Gyűjtemény, 139-165. 

Perecz László (2021): Reneszánsz – kezdet és vég: A magyar filozófia elmúlt 
negyedszázada, In. Perecz László: Reneszánsz – kezdet és vég: Magyar 
filozófiatörténeti írások, Budapest, Osiris, 207-220. 

Somos Róbert (1999): Pauler Ákos élete és filozófiája, Budapest, Kairosz. 

Somos Róbert (2019): Kornis Gyula: A filozófus és a politikus, Budapest, 
Kairosz. 

Szabadfalvi József (1994): Moór Gyula: Egy XX. századi magyar jogfilozófus 
pályaképe, Budapest, Osiris–Századvég. 

Turbucz Péter (2021): Mozaikok Alexander Bernátról (A magyar nyelvű 
filozófiai irodalom forrásai, XIX), Kolozsvár, Pro Philosophia. 

Varga Péter András (2020a): Mi a filozófiatörténet? A filozófiatörténet 
filozófiája a kortárs kontinentális filozófiában (Ergo), Budapest, 
Bölcsészettudományi Kutatóközpont, Filozófiai Intézet–Gondolat. 

Varga, Péter András (2020b): Who Were the First Modern Professional 
Philosophers in Hungary? The Authors of the Journal Magyar 
Philosophiai Szemle (1882–1891), In. Béla Mester–Rafał Smoczyński 
(ed.): Lords and Boors – Westernisers and ‘Narodniks’: Chapters from 
Polish and Hungarian Intellectual History (Ergo), Budapest, Research 
Centre for the Humanities, Institute of Philosophy–Gondolat, 135-170. 

Veres Ildikó (Szerk.) (2002): Brandenstein Béla emlékkönyv (Magyar 
Filozófiatörténeti Könyvtár, IV), Miskolc, Miskolci Egyetem. 



 

 432

  
1. Emmer Kornél (1845–1910), 

1901–1906 
2. Medveczky Frigyes (1855–1914), 

1907–1914 

  
3. Alexander Bernát (1850–1927), 

1914–1918 
4. Pauler Ákos (1876–1933),  

1920–1933 



 

 433

5. Kornis Gyula (1885–1958),  
1933–1938 

6. Báró Brandenstein Béla  
(1901–1989), 1938–1944 

 
7. Moór Gyula (1888–1950),  

1946–1947 
8. Tőkei Ferenc (1930–2000),  

1987–1989 



 

 434

 

9. Nyíri Tamás (1920–1994),  
1990–1993 

10. Nyíri Kristóf 1993–1998 

 

11. Pléh Csaba 1998–2002 12. Csejtei Dezső 2002–2006 

  



 

 435

13. Bacsó Béla 2006–2010 14. Weiss János 2010–2014 

 

15. Gyenge Zoltán 2014–2018 

 

16. Boros Gábor 2018–2022 

 
  



 

 436

 

A FILOZÓFIA SZEGEDI EMLÉKEZETE  
A FILOZÓFIA TANSZÉK SZÁZ ÉVE (1921–2021) 

LACZKÓ SÁNDOR 

itka esemény, amikor egy hazai filozófiai intézmény létrejöttének cen-
tenáriumáról emlékezhetünk meg. A magyar filozófia története ugyanis 
nem bővelkedik egyetemi intézmények sokaságában, s főleg nem olya-

nokban, amelyek legalább száz évesek. A szegedi filozófia tanszék (intézet) viszont 
2021 őszén ünnepelte centenáriumát, s ezen alkalomból az SZTE Klebelsberg 
Könyvtár virtuális kiállítással emlékezett meg a filozófia szegedi egyetemi intéz-
ményesülésének száz évéről. A kiállítás szövegek, fényképek és dokumentu-
mok segítségével mutatta be a filozófia szegedi jelenlétének elmúlt évszázadát, 
annak fontosabb szereplőit, eseményeit, szellemiségét és kiadványait. Egy cezú-
rákkal teli történet villan fel előttünk, amelynek stációi érdemesek arra, hogy 
kiállítás, konferencia előadás, illetve szöveges formában is bemutatásra kerül-
jenek. Hiszen ez az a tanszék, amelynek Bartók György által hirdetett kurzu-
sait a filozófiai ismeretekkel elsőévesként még alig rendelkező József Attila is 
előszeretettel látogatta, aki ezáltal itt tett szert némi (költészetében is nyomon 
követhető) filozófiai műveltségre. Ez az a tanszék, amelynek professzora, 
Halasy-Nagy József elsőként fordította le Arisztotelész Metafizika című művét 
magyar nyelvre. Ez az a tanszék, amelynek munkatársai ezen száz év alatt 
számtalan klasszikus filozófiai művet ültettek át magyar nyelvre. Ez az a tan-
szék, amelyen éveken át tanított, illetve évtizedeken át tartott előadásokat a 
kortárs magyar filozófiai élet legismertebb nemzetközi tekintélye, Heller Ágnes. 
S igen, ez az a tanszék, amelyen száz év alatt diákok sokasága részeltette magát 
a filozófia gyötrelmeiben és gyönyöreiben, tanult meg (jó esetben) ár-nyaltan 
és kritikusan gondolkodni, hogy aztán szétszéledve a világban (ugyan-csak jó 
esetben) kárt okozzon a butaságnak. Virtuális barangolásra hívja tehát a láto-
gatókat a kiállítás, amely a szegedi filozófiai élet száz évének történetébe enged 
bepillantást1. Jelen tanulmány pedig ezen kiállítás anyagának felhasználásával 
a tanszék létrejöttéről és első évtizedeiről kíván szólni.    

 

1 A kiállítást összeállította: Laczkó Sándor 
https://mediateka.ek.szte.hu/exhibits/show/fillozofia/eloljaro 

R 



 

 437

A TANSZÉK VEZETŐI (1921–2021) 

Az 1872-ben Kolozsváron alapított Ferencz József Tudományegyetem 1921 
őszi Szegedre kerülését követően az egyetem Bölcsészet- Nyelv- és Történet-
tudományi Karán a Filozófiai Intézet vezetésére az a Bartók György kapott 
megbízást, aki Kolozsváron Böhm Károly tanítványa volt, s aki ekkorra már 
neves filozófusnak számított. Bartók egészen 1940. október 19-ig, az egyetem 
kolozsvári visszatelepülésig, mint 'nyilvános rendes egyetemi tanár’ vezette az 
Intézetet, s emellett több egyetemi funkciót is betöltött. Az egyetem 1940 őszi 
kolozsvári visszatelepülését követően a Filozófiai Intézet vezetését 1940 októ-
ber 19-től 1948 január 31-ig Halasy-Nagy József vette át, mint ‘nyilvános rendes 
egyetemi tanár’.  

1948 után az Intézet életében zavaros évek következtek. Régi nagyhírű 
professzorokat hallgattattak el, így például Halasy-Nagy Józsefet kényszer-
nyugdíjazták. A változások a legérzékenyebben a marxista-leninista ideológia 
által közvetlenül befolyásolt tanszékeket érintették. Az 1948 és 1951 között a 
még formálisan önálló Filozófiai Intézet 1952 és 1959 között már a Marxizmus-
Leninizmus Tanszék Filozófiai Szakcsoportjaként működött tovább, majd 
1959-től 1990-ig a Marxizmus-Leninizmus Tanszékcsoport Filozófia Tanszé-
keként. Ezekben az évtizedekben Kalocsai Dezső (1953–1973) és Horuczi 
László (1973–1989) irányították a tanszék munkáját. 

A tanszék vezetését 1989-ben Csejtei Dezső vette át, aki ekkor a tanszék 
legelismertebb kutatójának, a spanyol egzisztencializmus legjobb hazai 
szakértőjének számított. Vezetésével felerősödött a már korábban elkezdődött 
folyamat: a tradicionális értelemben vett filozofálás, illetve a filozófiatörténeti 
kutatások, valamint elindult az önálló filozófia szakos képzés.  

2000-ben Dékány András vette át a tanszék irányítását, aki a francia filo-
zófia avatott kutatója, számtalan klasszikus francia filozófiai mű fordítója és a 
tanszék francia kapcsolatainak megalapozója volt. Őt 2008-ban Gyenge Zol-
tán követte, aki Kierkegaard, Schelling és Nietzsche kutatójaként vívott ki 
köteteivel elismerést. 2021. július 1-től pedig Pavlovits Tamás, a koraújkori 
francia filozófia elismert kutatója vette át a tanszék irányítását.  

A FILOZÓFIA INTÉZMÉNYESÜLÉSE ÉS AZ OKTATÁS SZELLEMISÉGE  

A Ferencz József Tudományegyetem Kolozsvárról történő kitelepítését 
követően az 1921. évi XXV. törvénycikk értelmében az egyetem Szegeden nyi-
totta meg újra kapuit. Az 1921/1922-es első szegedi tanév hivatalosan október 
9-10-én kezdődött. Köszönhetően annak, hogy a filozófiai műveltség elsajá-
títása már az egyetem kolozsvári időszakában is hangsúlyos szerepet kapott, a 



 

 438 

filozófia oktatáson belüli pozíciói Szegeden is erősek maradtak2. A tanszéket 
irányító Bartók György a Filozófiai Intézet mellett működő Pedagógiai Intéze-
tet is vezette 1925 januárjáig. A két intézet szoros kapcsolata nyilvánult meg 
abban, hogy óráik együtt, "Bölcsészeti és neveléstudományi előadások" címen 
lettek meghirdetve. Bartók hosszú ideig a Magyar Királyi Tanárképző Intézet 
igazgatói székét is elfoglalta, valamint az Országos Tanárvizsgáló Bizottságban 
is fontos poziciót töltött be. A neokantiánus professzor szinte egyszemélyben 
határozta meg a szegedi filozófiaoktatás minőségét és irányultságát. 

1930-ban került sor a II. számú Filozófiai Intézet megalapítására, amely-
nek hátterében a korszakra jellemző, részben egyházi, felekezeti befolyásolt-
ságú tudománypolitika állt. A Katolikus Egyház ugyanis nehezményezte, hogy 
döntő részt Kolozsvárról áttelepült református professzorok vezetik az egye-
tem tanszékeit, s szerették volna elérni, hogy katolikus vezetésű filozófiai tan-
szék is működjön. Klebelsberg Kuno kultuszminiszter közbenjárására az Egye-
temi Tanács megszavazta az új tanszék létrehozását, így 1930. április 2-tól 
1940. október 19-ig II. számú Filozófiai Intézet is működött az egyetemen, a 
katolikus Mester János vezetésével. 

Az egyetem 1940 őszén bekövetkező kolozsvári visszatelepülését követően 
megszűnt a II. számú Filozófiai Intézet, Mester a Neveléstudományi és Lélek-
tani Intézet vezetője lett. Október 19-én ugyancsak megszűnt Bartók tanszék-
vezetői megbízatása, ekkortól a Kolozsvárra visszatelepülő egyetem rektora 
lesz. Szegeden Horthy Miklós Tudományegyetem néven működött tovább az 
egyetem. A Filozófiai Intézet vezetését 1940. október 19-től 1948. január 31-ig 
a (működését 1940 őszétől felfüggesztő) pécsi Magyar Királyi Erzsébet Tudo-
mányegyetemről Szegedre települő Halasy-Nagy József vette át. 

1921 és 1948 között Bartók György, Halasy-Nagy József és Mester János 
mellett, különféle (főként magántanári) minőségben, de rendszeresen tartott 
filozófiai jellegű stúdiumokat többek között Joó Tibor, (Kibédy) Varga Sándor, 
Újszászy Kálmán, Baránszky Jób László, Bognár Cecil, valamint Techert Mar-
git. Mellettük néhány ún. fizetéstelen gyakornok (a mai demonstrátor elődje) 
képezte a tanszék oktatói gárdáját3. 

 
2 A filozófia kolozsvári oktatásának megszervezésében, a filozófia műveléséhez szüksé-

ges intézményes feltételek megteremtésében Böhm Károlynak volt nagy szerepe, 
aki tudását külföldön alapozta meg, majd önálló filozófiai rendszer létrehozásával 
próbálkozott. Kolozsváron 1896 és 1912 között vezette a Filozófiai Tanszéket, s 
szellemisége tanítványai révén évtizedekig befolyásolta a magyar filozófiai életet. 

3 A Filozófiai Intézet keretein kívül, a Jogi- és Államtudományi Karon ugyancsak kiváló 
professzorok tartottak jogfilozófiai, társadalom- és államelméleti jellegű stúdiu-
mokat, így például Moór Gyula (1921-1929), Horvát Barna (1929-1940), illetve a 
későbbiekben Bibó István (1946-1950). Az ún. ’szegedi jogbölcseleti iskoláról’ lásd: 



 

 439

A kapuit Szegeden megnyitó egyetem szellemiségét döntő részt a kolozs-
vári tradició, illetve a két világháború közötti politikai kurzus oktatás- és tudo-
mánypolitikában is megnyilvánuló ideológiája határozta meg. Ennek meg-
felelően az egyetem vezetése (a kultusztárcával összhangban) az egyetemben 
olyan intézményt látott, amely alapvetően az állampolgári nevelésre (tanításra), 
a szakképzésre (hivatásra képzésre) és a tudósképzésre (kutatásra), összessé-
gében a nemzet vezető társadalmi rétegének a kiképzésére hivatott. Noha a 
napi politika befolyásától igyekezett távoltartani magát az egyetem, s az isme-
retszerzésre helyezték a fő hangsúlyt, mindezt csak úgy tartották megvalósít-
hatónak, ha mind a tudományos kutatást, mind pedig az ifjúság nevelését a 
"nemzeti eszmével és nemzeti érzülettel fenntartott szoros kapcsolat" határoz-
za meg. E szellemiség képviseletében a filozófiára kettős feladat hárult. Egy-
részt mint az általános tudást és műveltséget megalapozó, a szellem szabad-
ságát felmutató, egyetemes emberi tudáskincset átörökítő gondolkodásmódot 
és értékrendet közvetítő elméleti tárgy volt jelen az oktatásban. Másrészt 
viszont olyan tárgyként, amely a "kurzusideológiával" összhangban igyekezett 
megalapozni a nemzeti érzelmű, az ország vezetésére hivatott ifjúság képzését, 
vagyis olyan tárgyként, mint amelynek felelősége van az ifjúság nemzeti orien-
táltságú nevelésében. A filozófiai és neveléstudományi előadások együttes 
meghirdetése is ezen utóbbi elvárást támasztotta alá. 

Bartók ugyanakkor a direkt napi "nemzetpolitikai" befolyástól mentesíteni 
kívánta a filozófia oktatását. Az általános tudás megalapozásának és a nemzeti 
nevelésnek a kettőssége nyilvánul meg a két világháború közötti időszak tan-
rendi témaválasztásaiban. Bartók a filozófia egyetemes gondolatainak közve-
títése igényével rendszeresen hirdetett A philosophia egyetemes története 
címen előadásokat, és hasonló rendszerességgel tartott lélektani, etikai, eszté-
tikai és logikai kurzusokat, ám mindig fontosnak tartotta olyan filozófiai stú-
diumok hirdetését, amelyekben kifejeződik a sajátos magyar érzület- és gon-
dolatvilág. Így például előadásokat tartott a magyar filozófia történetéről, 
Arany és Vörösmarty szellemi alkatáról, Petőfi lelkületéről, illetve Faj, nép, 
nemzet címmel a nemzeteszme problematikájáról. 

A nemzeti tematika jelenléte az oktatásban Bartók részéről ugyanakkor egy 
sajátos filozófiai nézőpontot feltételezett. A gondolkodás nemzeti/világnézeti 
meghatározottságát csak filozófiai alapokon tudta elképzelni, amennyiben 
szerinte a filozófia egyetemes értékeinek, a klasszikus filozófiai gondolatoknak 
kell szerepet kapniuk a nemzeti problematika teoretikus feloldásában. Szerinte 
ezen értékek és gondolatok közvetítése nemzeti érdek is egyben. A filozófiáról 
alkotott nézetei azt az akkor tradícionálisnak mondható felfogást képviselték, 

 
A szegedi jogbölcseleti iskola alapítója: Horváth Barna emlékkönyv. Szerk. Révész 
Béla, Pólay Elemér Alapítvány könyvtára sorozat, Szeged, Iurisperitus, 2017. 408. 



 

 440 

amely – böhmi alapokon – a filozófiát olyan univerzális és érdek nélküli gon-
dolkodásmódnak tartotta, amelynek elsajátításával a nemzeti kultúra is gaz-
dagodik. A filozófia szerinte az ismeret problémájával foglalkozik, s az ‘Egészről’ 
alkotott elméleti tudás akar lenni, amelynek rendszerben, rendszer-szerű gon-
dolkodásban kell megnyilvánulnia. Bartók oktatói és filozófusi tevékenységét 
ezen álláspont határozta meg. 

Az 1921-es áttelepülést követő első tanévben a különböző karokon tanuló 
hallgatók összlétszámához (1 007 fő) képest meglepően kevés a Bölcsészeti-, 
Nyelv- és Történettudományi Karra beiratkozott hallgatók száma. Mindössze 
29 rendes és 10 rendkívüli hallgatót regisztráltak az évkönyvek. A következő 
években lassan emelkedett a létszám, így például 1924/25-ben 48 rendes és 2 
rendkívüli, 1930/31-ben már 215 rendes és 3 rendkívüli hallgató íratkozott be 
a karra4.  

A hallgatók alapvetően a tanszabadság elve szerint választhattak a tan-
rendben meghirdetett órák közűl. Az előadások kiválasztásának szempont-
jairól az éves tanrendek mindössze annyit állapítottak meg, hogy azok legye-
nek összhangban a kar általános követelményével, amely nyolc féléven át heti 
20 óra hallgatását írta elő kötelezően, melyekben a filozófiai jellegű stúdiumok 
is benne foglaltattak. Az előadásokat a hallgató saját tanulmányi céljai szerint 
választhatta ki, tanrendjét annak megfelelően állíthatta össze, hogy közép-
iskolai tanári oklevelet, vagy bölcsészdiplomát kívánt szerezni5. A tanári pá-
lyára készülők választott szaktárgyukon kívül más tudományterületekről – így 
filozófiából – is kötelesek voltak előadásokat hallgatni. A szaktárgyak mellett az 
I-II. évben a filozófiai tárgyak közül (lélektan, logika, etika és filozófiatörténet) 
hármat kellett felvenni, míg a III-IV. évben pedig egy-egy addig még nem hall-
gatott filozófiai tárgyat. A tanári pályára készülők a Tanárképző Intézet óráit 
és gyakorlatait is kötelesek voltak látogatni, köztük a filozófia oktatásával kap-
csolatos módszertani kurzusokat is, amennyiben az egybeesett választott szak-
tárgyukkal. Azon hallgatók esetében, akik nem kívántak tanári oklevelet szerez-
ni, a teljes tanszabadság elve érvényesült, s az egyetem doktori szabályzatának 

 
4  Mindennek a filozófia oktatása szempontjából azért van különös jelentősége, mert 

elsősorban ezen hallgatók voltak a filozófiai képzés alanyai, noha a karok közötti 
áthallgatás lehetősége adott volt a diákok számára, sőt Bartók hirdetett is olyan 
filozófiai előadásokat, amelyek valamennyi kar hallgatóinak szóltak. 

5  A tanrendi kimutatásokból világosan kitűnik, hogy ugyan a tanszabadság elve 
érvényesült, de az első években alig volt több előadás meghirdetve, mint amennyit 
kötelezően fel kellett venni filozófiából. A diákok választhattak ugyan, csak nem 
nagyon volt miből. A félévenként kötelező filozófiai jellegű stúdiumokat valamivel 
könnyebb volt összeállítani a harmincas években, ekkor ugyanis már átlagosan 6-
10 meghirdetett előadás közül lehetett választani, majd a negyvenes években ismét 
némi visszaesés mutatkozott óraszámok tekintetében.  



 

 441 

értelmében saját érdeklődési körük szerint állíthatták össze tanrendjüket, 
azzal a kitétellel, hogy a négy évi rendes hallgatás után letehető doktori szigor-
laton egy fő és kettő melléktárgyból kellett eredményesen vizsgázniuk. Néhány 
kivételtől eltekintve azonban a filozófia döntő részt melléktárgyként szerepelt 
mind a bölcsészdoktori, mind pedig a tanárminősítő szigorlatokon.  

A hallgatók filozófiai gondolkodásmódra történő ösztönzését, a filozófiai 
témákban való kutatások elősegítését szolgálta az évi rendszerességgel meg-
hirdetett pályatételek rendszere, mely komoly pénzjutalomban részesítette a 
nyertes hallgatókat. A pályázóknak minden évbe előre magadott témában volt 
lehetőségük pályamunkáik elkészítésére. Ilyen megadott téma volt például 
Platón és Plotinosz tanának összevetése, Kant magyarországi hatásának elem-
zése, vagy éppen Böhm Károly logikai értékekről szóló tanának vizsgálata. A 
pályamunka minden esetben elmélyült kutatómunkát igényelt, s bár nem 
minden évben adták ki a díjat, a pályatételek rendszere színvonalas dolgozatok 
elkészítésére ösztönözte a hallgatókat. 

BARTÓK GYÖRGY ÉS HALASY-NAGY JÓZSEF 

Vitathatatlanul Bartók György és Halasy-Nagy József voltak az első negyed 
század két meghatározó filozófus személyisége az egyetemen. A filozófia sze-
gedi egyetemi oktatásának intézményesülése az ő nevükhöz köthető. Bartók 
vezetése alatt megindult és jelentős eredményeket mondhatott magáénak az 
egyetemen folyó filozófiai oktatás, mind az általános, mind pedig a tudós-
képzés tekintetében. Bartók Györgynek – éppúgy mint a szegedi egyetem első 
professzorainak – nagyon nagy szerepe volt abban, hogy a harmincas évekre 
Szeged a magyar tudományos élet jelentős centrumává vált, kulturális és tudo-
mányos központ lett. Ennek bizonyítéka Szent-Györgyi Albert Nobel díja. A 
helyi tudományos élet fontos fórumává vált a Bartók György főszerkesztésében 
megjelenő Acta Literarum ac Scientiarum Reg. Universitatis Hung. Francisco-
Josephine. Külön említést érdemel a Bartók szerkesztésében Szegeden ki-
adott Szellem és Élet című folyóirat, amely 1936 és 1944 között jelent meg, 
viszont 1941-től már kolozsvári keltezéssel. A folyóirat a böhmi szellemiség 
képviseletére, illetve a vidéki filozófiai élet összefogására vállalkozott. Emellett 
Szellem és Élet Könyvtára címmel könyvsorozatot indított Bartók, melynek 
keretein belül nagyobb terjedelmű tanulmányok megjelentetésére vállalkozott.  
     Bartók utóda a filozófiai katedra élén Halasy-Nagy József lett. Az új pro-
fesszor ekkor már szintén komoly tudományos előélettel rendelkezett. A Magyar 
Királyi Erzsébet Tudományegyetemen volt rektor majd prorektor, három 
alkalommal dékán és prodékán. Szegedre kerülésekor azonnal megbízták a 



 

 442 

prodékáni feladatok ellátásával, a következő tanévben pedig már ő a böl-
csészettudományi kar dékánja. 

Halasy-Nagy József korának egyik jelentékeny filozófus személyisége, 
különösen ha filozófiatörténeti munkáit vesszük alapul. Szegedre kerülésekor 
országosan elismert szakértője az antik filozófiának, Platónról, Arisztotelész 
etikájáról írt műveit, illetve az antik bölcseletről kiadott összefoglaló munkáit 
tananyagként használták. Arisztotelész Metafizikájának 1936-ban megjelent 
magyar nyelvű fordításával pedig mindenképpen jelentőset alkotott. Felkészült-
sége, gazdag filozófiatörténeti ismeretei, nyelvtudása, (hat nyelven beszélt), 
oktatási és egyetemszervezési tapasztalatai azt sejtették, hogy a körülmények-
hez képest zökkenőmentes lesz a váltás a Filozófiai Intézet élén. 

A magyar filozófia művelőire ebben az időszakban a legjelentősebb hatást 
Kant, illetve a neokantiánus irányzat gyakorolta. Halasy-Nagy is több érteke-
zést publikált ebből a tárgykörből. A modern bölcseleti kérdések épp úgy fog-
lalkoztatták, mint a politikai filozófia, a logika és az ismeretelmélet problémái. 
Filozófiatörténeti stúdiumai mellett az említett témákból is rendszeresen 
hirdetett előadásokat az egyetemen. Halasy-Nagy jó előadói készséggel ren-
delkező, hivatását rendkívül komolyan vevő valódi tanár egyéniség volt. Ezt a 
képességét nemcsak tanítványai, de tanártársai is becsülték. Bizonyítéka en-
nek számos egyetemi és tudományos megbízatása. Csak néhányat idézünk az 
egyetem 1940-41-es évkönyvéből: a Magyar Királyi Középiskolai Tanárképző 
Intézet elnöke, az Országos Tanárvizsgáló Bizottság tagja, a Magyar Filozófiai 
Társaság és a Magyar Pedagógiai Társaság tiszteleti tagja, a pécsi Janus Pan-
nonius Társaság és a Felsőoktatási Egyesület választmányi tagja, a Felsőokta-
tási Tanács és az Országos Ösztöndíjtanács tagja. Szakmai felkészültsége nagy-
szerű szervezőkészséggel, kitűnő retorikai adottságokkal, korrektséggel és 
jelentős diplomáciai érzékkel párosult. Ezt nemcsak számos egyetemi és köz-
életi megbízatása tanúsítja, hanem az is, hogy 1944-ben, mint az egyetem dele-
gáltja, ő képviselte az egyetemet a parlament felsőházában. Halasy-Nagy lé-
nyegében tovább vitte a Bartók György által képviselt szellemiséget a filozófia 
oktatása és kutatása terén. Kényszer-nyugdíjazása, s a tanszék politikai ellehe-
tetlenítése a filozófiaoktatás önállóságának a megszűnését eredményezte az 
egyetemen. A negyvenes évek végétől a filozófia egy mindent uralni akaró 
pártállami ideológia, a marxizmus-leninizmus gyámsága alá került.  



 

 443

 
 

A KÖTET SZERZŐI 
 

Ágota Barnabás Az Eötvös Loránd Tudományegyetemen írja doktori 
dolgozatát a hivatás filozófiájáról, emellett közgazdaságtant tanul a Budapesti 
Gazdasági Egyetemen. Kutatási területe a normatív etika. 
 

Balázs Gábor Disszertációját Izraelben a Bar Ilan Egyetem zsidó filozófia 
szakán írta meg vallás és erkölcs kapcsolatáról. Jelenleg az Országos Rabbi-
képző és Zsidó Egyetem adjunktusa. Fő érdeklődési területe: középkori zsidó 
filozófia, modern zsidó és izraeli identitás elméletek, a posztmodern kor és a 
vallásfilozófia kihívásai, kortárs etika és politikai filozófia. 
 

Balogh Brigitta Filozófia- és neveléstörténész, a Semmelweis Egyetem Pető 
András Kara és a Partiumi Keresztény Egyetem docense. Kutatási területei: 
Hegel szellemfilozófiája; Dienes Valéria filozófiája és pedagógiája; Pető 
András filozófiai hagyatéka; az értelmes életre nevelés nevelésfilozófiai 
koncepciói; konduktív nevelésfilozófia. Kötetei: A szellem és az idő. Identitás, 
cselekvés és temporalitás Hegelnél A szellem fenomenológiájában (2009); 
Talpalatnyi univerzum. Tanulmányok Kant és Hegel gyakorlati filozófiá-
járól (2009); legutóbbi tanulmányai: Life Reform – through Movement. 
Valéria Dienes’s Movement Pedagogy as a Life Reform Method (2021); 
Tugendethik, Praxis und Erziehung (2021); Alasdair MacIntyre etikája és 
egy lehetséges pedagógiai antropológia körvonalai (2021). 
 

Balogh László Levente A Debreceni Egyetem BTK Politikatudományi Tan-
székének docense. Kutatási területei: 20. századi politikai filozófia, emlékezet-
politika, politika és vallás viszonya. Fontosabb publikációk: Az erőszak kriti-
kája (2011), "Mit Geschichtewill man etwas!" (Wien, 2011) A politika mint 
kultúra (2022). 
 

Bernáth László A Bölcsészettudományi Kutatóközpont Filozófiai Intéze-
tének Tudományos munkatársa, valamint a PPKE BTK óraadó tanára. Fő 
kutatási területe a morális felelősséggel és a szabad akarattal kapcsolatos 
problémák. 2019-ben jelent meg könyve Morális felelősség, érdem és 
kontroll: A morális felelősség metafizikája címmel.  
 

Czétány György Az MTA-PTE Kritikai Tanulmányok Kutatócsoport tagja, 
óraadó tanár a PPKE BTK Filozófia Tanszékén, valamint a Magyar Test-
nevelési és Sporttudományi Egyetem Társadalomtudományi Tanszékén. PhD 
tanulmányait az ELTE BTK Újkori Filozófiatörténeti Doktori Iskolájában 
végezte. A disszertáció alapján megírt A transzcendentális illúzió keletkezése 
és története c. könyve 2015-ben jelent meg a Cogito-sorozatban. 2019-ben két 
további könyve került kiadásra A transzcendentális probléma és A nagy 
narratívák összecsapása címen. 
 

Földesi Renáta PhD, a Semmelweis Egyetem Pető András Kar főiskolai 
docense, a Konduktív Pedagógiai Intézet igazgatója, a Tudomány és Hivatás 



 

 444

szakmai folyóirat főszerkesztője, a Pető András hagyaték gondozója. Fő kuta-
tási területei: neveléstörténet, neveléselmélet, konduktív pedagógia. 
 

Frölich Róbert Országos főrabbi, a Dohány utcai zsinagóga főrabbija. Egye-
temi adjunktus (OR-ZSE). PhD diszertációját a 20. századi szentföldi fegyveres 
konfliktusok történetéről írta. Szakterülete a zsidó vallásjog, a responsumok. 
Legfontosabb publikációi: Eszter könyve új fordítással és magyarázatokkal 
(2006), Hagada, az egyiptomi kivonulás elbeszélése Pészách első két estjére, 
a Széder-estekre, új fordítással, magyarázatokkal és askenáz fonetikus 
átírattal (2007), Imakönyv péntek estére (2022), Szombati imakönyv (2022) 

Gábor György Filozófus, vallástörténész, tanszékvezető egyetemi tanár, a 
Doktori Iskola vezetője, Országos Rabbiképző – Zsidó Egyetem, Művelődés- és 
Kultúratörténeti Tanszék. Fő kutatási területe: a rabbinikus bölcselet, a 
biblikus és rabbinikus történelemszemlélet, antik zsidó és korai keresztény 
filozófia, zsidó – keresztény teológiai kontroverziák, az antijudaizmus történe-
te, politikai teológia. Fontosabb könyvei: A bárka és utasai (1996) A szentély 
és a vadak (2000) Szinaj és Jabne (2005) Az idő nélküli hely (2008) A 
diadalíven innen és túl (2009) Le domande invisibili (Roma, 2011) A szépség 
akarata (Bacsó Bélával, Gyenge Zoltánnal és Heller Ágnessel közösen, 2011) 
Múltba zárt jelen (2016) A történelem tekintete (2021) 
 

Garaczi Imre Filozófiatörténész, társadalomkutató, Pro Universitate 
Pannonica-díjas, a Magyar Tudományos Akadémia Veszprémi Területi 
Bizottságának alelnöke, a Veszprémi Magyarságtudományi Kutatások Mű-
hely és a Veszprémi Humán Tudományokért Kiadó vezetője; a Pro Philosophia 
Füzetek történet- és kultúrbölcseleti negyedévlap, a Mediterrán Világ társa-
dalomtudományi folyóirat, az Autonómia és Társadalom perio-dika, valamint 
a gazdaságetika.hu társadalomtudományi szemle szerkesztője. Fő kutatási 
területei: migrációs és geoökonómiai folyamatok nemzetpolitikai és 
geopolitikai vonatkozásai, a modernitás politikai filozófiái, a jelenkor gaz-
daságetikai folyamatai, a két világháború közötti magyar filozófia története. 
Eddigi kötetei: Modernitás és morálbölcselet (2002), Korszellem és műal-
kotás (2004), Ész és sors (2005), A nemzettel Európában (2006), Önérdek és 
önzetlenség (2007), Időlét és Halálpillanat (2008), Identitás és stratégia 
(2010), Hogyan lettem a marxizmus hatására indián törzsfőnök? (2014) 
 

Gáspár László Ervin A Debreceni Egyetem BTK Filozófia Intézete munka-
társa. Kutatási területei: Wittgenstein filozófiája, analitikus filozófia. Disszer-
tációja témája: a színkizárási probléma szerepe Wittgenstein fordulatában 
 

Gyenge Zoltán Az SZTE BTK dékánja, a Filozófia Tanszék professzora.  Fő 
kutatási területe: Kierkegaard, Nietzsche, a német idealizmus (Schelling), 
művészetfilozófia. Fontosabb könyvei: Schelling (2005), Kierkegaard (2007), A 
megfordult világ (2012), Kép és mítosz (2014), Emberlétünk határai (2016), Kép 
és mítosz II., (2016) Kierkegaard és Schelling műveinek magyar fordítója.   
 

Hankovszky Tamás A Pázmány Péter Katolikus Egyetem BTK Filozófia 
Tanszékének tanszékvezető docense. Fő kutatási területe jelenleg Kant és 



 

 445

Fichte filozófiája. Eddig négy könyve jelent meg: Pilinszky János evangéliumi 
esztétikája: Teremtő képzelet és metafizika. (2011), Antropológia és transz-
cendentális filozófia: Fichte korai tudománytanának alapgondolata. (2014), 
Elsőrendű logika. (2014), A megváltott lét hermeneutikája: Filozófia, 
teológia, irodalom. (2015). 
 

Kéri Dénes Szabad bölcsészet BA és filozófia MA képzést a Pázmány Péter 
Katolikus Egyetemen végezte. Szakdolgozataiban, konferenciarészvételein, és 
a XXXIV. OTDK keretei között a sztoicizmus, a modern sztoicizmus, illetve a 
gyakorlati filozófia mibenlétét járta körül. 2020 szeptembere óta az ELTE 
Filozófiatudományi Doktori Iskola hallgatójaként kutatási témája a gyakorlati 
filozófia irányzatainak áttekintése és osztályozása. Emellett 2021 őszétől 
óraadóként tevékenykedik a Pázmány Péter Katolikus Egyetemen.  
 

Kiss Endre Az MTA doktora (D.Sc), Dr.phil, Phd, dr. habil., professzor 
emeritus (OR-ZSE), nyugalmazott egyetemi tanár (ELTE, Újkori és Jelenkori 
Filozófia Tanszék), az MTA Statisztikai és Jövőkutatási Bizottságának 
tagja, számos nemzetközi filozófiai és tudományos társaság tagja, korábban 
tisztségviselője. Humboldt-ösztöndíjas. Az OR-ZSE Kaufmann Dávid Zsidó 
Kultúrakutató Csoport vezetője (2007-2012). Filozófiai tevékenységének első 
korszakában az Osztrák-Magyar Monarchia filozófia- és eszmetörténeti prob-
lémáival foglalkozott. Két összefoglaló könyvet írt erről (magyarul 1978, 
németül 1986), három könyvet Hermann Brochról (a másodikat magyarul és 
németül is), két további könyvet a századforduló magyar kultúrájáról. Filo-
zófiai tevékenysége második korszakának középpontjában Nietzsche állt. 
1982-ben könyvet írt magyarországi recepciójáról, 1993-ban monográfiát 
Nietzsche filozófiájáról, 2005-ben kiadta e monográfia kétszeres terjedelműre 
növelt végleges változatát is. Filozófiai tevékenysége harmadik korszakának 
középpontjában az 1989 utáni globális és kelet-európai fejlődés komplex 
elméleti problematikája állt. Legutóbbi két összefoglaló könyve: Judentum–
Emanzipation–Mittel-Europa (2009), Marx lábnyomai és átváltozásai 
(2013). 70. születésnapját a Fogalmak harca című kötet köszöntötte (2017). 
 

Kovács Gábor PhD, BTK Filozófiai Intézet, tudományos főmunkatárs. Szak-
terület: politikai filozófia, kultúrkritika, történetfilozófia. Fontosabb publiká-
ciói/könyvei: A megátalkodott jóhiszeműség esélyei. Eszmetörténeti tanul-
mányok (2001) Az európai egyensúlytól a kölcsönös szolgáltatások társadal-
máig. Bibó István, a politikai gondolkodó. (2004) Az utolsó kísértés – válto-
zatok a hatalomra. Politikai eszmetörténeti tanulmányok. (2008) Frank-
ensteintől a zöldekig – a gép és kritikusai. Eszmetörténeti tanulmányok (2010) 
Két part között mindörökké? (2018) A kiborg és az emberi állapot (2021)  
 

Laczkó Sándor Az SZTE Klebelsberg Könyvtár Különgyűjteményi Osztály 
vezetője, az SZTE BTK Filozófia Tanszék oktatója, a Magyar Filozófiai Társa-
ság főtitkára. Kutatási területei: eszme- és recepciótörténet, erkölcsfilozófia, 
praxisfilozófia, magyar filozófiatörténet. Szerkesztője a Lábjegyzetek Platónhoz, 



 

 446

illetve A magyar nyelvű filozófiai irodalom forrásai című könyv-soroza-
toknak, alapító szerkesztője a Pompeji (1990-1998) című irodalmi, művészeti, 
bölcseleti folyóiratnak. Önálló kötete: A dolog és a szó (2013).  
 

Loboczky János (CSc, PhD) habil. főisk. tanár, az egri Eszterházy Károly 
Katolikus Egyetem Filozófia tanszékén. 1992-2020: tanszékvezető. Kutatási 
területei: Gadamer hermeneutikája, modern művészetfilozófiák, Schiller 
művészetelmélete, történelemfilozófia.  Monográfia: A műalkotás: „a létben 
való gyarapodás” – Lukács György, Martin Heidegger, Hans-Georg 
Gadamer. Budapest, Akadémiai, 1998.; Tanulmánykötet: Dialógusban lenni 
– hermeneutikai megközelítések. Eger, Líceum, 2006. 22 kötetet szerkesztett. 
 

Marosán Bence Péter A Budapesti Gazdasági Egyetem docense, a Pázmány 
Péter Katolikus Egyetem óraadó tanára. Legutóbbi kötetei: Kontextus és 
fenomén I. Igazság, evidencia és tapasztalat Edmund Husserl munkás-
ságában (2017), Kontextus és fenomén II. Az igazság problémája az időtudat 
és a keletkezés husserli filozófiájában (2020). 
 

Mester Béla PhD, a Bölcsészettudományi Kutatóközpont Filozófiai Intézeté-
nek tudományos főmunkatársa; a Magyar Filozófiai Szemle szerkesztője. 
Főbb kutatási területei a kora újkori politikai filozófia története, a magyar 
filozófiatörténet és a magyar politikai eszmetörténet. Legutóbbi könyve: 
Szabadságunk születése. A modern politikai közösség antropo-lógiája Kálvin 
Jánostól John Locke-ig. (2010). 
 

Mikáczó Alexandra A Debreceni Egyetem Filozófia Intézetének doktoran-
dusza. Kutatási területe: a fenséges és az absztrakció fogalmának kapcsolata a 
modern képzőművészetben. 
 

Obál Annabella A Szegedi Tudományegyetem Szent-Györgyi Albert Orvos-
tudományi Kar Magatartástudományi Intézetének Alkalmazott Egészség-
pszichológiai szakpszichológusa. Fő kutatási területe az egészségpszicholó-
giához kapcsolódó témák (betegoktatás, pozitív testkép kialakítása, egészség-
fejlesztés) 
 

Perecz László A Budapesti Műszaki és Gazdaságtudományi Egyetem meg az 
Eötvös Loránd Tudományegyetem professzora, a Magyar Tudomány szer-
kesztője, az MTA doktora. A magyar filozófia történetével foglalkozik. 
Fontosabb filozófiatörténeti kötetei: A pozitivizmustól a szellemtörténetig: 
Athenaeum, 1892–1947 (1998), Magyar filozófia a XX. században I-II. (Hell 
Judittal és Lendvai L. Ferenccel közösen, 2000–2001), Szép rendbe foglalva: 
Arcképvázlatok a magyar filozófia történetéből (2001), Nemzet, filozófia, 
„nemzeti filozófia” (2008), A fölfedezett reneszánsz: Filozófiatörténeti 
tanulmányok (2009), Háttér előtt: Írások a magyar filozófia múltjáról és 
jelenéről (2013), Ki a filozófus? Magyar filozófiatörténeti tanulmányok 
(2017), Reneszánsz – kezdet és vég: Magyar filozófiatörténeti írások (2021). 
 

Pólik József A Debreceni Egyetem Filozófia Intézetének adjunktusa. Film-
esztétikát, művészetfilozófiát, művészettörténetet tanít. Szűkebb értelemben 



 

 447

vett kutatási területe az utóbbi években a szocialista korszak magyar 
filmtörténete. Megjelent kötetei: Levél Foudayba (2006), Ha valaki jönne 
(2007) Körhinta a viharban (2019).  
 

Ropolyi László Évtizedekig tanított filozófiatörténetet, tudománytörténetet, 
tudományfilozófiát s egyéb filozófiai tárgyakat az ELTE TTK-n. Főként tudo-
mány-, természet- és technikafilozófiai témákban publikált. Az utóbbi 15-20 
évben elsősorban egy internetfilozófia kialakításán dolgozik. Ebben a témában 
megjelent könyve: Az Internet természete. Internetfilozófiai értekezés (2006).  
 

Schmal Dániel PhD (1969), habilitált egyetemi docens, PPKE BTK Filozófia 
Intézet; tudományos tanácsadó, (ELKH) BTK Filozófiai Intézet. Fő kutatási 
területe a kartezianizmus és a kései skolasztika különös tekintettel a kora 
újkori elmefilozófia történetére. 
 

Schwendtner Tibor Tanszékvezető egyetemi tanár, Eszterházy Károly 
Egyetem GTK Filozófia Tanszék. Kutatási területe a fenomenológia és a filo-
zófiai hermeneutika. Megjelent önálló könyvei: Heidegger tudomány-felfo-
gása (Az 1919-1929-es időszak írásainak tükrében), Gond - Osiris, Budapest, 
2000., Szabadság és fenomenológia, L’Harmattan, Budapest, 2003., Die 
Wissenschaftsauffassung Martin Heideggers, Peter Lang Verlag, Wien, 
2005., Husserl és Heidegger. Egy filozófiai összecsapás analízise, 
L’Harmattan, Budapest, 2008., Eljövendő múlt. Genealógia Nietzschénél, 
Husserlnél és Heideggernél, L’Harmattan, Budapest, 2011., Heidegger és a 
nemzetiszocializmus, L’Harmattan, Budapest, 2016. 
 

Széplaky Gerda PhD Az Eszterházy Károly Katolikus Egyetem Képző-
művészeti és Művészetelméleti Intézetének tanszékvezető egyetemi docense. 
Filozófiai, esztétikai, művészeti folyóiratok, valamint tanulmánykötetek szer-
kesztője, kutatócsoportok tagja. Kurátorként kiállításokat rendezett Rómá-
ban, Velencében, Kolozsváron, Budapesten. Legfontosabb könyvei: Az ember 
teste. Filozófiai írások. (2011), Diverzív építészet. Ekler Dezső építészete 
esztétikai perspektívában. (2016), Kant hátán a szőr. Esztétikai írá-
sok. (2017), Wounding the Color Black. On Zsolt Berszán's art. (2018). Sötét 
és néma. Filozófiai esszék – irodalomról, filmről, képzőművészetről. (2019). 
 

Szilágyi Tamás A Szegedi Tudományegyetem Bölcsészet- és Társadalom-
tudományi Karának mesteroktatója. Kutatási területei: az innováció etikai 
dimenziói, technikai fejlődés és felelősség, kortárs környezetetikai kérdések. 
 

Tari Gergely A Szegedi Tudományegyetem Szent-Györgyi Albert Orvos-
tudományi Kar Magatartástudományi Intézetének adjunktusa, valamint az 
Egészségtudományi és Szociális Képzési Kar Ápolási Tanszékének tudomá-
nyos munkatársa. Fő kutatási területe az orvosi- és ápolási etika klinikai 
gyakorlatában felmerülő morális dilemmákhoz kötődnek. (morális distressz, 
szülészet etikája, életvégi önrendelkezés) 
 

Tánczos Péter A Debreceni Egyetem Filozófia Intézetében egyetemi adjunk-
tus. A Friedrich Schlegel, Kierkegaard és Nietzsche filozófiájának szubverzív 



 

 448

motívumairól szóló doktori értekezését 2017-ben védte meg. Fő kutatási 
területe a 18-19. századi filozófia- és esztétikatörténet. 
 
Tóth I. János A Szegedi Tudományegyetem habilitált docense. Főbb kutatási 
területe: társadalomfilozófia, környezetfilozófia, alkalmazott filozófia. Fon-
tosabb könyvei:  Fejezetek a környezetfilozófiából. (2005), Játékelméleti 
dilemmák társadalomfilozófiai alkalmazásokkal. (2010), Demográfiai tél. 
(2021), Ökologikus társadalom fenntartható népességgel. (2022).  
 

Turbucz Péter A Magyar Nemzeti Levéltár Borsod-Abaúj-Zemplén Várme-
gyei Levéltára főlevéltárosa, az Országos Rabbiképző – Zsidó Egyetem Marczali 
Henrik Kutatócsoport alapító tagja. Kutatási területei: magyar filozófia 1867–
1945 között, az értelmiség nézetei és szerepvállalása az I. világháborúban. 
Önálló kötete: Mozaikok Alexander Bernátról (2021) 
 

Valastyán Tamás A Debreceni Egyetem Filozófia Intézetének habilitált 
egyetemi docense. Főbb kutatási területei: a modernitás esztétikai elméletei, 
illetve a kortárs magyar szépirodalmi és értekező prózai folyamatok. A 
Magyar Filozófiai Szemle és a nagyerdei.hu című periodikák szerkesztője. 
Kötetei: Tűnni és újra-eredni (2007), A keresés ritmusa (2007), A megértés 
heterotópiái (2022). 
 

Veress Károly A kolozsvári Babeș-Bolyai Tudományegyetem Magyar Filozó-
fiai Intézetének nyugalmazott egyetemi tanára, emeritus professzor, óraadó 
oktató; a Filozófiai Doktori Iskolában témavezető; az Alkalmazott Filozófiai 
Kutatóközpont munkatársa; az Erdélyi Múzeum filozófiai szakszerkesztője; az 
Egyetemi Műhely Kiadó vezetője. Kutatási területe: szemiotika, ismeretfilo-
zófia, filozófiai hermeneutika, a kommunikáció és a kultúra hermeneutikája. 
Újabb kötetei: Bevezetés a hermeneutikába (2019, második jav. kiadás), Idea 
és tapasztalat határán (2020), A kultúra hermeneutikája (2021). 
 

Weiss János A PTE BTK Filozófia Tanszékének egyetemi tanára és az MTA-
PTE Kritikai Tanulmányok Kutatócsoport vezetője. Utolsó kötete: A modern-
ség esztétikai programja (2020). Utolsó önálló fordításkötete: Rüdiger 
Bubner: A dialektika mint topika (2020).  
 
 
 

  



 

 449

 
TARTALOM 

 

Laczkó Sándor  
   A számonkérhetőségről – Előszó  ...............................................................5 

 
„Ti, Lucifer herceg filozófusai és jogászai, vállaljatok végre felelősséget a 

Luciferben lévő keserves szellemért, mondjátok meg, hogy helyesen 
cselekedett-e vagy sem, és ezt bizonyítsátok is be…” 

 

Balázs Gábor 
„Az egész föld bírája ne ítélne igazságosan?” (Genezis 18:25) – 
A kollektív felelősség és a kollektív büntetés megítélése egyes bibliai és 
rabbinikus forrásokban ................................................................................ 11 

Gábor György – Frölich Róbert 
„A világ legrepublikánusabb könyve”. A Héber Biblia mint 
politikafilozófiai forrás  ................................................................................27 

Weiss János 
A felelősség fogalma Kantnál és a német idealistáknál.............................. 62 

Gyenge Zoltán 
Parancsra tettem – avagy a felelősség kérdése  
természetjogi szempontból ......................................................................... 70 

Veress Károly 
Felelősség az igazságért ................................................................................79 

Balogh László Levente 
A történelmi felelősségről ........................................................................... 93 

Ágota Barnabás 
Hivatás és felelősség ................................................................................... 101 

 

„A szabadság tudata ugyanakkor az emberi cselekvésben  
elválaszthatatlan a felelősségtől.” 

 

Loboczky János 
Felelősség hermeneutikai tükörben............................................................ 111 

Schwendtner Tibor 
„Elnémulni nem szeretnék még. A hallgatás azonban szükséges.” 
Heidegger 1945 után .................................................................................. 122 

Hankovszky Tamás 
Fichte két koncepciója a filozófus társadalmi felelősségéről .................... 133 

 
 



 

 450

Tánczos Péter 
Hogyan születhet valami egyenes? A morális és  
nem-morális felelősség fogalmai Nietzschénél ......................................... 143 

Gáspár László Ervin 
A „felelősség” a korai Wittgenstein filozófiai horizontján ........................ 154 

Kovács Gábor 
Felelősség a világért, avagy a jó kísértése –  
Hannah Arendt Brecht-interpretációja ..................................................... 161 

Garaczi Imre 
Végtelen történet? Háború és morál –  
megismételt forgatókönyv a 21. században ............................................... 170 

 

„Csak egyet tudhatok: mit kell tennem – s ezt mindig  
tévedhetetlen bizonyossággal tudom.” 

 

Széplaky Gerda 
Az áldozat tekintete .................................................................................... 185 

Valastyán Tamás 
Konzisztencia versus aporia. Heller Ágnes és Jacques Derrida a 
felelősségről ................................................................................................201 

Schmal Dániel 
Felelősség és arc nélküli etika .................................................................... 212 

Mikáczó Alexandra 
A felelősség és a fenséges megjelenése Caspar David Friedrich 
festészetében ............................................................................................... 221 

Pólik József 
A császár üzenete ....................................................................................... 235 

Czétány György 
Az arc genealógiája és a test iránti felelősség Deleuze és Guattari 
filozófiájában ............................................................................................. 276 

Ropolyi László 
Posztfelelősség ........................................................................................... 284 

Turbucz Péter 
A magyar háborús filozófia keretrendszere, néhány kérdése  
és vélelmezett felelőssége. Vázlatos áttekintés Alexander  
Bernát, Beöthy Zsolt és Bartók György nézetei tükrében ........................ 296 

 

 

 

 



 

 451

 „A felelősség első és legáltalánosabb feltétele az okozati erő, vagyis az, 
hogy a cselekvés hatást gyakorol a világra.” 

 

Bernáth László 
A morális felelősség fogalmai .................................................................... 309 

Tari Gergely – Obál Anabella 
A nyílt és rejtett curriculum hatásai az orvosképzésre ............................ 328 

Marosán Bence 
Felelősség és emancipáció. A természet iránti felelősségünk 
fenomenológiai megalapozási kísérlete .................................................... 339 

Tóth János 
Hans Jonas felelősségetikája .................................................................... 346 

Balogh Brigitta – Földesi Renáta 
Összetartozás. Pető András a felelősségről............................................... 356 

Szilágyi Tamás 
A felelősség fogalma Richard McKeon filozófiai gondolkodásában ........ 374 

Kiss Endre 
Mindennapi felelősség, univerzalizmus, univerzális felelősség ............... 379 

Kéri Dénes 
Van-e felelőssége a filozófiának? .............................................................. 387 

 

„140 – 120 – 100” 
Évfordulók emlékezete 

 

Mester Béla 
Szerkeszteni vagy fordítani? A filozófiai tevékenység két módjáról ........ 397 

Perecz László 
Százhúsz év. Magyar Filozófiai Társaság – múltban és jelenben ............. 412 

Laczkó Sándor 
A filozófia szegedi emlékezete. A filozófia tanszék száz éve 
(1921–2021) ............................................................................................... 436 

 
A kötet szerzői  ............................................................................................... 443 


