A METAFILOZOFIAI SZKEPTICIZMUS ES A
SZUBJEKTIV NEZOPONT A FILOZOFIABAN

HANKOVSZKY TAMAS

anulmanyom két részre oszlik. El6szor a metafilozofiai szkepszis egy

kozelmultban el6terjesztett fogalméval foglalkozom. Elemzésem arra a

megallapitasra fut ki, hogy az igy felfogott metafilozéfiai szkepszis a
filozofia olyan fogalmara tamaszkodik, amelyik elhanyagolja a filozofalo
szubjektumot. A masodik részben egy olyan apokrif (vagy eretnek) filozo6fia-
fogalmat vazolok, amely a szokasosnal joval nagyobb jelent6séget tulajdonit a
filoz6fus személyének.

1. A METAFILOZOFIAI SZKEPTICIZMUS ELOFELTEVESEI

1.1. A METAFILOZOFIAI SZKEPSZIS KORLATOZOTTSAGA

Az elmilt 10 évben TGézsér Janos élénk visszhangot kivaltd publikaciok
sordban hivta fel a figyelmet arra, hogy a filozéfusok kozott 2500 évnyi
elmélyiilt igazsagkeresés ellenére is altalanos és mindenre kiterjedd egyet nem
értés, disszenzus van. A kérdéskorrel szisztematikus igénnyel szamot vet6
2018-as konyvében, Az igazsag pillanataiban? részletesen érvelt amellett,
hogy e latlelet alapjan a metafilozofiai szkepticizmus allaspontjéra kell helyez-
kedniink. Ez azt koveteli t6liink, hogy valamennyi filozofiai vélekedésiinket
fiiggessziik fel. Annyiban metafilozofiai ez a szkepticizmus, hogy ideélis
esetben magatél kovetkezik a filozofidra valé Gszinte reflexiébol. Ha ugyanis
megfeleld silyt tulajdonitunk annak a nyilvanval6 ténynek, hogy a filozéfusok
vitaja eddig egyetlen kérdésrdl sem zarult le, vagyis hogy a filozéfia mind-
ezidaig egyetlen kérdést sem volt képes megoldani, akkor a konyv szerint el
kell ismerniink, hogy a filoz6fia nem alkalmas arra, amire vallalkozik. Ezért ha
valaki filozofiai megfontolasok alapjan fogadott el egy Allitast, akkor egy
tudhatéan megbizhatatlan igazolasra tamaszkodott. Egy megbizhatatlan

1 T6zsér Janos: Az igazsag pillanatai. Esszé a filozéfiai megismerés sikertelenségérol.
Kalligram Kiadd, Budapest, 2018. A szovegben zardjelben szerepld szamok ennek
a kiadasnak az oldalszamai.

251



eljaras eredményében pedig nem szabad megbizni. Lehet ugyan, hogy az igy
igazolt allitas igaz, de mivel az igazolasa nem megfeleld, tudni nem tudjuk azt,
amit allit.

A metafilozoéfiai szkepszis definici6 szerint korlatozott szkepszis, mert még
ha kivétel nélkiil minden filozo6fiai vélekedésre és elméletre vonatkoznia is kell,
maésra egyaltalin nem kell vonatkoznia.2 Annak megitélésében, hogy mi
tekintend$ filozofiai vélekedésnek és mi nem, Tézsér szerint ,kizarblag a
vélekedések eredete szamit” (196), tehat a tartalmuk egyéltalan nem. Ebbdl az
kovetkezik, hogy ugyanaz a vélekedés kiilonb6z6 szubjektumok esetében mas-
mas megitélés ala eshet (vo. 189). Aki filozofiai Gton tett ra szert, annak meg
kell valnia t6le, aki viszont mas moédon, az kitarthat mellette (vagy legalabbis
metafilozofiai megfontolasok miatt nem kell feladnia).3 A vélekedések lehet-
séges eredeteinek ilyen éles szétvalasztisa, illetve szétvalaszthat6saga a konyv
szkeptikus érvelésének egyik ki nem mondott, kevéssé plauzibilis premissz4ja,
és egy tovabbi, a filozofia természetére vonatkoz6 korantsem magatol ért6d6
el6feltevésbdl kovetkezik, amelyet Tézsér szintén nem reflektal és igazol, jol-
lehet az inkonzisztens propozicibhalmazrol val6 visszatérd beszéde legalabbis
utal ra. A metafilozofiai szkepszis koncepcidja egy markans filozofiafelfogast
feltételez, amely nem meriil ki abban, amit a szkeptikus érvelés rekonstruk-
cidjanak els premisszéaja ki is mond, nevezetesen, hogy ,,A filoz6fia episzte-
mikus vallalkozas: a filozofusok filozéfiai probléméak megoldasara vallal-
koznak.” (166) A konyv egészébdl az a kép bontakozik ki, hogy a filozéfia ezen
feliil személytelen, a filozofus személyét zarodjelbe tevd episztemikus vallal-
kozés. Tisztan racionalis tevékenység, és azért tud ez lenni, mert kozben a
filozofus csak az eszére taimaszkodik.

Amikor T6zsér egy helyen azt allitja, hogy ,a kizarolag filozofiai érvekkel
és megfontolasokkal aldtamasztott vélekedések biztosan megbizhatatlanok”
(196), vagy mashol a ,kizarélag filozofiai megfontolasok alapjan kialakitott
moralis vélekedésekr6l” beszél (194), akkor azt a hitét fejezi ki, hogy 1éteznek
tisztan filoz6fiai megfontolasok, méas szoval bizonyos vélekedésekre egyik vagy
masik szubjektum tisztan filozé6fiai Gton tesz szert. Mivel azonban TGzsér

2 Ez volna a garancidja annak is, hogy azok a premisszak, amelyekbdl a szkeptikus
konklazio kovetkezik, és amelyekrdl T6zsér hinni szeretné, hogy nem filozofiaiak,
immunisak lehessenek a kétellyel szemben, igy a szkeptikus érv ne legyen 6ncéafold
(164).

3 Az mas kérdés, hogy taldl-e mellette valamilyen igazolast. Mert ha nem, vagy csak
filozofiait, akkor episztemikus szempontbdl nincsen jobb helyzetben, mint ha eleve
filozofiai Gton tett volna ra szert. Az igazolas nélkiil elfogadott tételeket ugyanigy
nem tudjuk, mint azokat, amelyeket nem megfelel6 moédon igazoltunk.

252



lemond arrél, hogy részletes metafilozofiat dolgozzon ki, 4 nem teljesen
vildgos, mitél lesz egy megfontolas vagy érv filozofiai, és hogyan lehetséges
olyan vélekedés, amely kizdarélag ilyen érveken nyugszik; hogyan lehetséges,
hogy egy szubjektumban elviljon egymast6l a vélekedések kialakitasanak
filozofiai és nem filozofiai Gtja. Marpedig Ggy tlinik, T6zsér szerint nemcsak
tisztan filozo6fiai, hanem tisztan filoz6fiamentes utak is léteznek. Ha az
utébbiak nem léteznének, akkor a filozofiai eljarasok megbizhatatlansaganak
kovetkezményei sokkal szélesebb korben jelentkeznének, és akkor a meta-
filozofiai szkepszis nem volna korlatozott szkepszis. A korlaton tdl levd, a
kétely alol mentesiil6 tgynevezett ,zsigeri” vélekedéseknek eredetiiket tekint-
ve maguknak is két fajtaja van, az egyik fiiggetlen, a mésik fiigg a kultaratol, a
torténeti kontextustol és a neveltetéstbl (189). A kultaratdl fiiggetlen, evola-
ciésan kodolt vélekedések természetesen a filozofiatdl is fiiggetlenek. Az
azonban implauzibilis elképzelés, hogy a kulturalisan meghatarozott képzetek
is filozofiafiiggetlenek legyenek, hiszen a filozo6fia at meg atjarja a kultirankat.
Arra a kérdésre, hogy miért nem szamit filozofiai eredetinek néhany olyan
meggy6z6dés, amelyet a kulttraval egyiitt szivunk magunkba, még akkor sem,
ha adott esetben egyértelmiien ,filozofiai tartalma” (v6. 190), és igy arra a
kérdésre, hogy ezekre miért nem kell vonatkoznia a metafilozéfiai szkepszis-
nek, abbdl a filozofiafelfogasbol kiindulva lehet taldin magyarazatot adni,
amely Tézsér konyvét uralja, és amelyrdl a filozéfiai probléma 4ltala adott
meghatarozasa arulkodik a legbeszédesebben.

1.2. AZ EPISZTEMIKUS VONZALOM SZUBJEKTUMANAK KERDESE

Egy filozofiai probléma olyan inkonzisztens propoziciok halmaza, amelye-
ket episztemikusan vonzoénak talalunk (246). A filozé6fiai problémakhoz csak a
propozicidk tartoznak hozza. Az legalabbis biztos nem tartozik hozzajuk,
amirdl a propozicidk allitanak valamit, és az sem, aki a propozicidkat epi-
sztemikusan vonzoénak taldlja. A filozofal6é szubjektum kiviil marad a filoz6-
fian. A filoz6fia mint episztemikus vallalkozas azzal foglalkozik, hogy ilyen
értelemben izolalt problémékat oldjon meg, vagyis hogy mérlegelje, melyik
episztemikusan vonzd propozici6é feladasa révén lehet az inkonzisztenciat
megsziintetni. Bar ezt T6zsér igy talan nem mondja, nekem ugy t{inik, konyve
szerint a filozofia azért sikertelen episztemikus véllalkozas, mert a miivelGi

4Vo6. Barany Tibor: Filozofiai problémak, episztemikus vallalkozasok és metafilozofiai
szkepszis. In. Bernath Liszl6 — Kocsis Laszl6 (szerk.): Az igazsag pillanatai?
Metafilozofiai valaszok a szkeptikus kihivasra. Kalligram Kiadd, Budapest, 2021.
186-206; 189-198.

253



nem tudnak ugyantgy valasztani. Episztemikus felszereltségiik — amelyet az
episztemikusan egyenranga vitapartnerek esetében (nekem legal4bbis igy
tlinik) egyformanak kell feltételezni — nem elég az egyontetli valaszhoz, nem
megfelel§ arra, hogy egybehangzé mddon szdmoljanak el az episztemikus
vonzerdkkel. Jollehet Tézsér nem adja meg, hogy mit jelent az, hogy egy
propozici6 episztemikusan vonzo, és igy azt sem, hogy milyen tényez6ktdl fiigg
a vonzereje, nyilvanvaléan olyasmirdl van sz6, aminek a filozofiai vitak idealis
beallitottsagti, egyenrangi résztvevGire — legaldbbis megfelel6 mérlegelés
utdn — ugyanugy kellene hatnia. Ez volna ugyanis a feltétele annak, hogy
egyetérthessenek abban, hogy egy filozofiai problémat alkoté propozici6-
halmaz elemei koziil melyik a legkevésbé vonzo, hogy konszenzusra jussanak
arro6l, melyiket kell elvetni: ez volna tehat a feltétele annak, hogy megtalaljak
a probléma megoldasat.

Ugy tiinik szamomra, hogy ha a filozéfia az, aminek Tézsér tekinti, vagyis
inkonzisztens propozicidhalmazokként felfogott problémak megoldési kisér-
lete, akkor a filoz6fiai disszenzus hatterében az all, hogy vonzerétulajdonitas
egyontetliségének e feltétele nem teljesiil. A vitapartnereknek episztemikusan
egyforménak kellene lenniiik, de nem azok, mert masok a vonzalmaik. Ebbél
arra kovetkeztethetiink, hogy az episztemikus vonzalomnak olyan kozelebbrél
meg nem hatérozott komponensei is vannak, amelyek a filozéfusok kozotti
konszenzus szigort metafilozdfiai eszményének eleget tevé megismerés
gatjava valnak, és e szigori nézGpontbdl nézve nem méltdk ra, hogy az
~episztemikus” jelz6vel illessiik Gket.
lehetdség is kinalkozik. Az egyik, hogy ezeket a vonzalmakat — vagy, ha sikeriil
azonositani 6ket, akkor csak azokat a komponenseiket, amelyek a filozofus-
tarsadalmat megosztjak — kizarjuk a filozofia teriiletérdl, vagyis hogy a
filozofiat t6bbé nem olyan propoziciok egyiittes inkonzisztenciajaval valo
»viaskodasként” (245) fogjuk fel, amelyeket ilyen vonzalom(komponens) tesz
kitlintetetté. Ha a sikeres megismerés egyik kritériuma a konszenzus, akkor a
megismerGapparatusban nem kaphatnak helyet olyan (nélkiilozhetetlen)
eszkozok, amelyek disszenzust eredményeznek. A filozéfia csak akkor lehet a
raciondlis, kizarblag az érvekre hallgatd, a kultirajan, a neveltetésén és min-
den individuélis meghatirozottsagan feliillemelkedd, az eszére visszametszett
szubjektum tevékenysége — aminek lennie kellene, hogy a T6zsér Janos-i
eszmény szerint sikeres lehessen —, ha nem jatszik szerepet benne ilyen szub-
jektiv (agy értem: csak egyes szubjektumokra jellemz§), irracionalisnak is ne-
vezhet$ vonzalom. A metaszkeptikus konklazié elkeriilésének mdsik lehet-
séges utja, hogy a filozo6fiat nem a filozoéfiai probléma t6zséri fogalma feldl

254



definidljuk, hanem ugy, hogy az egyénenként kiilonb6z6 mértékli episzte-
mikus vonzalom és vele maguk a relevans egyéni kiilonbségeket felmutat6
megismerdk is mélt6 helyet kapjanak benne. Egy mésfajta filoz6fiafogalomhoz
ugyanis bizonyéara a filozofiai tevékenység masfajta sikerkritériumai tartoz-
nak, és igy elkeriilhet6 a metafilozofiai szkepszisnek az a valfaja, amelyr6l
T&zsér irt.

Miel6tt azonban errdl az Gtrél beszélnék, hadd térjek vissza egy pillanatra
arra a kérdésre, amelybdl a legutobbi megfontolasaim kiindultak. Tézsér a
metafilozofiai szkepszis korlatozott voltat hangsilyozta, amelynek az a fel-
tétele, hogy sziikre vonja a filozé6fia hatarait. Aki e sz(ik hatarok k6zott ma-
radva tett magiéva egy vélekedést, az a filozofiai megismerés 2500 évnyi
sikertelenségét felismerve nem hiheti racionélisan, hogy tudasra tett szert. Aki
azonban valami masra alapozza hitei igazolasat, az elvileg remélheti, hogy
hitei megfeleléen megalapozottak. Csakhogy aki kultiraja szerves részeként
fogad el filozofiai tartalmi, a filozofidbol orokolt vagy csak filozofiailag
igazolhat6 hiteket (191), annak egy bizonyos reflexids szinten be kell latnia,
hogy a metafilozofiai kételyt — ha az a filozofian beliil indokolt — e hitekre is ki
kell terjesztenie, hiszen akkor is, ha 6 maga nem filozo6fiai Gton tett rajuk szert,
ezek a nézetek kozvetett médon az & esetében is filozofiai nézetek. Nem
nyugtathatjuk tehat magunkat azzal, hogy a metafilozéfiai szkepszis pusztin a
filozofia beliigye. A mai nyugati kulttra alapvet§ belatisai a természet-
tudomanyoktol a demokratikus értékek vilagaig szdmos ponton sebezhetGvé
valnak altala. A metafilozofiai szkepszist nem lehet azéltal korlatok kozé
szoritani, hogy a filoz6fiai nézeteinket egyszer(ien a sajat filozéfiai eljara-
sainkkal nyert képzeteinkkel azonositjuk. Ez a szkepszis vagy kivédhetd, vagy
legalabbis egy masodik 1épésben minden akar csak kozvetetten is filozofiai
eredet( hitiinket veszélybe sodorja. Eppen ezért kell nagyon komolyan venni.

2. A SZEMELYES NEZOPONT JELENTOSEGE A FILOZOFIABAN

Tézsér Janos id6kozben eltavolodott a 2018-as konyvében kifejtett allas-
pontjatol, részben, mert utdlag oncafolonak talalta, részben pedig — érdekes
moédon — merében szubjektiv indokok miatt.5 Ervelése azonban bizonyéra
ujrafogalmazhat6 gyengébb forméaban is, talan éppen tgy, ahogy a kérdés-
korhoz tartozé korabbi publikaciéiban szerepelt.® Az érvnek ez a gyengébb

5 T6zsér Janos: Két év ,tavlatabodl”. In. Bernath — Kocsis (szerk.): Az igazsag pillanatai?
421-461; 430.

6 TGzsér Janos: Hihetiink-e komolyan és Gszintén filozofiai elméletekben? In. Magyar
Filozofiai Szemle, 57. (2013) 1. 159-172. A korabbi és Az igazsdg pillanataiban
kifejtett A&llaspot viszonyardl lasd: Hankovszky Tamas: Epimenidész és az

255



véltozata is komoly kihivast jelent, mert ez is egy olyan filoz6fiaképbdl indul
ki, amelybdl a konszenzus aligha teljesithet( elvarasa fakad. A tovabbiakban
éppen ezzel a filozofiaképpel szemben szeretnék alternativat javasolni, olyat,
amelybdl kiindulva gyengébb formaban sem rekonstruilhaté a Tézsér féle
metaszkeptikus érvelés. Nem azért nem rekonstrualhatd, mert a javasolt alter-
nativ felfogés sikeresebbnek tekinti a filozofidt abban az értelemben, amely-
ben T6zsér teljesen sikertelennek, tehat nem azért, mert a vitdk minden kom-
petens résztvevGje vagy szemlélGje szamara elfogadhaté megoldasokat tesz
lehet6vé a filozofiai problémékra (amit hidbaval6 is volna remélni pusztan a
filozofiakép megvaltoztatasatol), hanem azért, mert a konszenzuseszményt
leértékelve lehet6vé teszi, hogy a disszenzust ne kelljen a filozéfia kudarcanak
tekinteni.

Javaslatom lényege, hogy a filozofiat ne valasszuk el a filozofalé személy-
t6l, més szoéval, hogy a filoz6fus sajatos, személyes nézGpontjanak is tulaj-
donitsunk pozitiv episztemikus jelentGséget. Az alapgondolat tehét az, hogy az
episztemikus vonzalmaink legaldbbis bizonyos komponenseikben nem
nembeli, hanem individuélis vonasainkboél fakadnak, igy nemcsak annak van
episztemikus jelentGsége, hogy emberek vagyunk, hanem annak is, hogy
milyen emberek; nemcsak annak, amiben azonosak vagyunk, hanem annak is,
amiben kiilonboziink: vagyis hogy nemcsak ,emberi alldspontrdl”7 filozofa-
lunk, mint Kant gondolta, hanem személyes allaspontrol is. Tisztaban vagyok
vele, hogy ez a javaslat sok mindennel szembemegy, amit a filozofiarél gon-
dolni szoktunk, azt hiszem azonban, hogy egy ilyen koncepci6 csak radikalis,
éppen ezért jelentds teoretikus aldozatokat kovetel§ forméban érdekes, és
csak ilyen forméaban kinal valaszt T6zsér metafilozofiai szkepszisére. Koncep-
cibmat més helyen mar kifejtettem,8 most egy olyan aspektusat emelem ki egy
Kant kopernikuszi fordulataval valé analogia segitségével, amely onélléan is
megall a 1aban, mégis képet ad az egészrdl.

Ugy gondolom, hogy a filozéfusok konszenzusanak eszménye Gsszefiigg az
egységes, a kozos emberi néz&pont eszméjével. Az egységes emberi néz&pont
egyszerre két dolgot jelentene. ElGszor is — mivel egységes néz6pontrol van
sz6 —, hogy az episztemikusan egyenrangd vitapartnerek egyszersmind

episztemikus erények. TG6zsér Janos: Az igazsag pillanatai. In. Kultiira és Kritika
http://kuk.hu/hu/content/epimenid%C3%A9sz-%C3%A9s-az-episztemikus-
er%C3%A9nyek

7 Immanuel, Kant: A tiszta ész kritikdja Atlantisz Kiadd, Budapest, 2004. 82 (B 42) .
Ford. Kis Janos. A forditst modositottam.

8 Hankovszky Tamés: A disszenzus értéke. In. Bernath — Kocsis (szerk.): Az igazsag
pillanatai? 275-288. Hankovszky Taméas: A disszenzus mint aldas. In. Sarkany
Péter (szerk.): A keresztény filozofia fogalma. Torténeti és szisztematikus elem-
zések. Szent Istvan Tarsulat, Budapest, 2023. 108-114.

256



episztemikusan egyformak is, vagyis egyikiik sem rendelkezik olyan relevans
képességekkel és evidenciakkal, amelyekkel a masik nem. Masodszor — mivel
emberi néz6pontrol van sz6 — azt is jelentené, hogy azt tekintjiik tudésnak,
ami errdl a néz6épontrol a kozos emberi képességek révén belathato. Azt hi-
szem, a filozofia torténetét végigkisérd disszenzus éppen azt jelzi, hogy nem
vagyunk képesek ilyen egységes vagy univerzalis emberi nézGpontra helyez-
kedve filozofalni.

Pedig mar Kant is ett6l varta a szdmara is permanensnek és ezért kilatas-
talannak tin6 metafizikai vitak végérvényes lezarasat. A kozés nézépont
eszméjét, amely régota jelen volt a filozofidban, azzal fejlesztette tovabb, hogy
— talan elGszor a filozofia torténetében — kovetkezetesen kozos emberi néz6-
pontként értelmezte. Az emberi nézépontot Kantnal a feltételezett isteni
néz6ponttdl valé kiilonbsége jellemzi, amennyiben nila az emberi megismerés
— ,a tudas korlatozasanak” jegyében — a lehetséges tapasztalat vilagara kor-
latozodik, és egy olyan specidlisan emberi képességre tamaszkodik, az érzéki-
ségre, amelyet Istennek nem tulajdonitunk. Kant lemondott arrél, hogy ,a
dolgokat az 6rokkévalosag szemszogébdl (sub specie aeternitatis) fogja fel.”?
Mig Spinoza szerint éppen a dolgokhoz val6 ilyen viszonyulas tartozik ,,az ész
természetéhez”, Kant szerint legalabbis az emberi ész vagy értelem termé-
szetéhez az tartozik, hogy a dolgokat az érzékiség ,szemszogébdl” fogja fel.
Ezzel egy antropocentrikus episztemologiat allitott az addigi teocentrikus he-
lyére, amennyiben elutasitotta a megismerésnek azt a standardjat, amellyel az
isteni megismerés is jellemezhetd.© Az embernek szerinte nem kell agy
ismernie a dolgokat, ahogy Isten ismeri, s6t, az ember éppen hogy olyannak
ismeri a dolgokat, amilyennek Isten nem ismerheti: példaul ,csakis az ember
szemsz0gébdbl beszélhetiink térrél”.1t Kant lemondott az ember és az Isten
kozotti konszenzusrdl. Amikor a megismerést az érzéki szemlélethez kototte,
és latszatnak mindGsitette azt, amit az ész sajat immanens térvényeit kovetve,
de e megkotottségtsl fliggetleniil vél tudni, arrdl is lemondott, hogy a megis-
merés pusztan racionalis legyen, nemet mondott a pusztian racionalis meg-
ismerésre.

Nem gondolom, hogy ezzel az irracionalitast vélasztotta volna, csupan
annyit tett, hogy elismerte az észhasznalat szubjektiv (az emberre jellemzs)
mivoltalt, korlatozta a racionalitast, mivel egy meghatarozott tertiletet jelolt ki
a szdmara, egy olyan teriiletet persze, amely — egy tudtommal sehol nem

9 Benedictus de Spinoza: Etika. Osiris Kiadd, Budapest, 1997. 144. Ford. Boros Gabor.

10 Megismerés teocentrikus és antropocentrikus modelljének kiilonbségérél 1asd: Henry
E. Allison: Kant's Transcendental Idealism. An Interpretation and Defense. New
Haven — London, Yale University Press. 1983. 19-25.

u Kant: A tiszta ész kritikdja. 82 (B 42)

257



reflektalt metafizikai el6feltételezése szerint — mindannyiunk szamara k6zos,
hiszen nemcsak ugyanazt az észt tulajdonitotta minden embernek, hanem az
érzékiség ugyanazon tiszta formait is. A szubjektivitastdl mentes raciona-
litassal egyiitt arrdl az elvarasrol is lemondott, hogy a megismerés ,a valosag
ontolégiai domborzatat” (v6. 204) tapogassa le, ha e domborzatot tgy fogjuk
fel, mint ami a megismerd szubjektumtol fiiggetlen, igy az Isten és az ember
szamara is azonos igazsagalkot6kbol (pl. tényekb6l, dolgokbol) all Gssze.

Kant belatta, hogy a dolgokat nem ismerhetjiik meg Ggy, ahogy 6nma-
gukban, t6liink fiiggetleniil vannak. A tudés a dolgoknak a megismer§ szub-
jektumra jellemz6 képe.2 Kant azt remélte, hogy ha visszavonulunk az emberi
allaspontra, ha lemondunk a korlatokat nem ismer6, nem emberspecifikus
racionalitis révén nyerhet8, mas szdval isteni vagy abszolat tudasrol, akkor
érvényes (emberi) tudasra tehetiink szert, még ha nem is pont arrél, mirél a
koréabbi filozofia szeretett volna (nem a dolgokrol, ahogy a megismer6t6l
fliggetleniil vannak), de mégis tudasra, mégpedig olyanra, amelyet legalabbis
az emberek kérében konszenzus 6vezhet. E reményéhez Fichte is csatlakozott,
aki a kanti modellben egyenesen a szkepticizmus legy6zésének eszkozét
latta.’s Ha e kanti modellt olyan programként fogjuk fel, amely lemondas (az
univerzalis raciorol és az abszolat tudasrél vald lemondas) altal ténylegesen
felszamolja a disszenzust és a szkepszist, és elvezet a filozofiai problémak
emberi (vagy legalabbis minden kompetens filoz6fus altal elfogadott) meg-
oldaséhoz, akkor sikertelen programnak kell tartanunk, mert a t6le remélt
konszenzus azéta sem valbsult meg. Ennek oka megitélésem szerint abban
rejlik, hogy az egységes emberi nézGpont nem (vagy nem minden esetben)
hozzaférhetd szamunkra. A kanti modellt azonban tekinthetjiik altaldban véve
a teljesithetetlen igényekrdl valdé lemondéis aran szerzett szubjektiv tudés
programjanak is, pontosabban arra vonatkoz6 Gtmutatasnak, hogyan lehetne
egy ilyen programot kidolgozni.

12 Ez azonban nem jelenti azt, hogy ha valaki egy p propoziciot hisz, ,nem azért hiszi p-
t igaznak, amiért p igaz”. (TG6zsér Janos: Két év ,tavlatabol”. 452) Nem jelenti azt
Kantnal, és ugyanigy nem jelenti a filozofus személyét felértékel§ filozofia-
koncepcié esetében sem. Eppen ezért nem fogadom el Tézsérnek a koncepciém
korabbi kifejtésével szemben az idézett helyen gyakorolt kritikajat.

13 A szkeptikus mindig nyer§ poziciéban lesz, amig meg nem valunk az ismeretiink és
egy téle teljesen fiiggetleniil is realitassal bir6, Gnmagéban valé dolog Gsszefliggé-
sének gondolatatol. Ezért a filozofia egyik legelsd célja, hogy teljesen kézzelfog-
hatéan bemutassa e gondolat semmisségét.” (Johann Gottlieb Fichte: Levél Franz
Volkmar Reinhardhoz (1794. 1. 15.). In. Reinhard Lauth et al. (szerk.): Johann
Gottlieb Fichte Gesamtausgabe der Bayerischen Akademie der Wissenschaften.
Stuttgart-Bad Cannstatt, Frommann-Holzboog, 1962—2010. I11/1, 39—41; 39)

258



Ugy gondolom ugyanis, hogy Kantot kovetve és radikalizilva tjra lehetne
gondolni a tudas és a racionalitas fogalmat. Ehhez els6 1épésben tanulma-
nyozni kellene, milyen az, ha nem valamiféle egységes emberi nézGpontbol
probalunk vizsgilédni (amely a filozofia hossz torténete soran éppolyan
elérhetetlennek bizonyult, mint az isteni néz6pont), hanem beérjiik a szemé-
lyes nézépontunkkal. Ezzel beérni nem azt jelenti, hogy nem érdekel ben-
niinket, mi l4that6 valamely masik nézépontrél, hanem azt, hogy belenyug-
szunk, hogy a mi néz6pontunk csak a miénk, és nem proébaljuk kozos emberi
vagy univerzalis alladspontként érvényesiteni, méas szoval, a vitdkt6l nem azt
varjuk, hogy minden résztvev6 ahhoz a végkovetkeztetéshez jusson, amelyik a
mi nézépontunkbol kovetkezik, és talan egyediil csak abbol kovetkezik. Kant-
nél a feltételezett isteni néz&pontrol vald lemondas azt jelentette, hogy az ész
olyan (Ggynevezett alsobb) megismerdképességekkel is egyiittmiikodik, ame-
lyek nem minden eszes lény megismerésében jatszanak szerepet, és igy nem
olyan képet alkot a targyair6l, amilyen minden eszes lény szdmara hozza-
férhet6. A Kant altal még feltételezett emberi néz6pontrol vald lemondds maga
utin vonna, hogy a megismer6 észt6l immar nemecsak azt varjuk, hogy olyan
szubjektiv tényez6kkel miikodjon egylitt, amelyek minden emberben meg-
vannak, hanem azt is, hogy olyanokkal is, amelyek abban az értelemben is
szubjektivek, hogy egyéniek. Ha van kozos emberi megismerGapparatus, ha
van minden eszes lényben kozos ész, akkor természetesen az egyéni nézé-
pontokrol latott képek nem lesznek teljesen kiilonb6z6k az emberi, illetve az
esetleges mas eszes 1ények esetében, de ha a személyes nézGpontnak is van
episztemikus jelentGsége, akkor teljesen azonosak sem lehetnek. A meggy6zés
és a konszenzus igényével folytatott vita helyére igy a dialbgus, a kozos tanulés
1ép.

A szubjektiv tudés és a szubjektiv racionalités ilyen médon kérvonalazhat6
apokrif fogalmai persze tavol esnének a széles korben elismert episztemikus
eszményektdl, akar ezek hagyomanyos (teocentrikus), akar a Kant 4ltal Gjra-
fogalmazott (antropocentrikus) valtozatara gondolunk, mint ahogy a bel6liik
kovetkez6 konszenzuseszménytdl is. De én éppen ezt az eszményt szeretném
némiképp lefokozni. A szubjektivitas altalam javasolt, a Kantnal megfigyel-
heténél is erbteljesebb érvényesitésével a disszenzus nem volna t6bbé a
filozofia sikertelenségének jele. A tudéds korlatozasara épit§ kanti modell
radikalizalasat tehat — egyéb hasznos implikaci6it6l most eltekintve — a meta-
filozofiai szkepszis (lemondas altali) kivédésének programjaként javaslom
megfontolasra.

259



IRODALOM

Allison Henry E.: Kant's Transcendental Idealism. An Interpretation and
Defense. New Haven — London, Yale University Press. 1983.

Barany Tibor: Filozo6fiai problémék, episztemikus vallalkozasok és metafilozo-
fiai szkepszis. In. Bernath Laszl6 — Kocsis Laszlo (szerk.): Az igazsag
pillanatai? Metafilozofiai valaszok a szkeptikus kihivasra. Kalligram
Kiado, Budapest, 2021. 186-206.

Fichte, Johann Gottlieb: Levél Franz Volkmar Reinhardhoz (1794. 1. 15.). In.
Reinhard Lauth et al. (szerk.): Johann Gottlieb Fichte Gesamtausgabe
der Bayerischen Akademie der Wissenschaften. Stuttgart-Bad
Cannstatt, Frommann-Holzboog, 1962—2010. III/1, 39-41.

Hankovszky Tamas: A disszenzus értéke. In. Bernath Laszld6 — Kocsis Laszlo
(szerk.): Az igazsag pillanatai? Metafilozéfiai valaszok a szkeptikus
kihivasra. Kalligram Kiad6, Budapest, 2021. 275-288.

Hankovszky Tamas: A disszenzus mint aldas. In. Sarkany Péter (szerk.): A
keresztény filozdfia fogalma. Torténeti és szisztematikus elemzések.
Szent Istvan Tarsulat, Budapest, 2023. 108-114.

Hankovszky Tamas: Epimenidész és az episztemikus erények. Tézsér Janos:
Az igazsag pillanatai. In. Kultira és Kritika
http://kuk.hu/hu/content/ epimenid%C3%A9sz-%C3%A9s-az-
episztemikus-er%C3%A9nyek

Kant, Immanuel: A tiszta ész kritikdja. Atlantisz Kiadd, Budapest, 2004. Ford.
Kis Janos.

Spinoza, Benedictus de: Etika. Osiris Kiadd, Budapest, 1997. Ford. Boros
Gabor.

Tézsér Jénos: Az igazsag pillanatai. Esszé a filozofiai megismerés
sikertelenségérdl. Kalligram Kiad6, Budapest, 2018.

T&zsér Janos: Hihetiink-e komolyan és Gszintén filozofiai elméletekben? In.
Magyar Filozéfiai Szemle, 57. 2013. 1. 159-172.

T6zsér Janos: Két év ,tavlatabol”. In. Bernath Laszld — Kocsis Laszlo (szerk.):
Az igazsag pillanatai? Metafilozdfiai valaszok a szkeptikus kihivasra.
Kalligram Kiadd, Budapest, 2021. 421-461.

260



