
 251 

 

A METAFILOZÓFIAI SZKEPTICIZMUS ÉS A 

SZUBJEKTÍV NÉZŐPONT A FILOZÓFIÁBAN 

HANKOVSZKY TAMÁS 

 

anulmányom két részre oszlik. Először a metafilozófiai szkepszis egy 

közelmúltban előterjesztett fogalmával foglalkozom. Elemzésem arra a 

megállapításra fut ki, hogy az így felfogott metafilozófiai szkepszis a 

filozófia olyan fogalmára támaszkodik, amelyik elhanyagolja a filozofáló 

szubjektumot. A második részben egy olyan apokrif (vagy eretnek) filozófia-

fogalmat vázolok, amely a szokásosnál jóval nagyobb jelentőséget tulajdonít a 

filozófus személyének. 

1. A METAFILOZÓFIAI SZKEPTICIZMUS ELŐFELTEVÉSEI 

1.1. A METAFILOZÓFIAI SZKEPSZIS KORLÁTOZOTTSÁGA 

Az elmúlt 10 évben Tőzsér János élénk visszhangot kiváltó publikációk 

sorában hívta fel a figyelmet arra, hogy a filozófusok között 2500 évnyi 

elmélyült igazságkeresés ellenére is általános és mindenre kiterjedő egyet nem 

értés, disszenzus van. A kérdéskörrel szisztematikus igénnyel számot vető 

2018-as könyvében, Az igazság pillanataiban 1  részletesen érvelt amellett, 

hogy e látlelet alapján a metafilozófiai szkepticizmus álláspontjára kell helyez-

kednünk. Ez azt követeli tőlünk, hogy valamennyi filozófiai vélekedésünket 

függesszük fel. Annyiban metafilozófiai ez a szkepticizmus, hogy ideális 

esetben magától következik a filozófiára való őszinte reflexióból. Ha ugyanis 

megfelelő súlyt tulajdonítunk annak a nyilvánvaló ténynek, hogy a filozófusok 

vitája eddig egyetlen kérdésről sem zárult le, vagyis hogy a filozófia mind-

ezidáig egyetlen kérdést sem volt képes megoldani, akkor a könyv szerint el 

kell ismernünk, hogy a filozófia nem alkalmas arra, amire vállalkozik. Ezért ha 

valaki filozófiai megfontolások alapján fogadott el egy állítást, akkor egy 

tudhatóan megbízhatatlan igazolásra támaszkodott. Egy megbízhatatlan 

                                                           
1 Tőzsér János: Az igazság pillanatai. Esszé a filozófiai megismerés sikertelenségéről. 

Kalligram Kiadó, Budapest, 2018. A szövegben zárójelben szereplő számok ennek 
a kiadásnak az oldalszámai. 

T 



 252 

eljárás eredményében pedig nem szabad megbízni. Lehet ugyan, hogy az így 

igazolt állítás igaz, de mivel az igazolása nem megfelelő, tudni nem tudjuk azt, 

amit állít. 

A metafilozófiai szkepszis definíció szerint korlátozott szkepszis, mert még 

ha kivétel nélkül minden filozófiai vélekedésre és elméletre vonatkoznia is kell, 

másra egyáltalán nem kell vonatkoznia. 2  Annak megítélésében, hogy mi 

tekintendő filozófiai vélekedésnek és mi nem, Tőzsér szerint „kizárólag a 

vélekedések eredete számít” (196), tehát a tartalmuk egyáltalán nem. Ebből az 

következik, hogy ugyanaz a vélekedés különböző szubjektumok esetében más-

más megítélés alá eshet (vö. 189). Aki filozófiai úton tett rá szert, annak meg 

kell válnia tőle, aki viszont más módon, az kitarthat mellette (vagy legalábbis 

metafilozófiai megfontolások miatt nem kell feladnia).3 A vélekedések lehet-

séges eredeteinek ilyen éles szétválasztása, illetve szétválaszthatósága a könyv 

szkeptikus érvelésének egyik ki nem mondott, kevéssé plauzibilis premisszája, 

és egy további, a filozófia természetére vonatkozó korántsem magától értődő 

előfeltevésből következik, amelyet Tőzsér szintén nem reflektál és igazol, jól-

lehet az inkonzisztens propozícióhalmazról való visszatérő beszéde legalábbis 

utal rá. A metafilozófiai szkepszis koncepciója egy markáns filozófiafelfogást 

feltételez, amely nem merül ki abban, amit a szkeptikus érvelés rekonstruk-

ciójának első premisszája ki is mond, nevezetesen, hogy „A filozófia episzte-

mikus vállalkozás: a filozófusok filozófiai problémák megoldására vállal-

koznak.” (166) A könyv egészéből az a kép bontakozik ki, hogy a filozófia ezen 

felül személytelen, a filozófus személyét zárójelbe tevő episztemikus vállal-

kozás. Tisztán racionális tevékenység, és azért tud ez lenni, mert közben a 

filozófus csak az eszére támaszkodik. 

Amikor Tőzsér egy helyen azt állítja, hogy „a kizárólag filozófiai érvekkel 

és megfontolásokkal alátámasztott vélekedések biztosan megbízhatatlanok” 

(196), vagy máshol a „kizárólag filozófiai megfontolások alapján kialakított 

morális vélekedésekről” beszél (194), akkor azt a hitét fejezi ki, hogy léteznek 

tisztán filozófiai megfontolások, más szóval bizonyos vélekedésekre egyik vagy 

másik szubjektum tisztán filozófiai úton tesz szert. Mivel azonban Tőzsér 

                                                           
2  Ez volna a garanciája annak is, hogy azok a premisszák, amelyekből a szkeptikus 

konklúzió következik, és amelyekről Tőzsér hinni szeretné, hogy nem filozófiaiak, 
immunisak lehessenek a kétellyel szemben, így a szkeptikus érv ne legyen öncáfoló 
(164). 

3 Az más kérdés, hogy talál-e mellette valamilyen igazolást. Mert ha nem, vagy csak 
filozófiait, akkor episztemikus szempontból nincsen jobb helyzetben, mint ha eleve 
filozófiai úton tett volna rá szert. Az igazolás nélkül elfogadott tételeket ugyanúgy 
nem tudjuk, mint azokat, amelyeket nem megfelelő módon igazoltunk. 



 253 

lemond arról, hogy részletes metafilozófiát dolgozzon ki, 4  nem teljesen 

világos, mitől lesz egy megfontolás vagy érv filozófiai, és hogyan lehetséges 

olyan vélekedés, amely kizárólag ilyen érveken nyugszik; hogyan lehetséges, 

hogy egy szubjektumban elváljon egymástól a vélekedések kialakításának 

filozófiai és nem filozófiai útja. Márpedig úgy tűnik, Tőzsér szerint nemcsak 

tisztán filozófiai, hanem tisztán filozófiamentes utak is léteznek. Ha az 

utóbbiak nem léteznének, akkor a filozófiai eljárások megbízhatatlanságának 

következményei sokkal szélesebb körben jelentkeznének, és akkor a meta-

filozófiai szkepszis nem volna korlátozott szkepszis. A korláton túl levő, a 

kétely alól mentesülő úgynevezett „zsigeri” vélekedéseknek eredetüket tekint-

ve maguknak is két fajtája van, az egyik független, a másik függ a kultúrától, a 

történeti kontextustól és a neveltetéstől (189). A kultúrától független, evolú-

ciósan kódolt vélekedések természetesen a filozófiától is függetlenek. Az 

azonban implauzibilis elképzelés, hogy a kulturálisan meghatározott képzetek 

is filozófiafüggetlenek legyenek, hiszen a filozófia át meg átjárja a kultúránkat. 

Arra a kérdésre, hogy miért nem számít filozófiai eredetűnek néhány olyan 

meggyőződés, amelyet a kultúrával együtt szívunk magunkba, még akkor sem, 

ha adott esetben egyértelműen „filozófiai tartalmú” (vö. 190), és így arra a 

kérdésre, hogy ezekre miért nem kell vonatkoznia a metafilozófiai szkepszis-

nek, abból a filozófiafelfogásból kiindulva lehet talán magyarázatot adni, 

amely Tőzsér könyvét uralja, és amelyről a filozófiai probléma általa adott 

meghatározása árulkodik a legbeszédesebben. 

1.2. AZ EPISZTEMIKUS VONZALOM SZUBJEKTUMÁNAK KÉRDÉSE 

Egy filozófiai probléma olyan inkonzisztens propozíciók halmaza, amelye-

ket episztemikusan vonzónak találunk (246). A filozófiai problémákhoz csak a 

propozíciók tartoznak hozzá. Az legalábbis biztos nem tartozik hozzájuk, 

amiről a propozíciók állítanak valamit, és az sem, aki a propozíciókat epi-

sztemikusan vonzónak találja. A filozofáló szubjektum kívül marad a filozó-

fián. A filozófia mint episztemikus vállalkozás azzal foglalkozik, hogy ilyen 

értelemben izolált problémákat oldjon meg, vagyis hogy mérlegelje, melyik 

episztemikusan vonzó propozíció feladása révén lehet az inkonzisztenciát 

megszüntetni. Bár ezt Tőzsér így talán nem mondja, nekem úgy tűnik, könyve 

szerint a filozófia azért sikertelen episztemikus vállalkozás, mert a művelői 

                                                           
4 Vö. Bárány Tibor: Filozófiai problémák, episztemikus vállalkozások és metafilozófiai 

szkepszis. In. Bernáth László – Kocsis László (szerk.): Az igazság pillanatai? 
Metafilozófiai válaszok a szkeptikus kihívásra. Kalligram Kiadó, Budapest, 2021. 
186-206; 189-198. 



 254 

nem tudnak ugyanúgy választani. Episztemikus felszereltségük – amelyet az 

episztemikusan egyenrangú vitapartnerek esetében (nekem legalábbis így 

tűnik) egyformának kell feltételezni – nem elég az egyöntetű válaszhoz, nem 

megfelelő arra, hogy egybehangzó módon számoljanak el az episztemikus 

vonzerőkkel. Jóllehet Tőzsér nem adja meg, hogy mit jelent az, hogy egy 

propozíció episztemikusan vonzó, és így azt sem, hogy milyen tényezőktől függ 

a vonzereje, nyilvánvalóan olyasmiről van szó, aminek a filozófiai viták ideális 

beállítottságú, egyenrangú résztvevőire – legalábbis megfelelő mérlegelés 

után – ugyanúgy kellene hatnia. Ez volna ugyanis a feltétele annak, hogy 

egyetérthessenek abban, hogy egy filozófiai problémát alkotó propozíció-

halmaz elemei közül melyik a legkevésbé vonzó, hogy konszenzusra jussanak 

arról, melyiket kell elvetni: ez volna tehát a feltétele annak, hogy megtalálják 

a probléma megoldását. 

Úgy tűnik számomra, hogy ha a filozófia az, aminek Tőzsér tekinti, vagyis 

inkonzisztens propozícióhalmazokként felfogott problémák megoldási kísér-

lete, akkor a filozófiai disszenzus hátterében az áll, hogy vonzerőtulajdonítás 

egyöntetűségének e feltétele nem teljesül. A vitapartnereknek episztemikusan 

egyformának kellene lenniük, de nem azok, mert mások a vonzalmaik. Ebből 

arra következtethetünk, hogy az episztemikus vonzalomnak olyan közelebbről 

meg nem határozott komponensei is vannak, amelyek a filozófusok közötti 

konszenzus szigorú metafilozófiai eszményének eleget tevő megismerés 

gátjává válnak, és e szigorú nézőpontból nézve nem méltók rá, hogy az 

„episztemikus” jelzővel illessük őket. 

Annak érdekében, hogy elkerülhessük Tőzsér szkeptikus konklúzióját, két 

lehetőség is kínálkozik. Az egyik, hogy ezeket a vonzalmakat – vagy, ha sikerül 

azonosítani őket, akkor csak azokat a komponenseiket, amelyek a filozófus-

társadalmat megosztják – kizárjuk a filozófia területéről, vagyis hogy a 

filozófiát többé nem olyan propozíciók együttes inkonzisztenciájával való 

„viaskodásként” (245) fogjuk fel, amelyeket ilyen vonzalom(komponens) tesz 

kitüntetetté. Ha a sikeres megismerés egyik kritériuma a konszenzus, akkor a 

megismerőapparátusban nem kaphatnak helyet olyan (nélkülözhetetlen) 

eszközök, amelyek disszenzust eredményeznek. A filozófia csak akkor lehet a 

racionális, kizárólag az érvekre hallgató, a kultúráján, a neveltetésén és min-

den individuális meghatározottságán felülemelkedő, az eszére visszametszett 

szubjektum tevékenysége – aminek lennie kellene, hogy a Tőzsér János-i 

eszmény szerint sikeres lehessen –, ha nem játszik szerepet benne ilyen szub-

jektív (úgy értem: csak egyes szubjektumokra jellemző), irracionálisnak is ne-

vezhető vonzalom. A metaszkeptikus konklúzió elkerülésének másik lehet-

séges útja, hogy a filozófiát nem a filozófiai probléma tőzséri fogalma felől 



 255 

definiáljuk, hanem úgy, hogy az egyénenként különböző mértékű episzte-

mikus vonzalom és vele maguk a releváns egyéni különbségeket felmutató 

megismerők is méltó helyet kapjanak benne. Egy másfajta filozófiafogalomhoz 

ugyanis bizonyára a filozófiai tevékenység másfajta sikerkritériumai tartoz-

nak, és így elkerülhető a metafilozófiai szkepszisnek az a válfaja, amelyről 

Tőzsér írt. 

Mielőtt azonban erről az útról beszélnék, hadd térjek vissza egy pillanatra 

arra a kérdésre, amelyből a legutóbbi megfontolásaim kiindultak. Tőzsér a 

metafilozófiai szkepszis korlátozott voltát hangsúlyozta, amelynek az a fel-

tétele, hogy szűkre vonja a filozófia határait. Aki e szűk határok között ma-

radva tett magáévá egy vélekedést, az a filozófiai megismerés 2500 évnyi 

sikertelenségét felismerve nem hiheti racionálisan, hogy tudásra tett szert. Aki 

azonban valami másra alapozza hitei igazolását, az elvileg remélheti, hogy 

hitei megfelelően megalapozottak. Csakhogy aki kultúrája szerves részeként 

fogad el filozófiai tartalmú, a filozófiából örökölt vagy csak filozófiailag 

igazolható hiteket (191), annak egy bizonyos reflexiós szinten be kell látnia, 

hogy a metafilozófiai kételyt – ha az a filozófián belül indokolt – e hitekre is ki 

kell terjesztenie, hiszen akkor is, ha ő maga nem filozófiai úton tett rájuk szert, 

ezek a nézetek közvetett módon az ő esetében is filozófiai nézetek. Nem 

nyugtathatjuk tehát magunkat azzal, hogy a metafilozófiai szkepszis pusztán a 

filozófia belügye. A mai nyugati kultúra alapvető belátásai a természet-

tudományoktól a demokratikus értékek világáig számos ponton sebezhetővé 

válnak általa. A metafilozófiai szkepszist nem lehet azáltal korlátok közé 

szorítani, hogy a filozófiai nézeteinket egyszerűen a saját filozófiai eljárá-

sainkkal nyert képzeteinkkel azonosítjuk. Ez a szkepszis vagy kivédhető, vagy 

legalábbis egy második lépésben minden akár csak közvetetten is filozófiai 

eredetű hitünket veszélybe sodorja. Éppen ezért kell nagyon komolyan venni. 

2. A SZEMÉLYES NÉZŐPONT JELENTŐSÉGE A FILOZÓFIÁBAN 

Tőzsér János időközben eltávolodott a 2018-as könyvében kifejtett állás-

pontjától, részben, mert utólag öncáfolónak találta, részben pedig – érdekes 

módon – merőben szubjektív indokok miatt.5  Érvelése azonban bizonyára 

újrafogalmazható gyengébb formában is, talán éppen úgy, ahogy a kérdés-

körhöz tartozó korábbi publikációiban szerepelt.6 Az érvnek ez a gyengébb 

                                                           
5 Tőzsér János: Két év „távlatából”. In. Bernáth – Kocsis (szerk.): Az igazság pillanatai? 

421-461; 430. 
6 Tőzsér János: Hihetünk-e komolyan és őszintén filozófiai elméletekben? In. Magyar 

Filozófiai Szemle, 57. (2013) 1. 159-172. A korábbi és Az igazság pillanataiban 
kifejtett álláspot viszonyáról lásd: Hankovszky Tamás: Epimenidész és az 



 256 

változata is komoly kihívást jelent, mert ez is egy olyan filozófiaképből indul 

ki, amelyből a konszenzus aligha teljesíthető elvárása fakad. A továbbiakban 

éppen ezzel a filozófiaképpel szemben szeretnék alternatívát javasolni, olyat, 

amelyből kiindulva gyengébb formában sem rekonstruálható a Tőzsér féle 

metaszkeptikus érvelés. Nem azért nem rekonstruálható, mert a javasolt alter-

natív felfogás sikeresebbnek tekinti a filozófiát abban az értelemben, amely-

ben Tőzsér teljesen sikertelennek, tehát nem azért, mert a viták minden kom-

petens résztvevője vagy szemlélője számára elfogadható megoldásokat tesz 

lehetővé a filozófiai problémákra (amit hiábavaló is volna remélni pusztán a 

filozófiakép megváltoztatásától), hanem azért, mert a konszenzuseszményt 

leértékelve lehetővé teszi, hogy a disszenzust ne kelljen a filozófia kudarcának 

tekinteni. 

Javaslatom lényege, hogy a filozófiát ne válasszuk el a filozofáló személy-

től, más szóval, hogy a filozófus sajátos, személyes nézőpontjának is tulaj-

donítsunk pozitív episztemikus jelentőséget. Az alapgondolat tehát az, hogy az 

episztemikus vonzalmaink legalábbis bizonyos komponenseikben nem 

nembeli, hanem individuális vonásainkból fakadnak, így nemcsak annak van 

episztemikus jelentősége, hogy emberek vagyunk, hanem annak is, hogy 

milyen emberek; nemcsak annak, amiben azonosak vagyunk, hanem annak is, 

amiben különbözünk: vagyis hogy nemcsak „emberi álláspontról”7 filozofá-

lunk, mint Kant gondolta, hanem személyes álláspontról is. Tisztában vagyok 

vele, hogy ez a javaslat sok mindennel szembemegy, amit a filozófiáról gon-

dolni szoktunk, azt hiszem azonban, hogy egy ilyen koncepció csak radikális, 

éppen ezért jelentős teoretikus áldozatokat követelő formában érdekes, és 

csak ilyen formában kínál választ Tőzsér metafilozófiai szkepszisére. Koncep-

ciómat más helyen már kifejtettem,8 most egy olyan aspektusát emelem ki egy 

Kant kopernikuszi fordulatával való analógia segítségével, amely önállóan is 

megáll a lábán, mégis képet ad az egészről. 

Úgy gondolom, hogy a filozófusok konszenzusának eszménye összefügg az 

egységes, a közös emberi nézőpont eszméjével. Az egységes emberi nézőpont 

egyszerre két dolgot jelentene. Először is – mivel egységes nézőpontról van 

szó –, hogy az episztemikusan egyenrangú vitapartnerek egyszersmind 

                                                           
episztemikus erények. Tőzsér János: Az igazság pillanatai. In. Kultúra és Kritika 
http://kuk.hu/hu/content/epimenid%C3%A9sz-%C3%A9s-az-episztemikus-
er%C3%A9nyek 

7 Immanuel, Kant: A tiszta ész kritikája Atlantisz Kiadó, Budapest, 2004. 82 (B 42) . 
Ford. Kis János. A fordítást módosítottam. 

8 Hankovszky Tamás: A disszenzus értéke. In. Bernáth – Kocsis (szerk.): Az igazság 
pillanatai? 275-288. Hankovszky Tamás: A disszenzus mint áldás. In. Sárkány 
Péter (szerk.): A keresztény filozófia fogalma. Történeti és szisztematikus elem-
zések. Szent István Társulat, Budapest, 2023. 108-114. 



 257 

episztemikusan egyformák is, vagyis egyikük sem rendelkezik olyan releváns 

képességekkel és evidenciákkal, amelyekkel a másik nem. Másodszor – mivel 

emberi nézőpontról van szó – azt is jelentené, hogy azt tekintjük tudásnak, 

ami erről a nézőpontról a közös emberi képességek révén belátható. Azt hi-

szem, a filozófia történetét végigkísérő disszenzus éppen azt jelzi, hogy nem 

vagyunk képesek ilyen egységes vagy univerzális emberi nézőpontra helyez-

kedve filozofálni. 

Pedig már Kant is ettől várta a számára is permanensnek és ezért kilátás-

talannak tűnő metafizikai viták végérvényes lezárását. A közös nézőpont 

eszméjét, amely régóta jelen volt a filozófiában, azzal fejlesztette tovább, hogy 

– talán először a filozófia történetében – következetesen közös emberi néző-

pontként értelmezte. Az emberi nézőpontot Kantnál a feltételezett isteni 

nézőponttól való különbsége jellemzi, amennyiben nála az emberi megismerés 

– „a tudás korlátozásának” jegyében – a lehetséges tapasztalat világára kor-

látozódik, és egy olyan speciálisan emberi képességre támaszkodik, az érzéki-

ségre, amelyet Istennek nem tulajdonítunk. Kant lemondott arról, hogy „a 

dolgokat az örökkévalóság szemszögéből (sub specie aeternitatis) fogja fel.”9 

Míg Spinoza szerint éppen a dolgokhoz való ilyen viszonyulás tartozik „az ész 

természetéhez”, Kant szerint legalábbis az emberi ész vagy értelem termé-

szetéhez az tartozik, hogy a dolgokat az érzékiség „szemszögéből” fogja fel. 

Ezzel egy antropocentrikus episztemológiát állított az addigi teocentrikus he-

lyére, amennyiben elutasította a megismerésnek azt a standardját, amellyel az 

isteni megismerés is jellemezhető. 10  Az embernek szerinte nem kell úgy 

ismernie a dolgokat, ahogy Isten ismeri, sőt, az ember éppen hogy olyannak 

ismeri a dolgokat, amilyennek Isten nem ismerheti: például „csakis az ember 

szemszögéből beszélhetünk térről”. 11  Kant lemondott az ember és az Isten 

közötti konszenzusról. Amikor a megismerést az érzéki szemlélethez kötötte, 

és látszatnak minősítette azt, amit az ész saját immanens törvényeit követve, 

de e megkötöttségtől függetlenül vél tudni, arról is lemondott, hogy a megis-

merés pusztán racionális legyen, nemet mondott a pusztán racionális meg-

ismerésre. 

Nem gondolom, hogy ezzel az irracionalitást választotta volna, csupán 

annyit tett, hogy elismerte az észhasználat szubjektív (az emberre jellemző) 

mivoltált, korlátozta a racionalitást, mivel egy meghatározott területet jelölt ki 

a számára, egy olyan területet persze, amely – egy tudtommal sehol nem 

                                                           
9 Benedictus de Spinoza: Etika. Osiris Kiadó, Budapest, 1997. 144. Ford. Boros Gábor. 
10 Megismerés teocentrikus és antropocentrikus modelljének különbségéről lásd: Henry 

E. Allison: Kant's Transcendental Idealism. An Interpretation and Defense. New 
Haven ‒ London, Yale University Press. 1983. 19-25. 

11 Kant: A tiszta ész kritikája. 82 (B 42) 



 258 

reflektált metafizikai előfeltételezése szerint – mindannyiunk számára közös, 

hiszen nemcsak ugyanazt az észt tulajdonította minden embernek, hanem az 

érzékiség ugyanazon tiszta formáit is. A szubjektivitástól mentes raciona-

litással együtt arról az elvárásról is lemondott, hogy a megismerés „a valóság 

ontológiai domborzatát” (vö. 204) tapogassa le, ha e domborzatot úgy fogjuk 

fel, mint ami a megismerő szubjektumtól független, így az Isten és az ember 

számára is azonos igazságalkotókból (pl. tényekből, dolgokból) áll össze.  

Kant belátta, hogy a dolgokat nem ismerhetjük meg úgy, ahogy önma-

gukban, tőlünk függetlenül vannak. A tudás a dolgoknak a megismerő szub-

jektumra jellemző képe.12 Kant azt remélte, hogy ha visszavonulunk az emberi 

álláspontra, ha lemondunk a korlátokat nem ismerő, nem emberspecifikus 

racionalitás révén nyerhető, más szóval isteni vagy abszolút tudásról, akkor 

érvényes (emberi) tudásra tehetünk szert, még ha nem is pont arról, miről a 

korábbi filozófia szeretett volna (nem a dolgokról, ahogy a megismerőtől 

függetlenül vannak), de mégis tudásra, mégpedig olyanra, amelyet legalábbis 

az emberek körében konszenzus övezhet. E reményéhez Fichte is csatlakozott, 

aki a kanti modellben egyenesen a szkepticizmus legyőzésének eszközét 

látta.13 Ha e kanti modellt olyan programként fogjuk fel, amely lemondás (az 

univerzális rációról és az abszolút tudásról való lemondás) által ténylegesen 

felszámolja a disszenzust és a szkepszist, és elvezet a filozófiai problémák 

emberi (vagy legalábbis minden kompetens filozófus által elfogadott) meg-

oldásához, akkor sikertelen programnak kell tartanunk, mert a tőle remélt 

konszenzus azóta sem valósult meg. Ennek oka megítélésem szerint abban 

rejlik, hogy az egységes emberi nézőpont nem (vagy nem minden esetben) 

hozzáférhető számunkra. A kanti modellt azonban tekinthetjük általában véve 

a teljesíthetetlen igényekről való lemondás árán szerzett szubjektív tudás 

programjának is, pontosabban arra vonatkozó útmutatásnak, hogyan lehetne 

egy ilyen programot kidolgozni. 

                                                           
12 Ez azonban nem jelenti azt, hogy ha valaki egy p propozíciót hisz, „nem azért hiszi p-

t igaznak, amiért p igaz”. (Tőzsér János: Két év „távlatából”. 452) Nem jelenti azt 
Kantnál, és ugyanúgy nem jelenti a filozófus személyét felértékelő filozófia-
koncepció esetében sem. Éppen ezért nem fogadom el Tőzsérnek a koncepcióm 
korábbi kifejtésével szemben az idézett helyen gyakorolt kritikáját. 

13 „A szkeptikus mindig nyerő pozícióban lesz, amíg meg nem válunk az ismeretünk és 
egy tőle teljesen függetlenül is realitással bíró, önmagában való dolog összefüggé-
sének gondolatától. Ezért a filozófia egyik legelső célja, hogy teljesen kézzelfog-
hatóan bemutassa e gondolat semmisségét.” (Johann Gottlieb Fichte: Levél Franz 
Volkmar Reinhardhoz (1794. 1. 15.). In. Reinhard Lauth et al. (szerk.): Johann 
Gottlieb Fichte Gesamtausgabe der Bayerischen Akademie der Wissenschaften. 
Stuttgart-Bad Cannstatt, Frommann-Holzboog, 1962–2010. III/1, 39–41; 39)  



 259 

Úgy gondolom ugyanis, hogy Kantot követve és radikalizálva újra lehetne 

gondolni a tudás és a racionalitás fogalmát. Ehhez első lépésben tanulmá-

nyozni kellene, milyen az, ha nem valamiféle egységes emberi nézőpontból 

próbálunk vizsgálódni (amely a filozófia hosszú története során éppolyan 

elérhetetlennek bizonyult, mint az isteni nézőpont), hanem beérjük a szemé-

lyes nézőpontunkkal. Ezzel beérni nem azt jelenti, hogy nem érdekel ben-

nünket, mi látható valamely másik nézőpontról, hanem azt, hogy belenyug-

szunk, hogy a mi nézőpontunk csak a miénk, és nem próbáljuk közös emberi 

vagy univerzális álláspontként érvényesíteni, más szóval, a vitáktól nem azt 

várjuk, hogy minden résztvevő ahhoz a végkövetkeztetéshez jusson, amelyik a 

mi nézőpontunkból következik, és talán egyedül csak abból következik. Kant-

nál a feltételezett isteni nézőpontról való lemondás azt jelentette, hogy az ész 

olyan (úgynevezett alsóbb) megismerőképességekkel is együttműködik, ame-

lyek nem minden eszes lény megismerésében játszanak szerepet, és így nem 

olyan képet alkot a tárgyairól, amilyen minden eszes lény számára hozzá-

férhető. A Kant által még feltételezett emberi nézőpontról való lemondás maga 

után vonná, hogy a megismerő észtől immár nemcsak azt várjuk, hogy olyan 

szubjektív tényezőkkel működjön együtt, amelyek minden emberben meg-

vannak, hanem azt is, hogy olyanokkal is, amelyek abban az értelemben is 

szubjektívek, hogy egyéniek. Ha van közös emberi megismerőapparátus, ha 

van minden eszes lényben közös ész, akkor természetesen az egyéni néző-

pontokról látott képek nem lesznek teljesen különbözők az emberi, illetve az 

esetleges más eszes lények esetében, de ha a személyes nézőpontnak is van 

episztemikus jelentősége, akkor teljesen azonosak sem lehetnek. A meggyőzés 

és a konszenzus igényével folytatott vita helyére így a dialógus, a közös tanulás 

lép.  

A szubjektív tudás és a szubjektív racionalitás ilyen módon körvonalazható 

apokrif fogalmai persze távol esnének a széles körben elismert episztemikus 

eszményektől, akár ezek hagyományos (teocentrikus), akár a Kant által újra-

fogalmazott (antropocentrikus) változatára gondolunk, mint ahogy a belőlük 

következő konszenzuseszménytől is. De én éppen ezt az eszményt szeretném 

némiképp lefokozni. A szubjektivitás általam javasolt, a Kantnál megfigyel-

hetőnél is erőteljesebb érvényesítésével a disszenzus nem volna többé a 

filozófia sikertelenségének jele. A tudás korlátozására építő kanti modell 

radikalizálását tehát – egyéb hasznos implikációitól most eltekintve – a meta-

filozófiai szkepszis (lemondás általi) kivédésének programjaként javaslom 

megfontolásra. 

 



 260 

IRODALOM 

Allison Henry E.: Kant's Transcendental Idealism. An Interpretation and 

Defense. New Haven ‒ London, Yale University Press. 1983. 

Bárány Tibor: Filozófiai problémák, episztemikus vállalkozások és metafilozó-

fiai szkepszis. In. Bernáth László – Kocsis László (szerk.): Az igazság 

pillanatai? Metafilozófiai válaszok a szkeptikus kihívásra. Kalligram 

Kiadó, Budapest, 2021. 186-206. 

Fichte, Johann Gottlieb: Levél Franz Volkmar Reinhardhoz (1794. 1. 15.). In. 

Reinhard Lauth et al. (szerk.): Johann Gottlieb Fichte Gesamtausgabe 

der Bayerischen Akademie der Wissenschaften. Stuttgart-Bad 

Cannstatt, Frommann-Holzboog, 1962–2010. III/1, 39-41. 

Hankovszky Tamás: A disszenzus értéke. In. Bernáth László – Kocsis László 

(szerk.): Az igazság pillanatai? Metafilozófiai válaszok a szkeptikus 

kihívásra. Kalligram Kiadó, Budapest, 2021. 275-288. 

Hankovszky Tamás: A disszenzus mint áldás. In. Sárkány Péter (szerk.): A 

keresztény filozófia fogalma. Történeti és szisztematikus elemzések. 

Szent István Társulat, Budapest, 2023. 108-114. 

Hankovszky Tamás: Epimenidész és az episztemikus erények. Tőzsér János: 

Az igazság pillanatai. In. Kultúra és Kritika 

http://kuk.hu/hu/content/ epimenid%C3%A9sz-%C3%A9s-az-

episztemikus-er%C3%A9nyek 

Kant, Immanuel: A tiszta ész kritikája. Atlantisz Kiadó, Budapest, 2004. Ford. 

Kis János. 

Spinoza, Benedictus de: Etika.  Osiris Kiadó, Budapest, 1997. Ford. Boros 

Gábor. 

Tőzsér János: Az igazság pillanatai. Esszé a filozófiai megismerés 

sikertelenségéről. Kalligram Kiadó, Budapest, 2018. 

Tőzsér János: Hihetünk-e komolyan és őszintén filozófiai elméletekben? In. 

Magyar Filozófiai Szemle, 57. 2013. 1. 159-172. 

Tőzsér János: Két év „távlatából”. In. Bernáth László – Kocsis László (szerk.): 

Az igazság pillanatai? Metafilozófiai válaszok a szkeptikus kihívásra. 

Kalligram Kiadó, Budapest, 2021. 421-461. 

 


