PAL JOzSEF

LUCIFER MAGANYOSSAGA.
A GONOSZ SZINREVITELENEK KERESZTENY
FORRASAIROL!

Az alapkérdés kozel ezerharomszaz esztendd alatt nemigen véltozott:
a mindenhato, végtelen és végteleniil jo Istenben val6 szilard hit hogyan
egyeztethetd 0ssze a rossz gyakori jelenlétének kozvetlen tapasztalata-
val? A joval (lélek) szemben, t6le fiiggetleniil rosszat (test) alkoté masik
teremtd eszméjét hosszabb ideig és a kereszténység egészére vonatko-
z6an nem lehetett fenntartani. A kiilonféle eretnek szektdk vagy csopor-
tok (manicheizmus, bogumil és kathar valldsossag stb.) csak ideig-oraig
tudtdk terjeszteni az egyediili Istenben valo hitet gyengitd dualista vagy
ilyen iranyba mutaté tanaikat. A Commedidban azonban Beatrice hata-
rozottan ellizte az dket szimbolizalo rokat az egyhaz Krisztus vontatta
szekerétdl. A kérdés ugyanakkor a szigort monoteizmus (mint amilyen
Dantéé volt) kdvetelményei szerint nehezen volt megvalaszolhato. A
rossz nem szarmazhat Istentdl, de fiiggetlen sem lehet tdle. A kettds hata-
lom kizarasa utan nagyjabol harom lehetséges megoldas kinalkozott: az
ellentétek egybeesése (coincidentia oppositorum, misztikusok); az a fel-
fogés, miszerint a gonosz csak passziv rezisztencia vagy nem is létezik
(neoplatonizmus); végiil a gonosznak az ember szabad akarataval vald
Osszekapcsolasa (liberum arbitrium, skolasztikusok).

Fogalom és kép divergenciaja

A kozépkori keresztény Eurdpaban a jo és rossz viszonyanak bedl-
litdsa aszerint is elkiiloniilt, hogy a kérdést kik és milyen kdrnyezetben
vagy céllal vették eld, s kinek akartak szolni. Az évszazadok soran a vele
valo elméleti, teologiai foglalkozas és a rossz miivészi abrazolasa kiilon
palyan haladt. A gondolat és a (valdsagos vagy a képzeletben felkelteni
akart) latvany jol érzékelhetden elkiiloniilt egymastol. A szétcsuszast
szocioldgiai okok is erdsitették. A ,,népszerli” oldalon a prédikaciokban,

! Dante miiveit az alabbi kiadasokbdl idézem: ALiGHIERT 1965; ALiGHIERT 2012;
ALIGHIERI 2014 €s ALIGHIERT 2016.

25



templomok freskéin, dombormiiveken, irodalmi alkotasokban, folklor-
ban és szentéletrajzokban testet 6lt6 aktiv Gonosz lényeges vonasaiban
kiilonbozott attdl az alaktol, akit a teoldgiai spekulaciok allitottak olva-
soik elé. Az elébbi altalaban félelmetes, a karhozat fenyegetd kozelsé-
gének ¢és realitdsanak tudati allapotat tiikr6zo, latvanyra undoritd szorny
volt, az utébbi meg-megujuléan (neo)platonikus tulajdonsagjegyeket
hordozé artalmatlan figura, akivel kapcsolatban Origenész 6ta folya-
matosan mindmadig felvetddik az altalanos megvaltas (apokatasztaszisz)
lehetdsége: a gondolat, hogy Krisztus miive a Gonoszra is vonatkoztat-
hatd, s igy a jovOben teljes mértékben visszaallithatd lesz az eredeti, az
altalanosan jo és békés allapot. A Pszeudo-Dioniiszioszt? fordito, a gorog
nyelvet kitlinden ismerd ir szerzetes, Eriugena példdul olyan végsd
vilagkorszakot latott maga el6tt, amelyben az egész kozmosz visszatér
Istenbe (theoszisz), még a megtisztult természetli 6rdog is, aki nem szii-
nik meg 1étezni, de megsziinik 6rdégnek lenni.’

Nem ilyen a széles korben terjeszteni kivant irdi, prédikatori vagy miivé-
szi képzelet sziilte alkotasok drdogalakja. Egy Marcus nevii ir vandorszer-
zetes a lejegyzdje a kdzépkorban igen népszerl, altala latinul irt, de tobb
nyelven elterjedt, Visio Thugdali cimi latomasnak (1149),* amely a talvi-
lagon is jart cimszerepld lovag torténetét meséli el. Ezt a miivet ismertsége
miatt a talvilagjarasi és latomasirodalom fontosabb forrasai kozé szoktak
sorolni. A révid mi tizennegyedik fejezetében feltling 6rddgalak dsszeha-
sonlithatd Dantééval (If., XXXIV, 20-80), aki forrasként hasznalhatta ezt

2ERIUGENA 1975, 130. Dante a Paradicsomban kétszer is megemlékezett rola: ,,aki még
¢élve, lent, latta beliilrdl / az angyalok fajtait s ténykedését” (Pd., X, 116—117; Nadasdy
Adam forditasa), majd elismerte, 6 maga gy nevezte el és osztotta be a rendeket, aho-
gyan a gordg teologus az égi hierarchiarol szolo miivében (Pd., XXVIII, 132). A mi
Eriugena altali latin forditdsaban a Gonosz nem 61t semmiféle konkrét alakot, 1ényegé-
ben emlitésre sem keriil, nevei koziil a diaboli alak egyszer fordul el6 (VIII, 431).
SERIUGENA 1995, 11, 182. A La nature créée in créatrice részben: ,,Mais si [’effet n’est
rien d’autre que sa cause qui se crée en lui, nous pouvons donc en déduire que dieu se
crée en tant que Cause dans ses effets.” (687C). Deus omnia in omnibus (1Kor 15, 28):
Isten legyen minden mindenben. Néhany fontos idézet: ,,omnia quae facta sunt in Deo,
Deus sunt”, ,,omnis visibilis et invisibilis creatura theophania, id est divina apparitio,
potest appellari”: Isten dnmagat alkotja meg minden teremtményben; RusseLL 1999,
81-89 ¢és 272-273. Danténal az angyalrendek, Beatricéhez hasonldan, felfelé néznek,
az alattuk Iévoket uraljak és vonzzak, mint Isten vonzza ket (,.tutti tirati sono e tutti
tirano”, Pd., XXVIII, 129; v6. Pd., V, 5-6.).

*SHADE 1869, 14-16.

26



a megjelenitést is. A kozhelyes hasonlosdgon — mint amilyen a hatalmas
méret, a Lucifer név (Danténdl ez csak egy a sok koziil), s a megallapi-
tas, hogy 6 is Isten teremtménye — kiviil azonban szinte nincs tobb kdzos
elem. A dantei Lucifer-ikonografidban nem taldlhatdak meg sem az abra-
zolashoz hasznalt félelemkelto, torz testrészek (ezer kéz, landzsahosszu-
sagl kormok, hosszu és széles csor, szoges farok), sem a parazsként izzo
szem, a langot okado szdj, sem a szorny fujtatasa (gyehennaba szétfljja,
majd kénes beleibe visszaszivja a lelkeket), sem a fekvd, lelancolt test-
helyzet. A pokol mélyének haromfejii és hatszarny Dise nemcsak az abra-
zolas motivumait tekintve kiilonbozik a masfél szaz évvel korabban poklot
jart vandor altal latott félelmetes alaktol. A Lucifer/Dis altal az olvasoban
felkeltett indulat is alapvetéen mas. A Commedia nem azt hangstlyozza,
hogy a Gonosz Isten elsé teremtménye, hanem azt, hogy egykor nagyon
sz€p abrazata volt, s most hatalmas ugyan, de szérnny¢ deformalddott, és
tehetetlen allapota miatt leginkabb szanalomra mélto.

A képzomiivészeti példak esetében is csak kiilsédleges hasonlosdgok
mutathatok ki. A templomokban 1évd, Dante altal jol ismert XII-XIII.
szézadi utolsoitélet-abrazolasok (mint Coppo di Marcovaldo moza-
ikja a firenzei Battisteroban [1. kép], ahol a kolt6t keresztelték, vagy a
tuscaniai Santa Maria Maggiore-templom [2. kép] apszis folotti fres-
koja) altalaban pusztité hatalommal rendelkez6 monstrumnak lattatjak
Lucifert, aki tele van dinamizmussal, szinte minden testrészével forgatja
maga koriil a nalanal sokkal kisebb és neki kiszolgaltatott embereket.
A veszélyes Anti-Pantokrator folott, tigy tlinik, sem Isten, sem Krisz-
tus nem aratott megsemmisité gyézelmet, még ,,é1”, tevékenykedik, és
félni kell kisugéarzo erejétdl. Kiillonosen éles az ellentét a kdzvetlentil
folotte 1€évé mennyorszagi jelenettel 6sszevetve, ahol Krisztus és tanit-
vanyai mozdulatlanul, merev tekintettel iilnek egymas mellett. Giotto
Scrovegni-kapolnaban 1év6 Utolso itélete (1306 [3. kép]) is mas tudati és
lelkiallapotot idéz fel, mint a sird, nyalzé koltdi rémalak.’

Dante a verbdlis és vizudlis hagyomanybdl készen kapott elemek
kozvetlen Gjrahasznositdsa helyett a nehezebb utat valasztotta. Tulvi-
lagi utazasakor a pokol mélyén olyan satant latott, akinek kiilsé és belsd
tulajdonséagai inkabb a skolasztikusok irdsaival egyeznek, semmint a

3 Giotto miivészi torekvéseit Dante nagyon kozel érezte a sajatja¢hoz, tudataban volt
annak, hogy a fest6 éppligy uj korszakot nyit a képi abrazolas torténetében, mint 6, a
két Guido utan, a kdltészetben. Ebben az esetben mégsem kdvette 6t.

27



miivészek 6rdogabrazolasaival. Nem a hozza miifajilag kozelebb allo,
irodalmi és ikonografiai sémakat épitette bele Commediajaba (bar erre
is taldlunk példakat), hanem a szamara fontos teologiai hagyomanyban
meglévo Lucifernek adott lathato és tapasztalhatd format, amelyben az
exoterikus irdny egyes motivumai megvaltoztatott tudati és lelkiallapot-
nak rendelddtek ala. Dante foleg Aostai (Canterburyi) Szent Anzelm és
Aquinéi Szent Tamas teoldgiajara® alapozott gondolati pillérekre épitette
az altala boségesen és eldszeretettel felhasznalt képi elemeket.’

A ,,neoplatonikus-skolasztikus” 6rdog szinrevitelével Dante a maga
terliletén merész 0jitonak bizonyult. E tekintetben a humanista-rene-
szansz (Leonardo Bruni, Ficino, Michelangelo) idészak vidam teoldgi-
djanak kozvetlen elézménye. Az emberi méltosag egyik legfontosabb
feltétele akaratanak szabadsaga, nincs olyan kiilsé és folotte allo erd,
amelyik determindlni tudnd valasztasat (nemcsak az 6rdog, de még Isten
sem képes erre).

A pokol kegyetlen kinzd erdire gondolva és a f6 Gonosz mélyben
elhelyezkedd hatalmas alakjat felidézve meglepdnek tlinhet az allitas:
Dante miivében a satant a kozmosz miikodésének periféridjara szoritotta.
Nem latta 6t Krisztus, amikor pokolra szallt (If., IV, 52—-63), nem beszélt
rola Beatrice Merkur egében, amikor a viligmindenség 6rok és idonek
alavetett dolgait mutatta be (Pd., VII). Aktiv idészaka még az ember
teremtése elott végleg befejezddott, Krisztus vele folytatott, az evangéli-
umokban gyakran idézett harcai hivatkozasok forméjaban is alig kaptak
helyet a Commedidaban.

A daemones, daemonia valamilyen alakja az Ujtestamentumban hat-
vannégyszer fordul el6.® A szo jelentése evangélistanként jelentdsen val-

¢ Azért lazadtak, mert még nem ismerték teljesen Istent, aki nem teremtett gonoszt.
A bukott angyalok a teljes kar tizedrészét képviselték. Helylikre keriiltek a szentek:
»Dico che di tutti questi ordini si perderono alquanti tosto che furono creati, forse in
numero della decima parte: alla quale restaurare fue ['umana natura poi creata.” (Cv.,
IT v, 12). Az angyali rendekhez val¢ tartozas kérdésében Dante eltérni latszik a doc-
tor angelicustol, aki az els6 blinds angyalt a kerubok koziil szarmaztatta, mig Dante
Lucifert harom par szarnnyal abrazolta, amennyi az Atyat szemléld szeraf szarnyainak
szama (a keruboknak két par szarnyuk van).

7 A dantei 6rdogikonografiarol: Pasquini 2013, 267-288.

8 A gor. daimonion (pl. Mk 1, 34, ‘gonosz szellem’, a ‘démon isteni ereje’) hatvanha-
romszor, a daimon (a ‘szétvalasztani’, ‘szétosztani’ igébdl, platoni kozvetitd istenek és
emberek kozott) egyszer (Mt 8, 31) fordul eld.

28



tozik, illetve lényegében ugyanarra a significatumra mas kifejezések’ is
utalhattak. A szinoptikusok nagy sulyt fektettek Krisztus személyes har-
canak, megkisértésének (Mt 4, 1-11) és 6rdoglizé tevékenységének (ez
utdbbi féleg Marknal) a részletes bemutatasara. Szerintiik az 6rdog elleni
harc elkeriilhetetlen s olyan nagy, hogy az egyhdz nem képes egyediil
sikerre vinni. Mindenki tdmogatasra érdemes, aki a kiizdelmet magéra
vallalja. Volt eset, amikor Krisztus tanitvanyai felsiiltek 6rdogtizési
kisérletiikkel (Mk 9, 28-29), maskor pedig ez a kiviilalloknak sikeriilt
(Mk 9, 38-39).

Ezek a témak Danténal masodlagossa valtak mind Krisztus, mind a
keresztény vildg vonatkozasdban. Mikodésének jelentdségét a XIV.
szédzad hajnalén a teologusok mar nem abban lattdk, hogy a Megvalto
értliink is megvivta és megnyerte a dontd csatat a Gonosz ellen. Sot, a
megvaltds a Rossz torténetében nem volt mindent eldontd esemény.
Lucifer hatalmanak megsemmisitése még Adam teremtése elStt beko-
vetkezett. A letaszitas kovetkezményeit az utasok jelentds geofizikai
valtozasokban is tapasztalhattak. Az ember teremtésének a helye, a foldi
paradicsom éppen az 6 bukdsanak koszonheti kialakuldsat. A pokolbol a
hegy labdhoz az 6 szOros testét eszkdzként hasznélva vezetett a tisztasag
allapotaba visszatérd Dante ttja. Lucifer lett ugyan az alvilag ura (antik
reminiszcencidkkal: Dis, Pluto, Hddész), de Mephisztotol eltérden egyet-
lenegy percet sem toltott a f6ld felszinén az emberrel k6zdsen. A bilinbe-
esést nem lehet kdzvetleniil az 6 nyakaba varrni.

Az emberiség tidvoziilésének torténetében dontd esemény a megval-
tas, de statisztikai adatok egyaltalan nem igazoljak, hogy altala az egyes
ember erkdlcsi szempontbol jobba valt volna. Hiaba aratott Krisztus
sorsdontd gydzelmet az 6rdog felett, mi ezaltal nem valtunk kevésbé
biindssé.'’ Ellenkezdleg, a rossz politika miatt nemhogy felemelkedne,
inkabb tovabb romlik a vilag, kiveszett beldle minden tisztesség.!' De
ehhez az 6rdognek nemigen volt koze.

1300 tavaszan a pokol bejaratanal Dante a kozonyodsok hatalmas
tomegét latva meglepddott azon, hogy mar ennyi embert pusztitott el a

? ‘Tisztatalan, rossz, megtéveszt0 szellem’, ‘gyengeség szelleme’ és hasonlok, hat alka-
lommal.

1'd. Kelemen Janos tanulmanyat ebben a kotetben, fent, 9-23.

" Pg., XVI, 58-60: ,,Lo mondo é ben cosi tutto diserto / d’ogne virtute [...] / e di malizia
gravido e coverto” — mondja Marco Lombardo.

29



halal (If., 111, 56-57). Az ignavi bline mas tipusu hidny vagy mulasztas,
mint a lényegében artatlan pogany spiriti magnié'’. Az elébbiek nem
¢éltek az embert emberré tevd fajspecifikus adottsagukkal. A jo és rossz
kozotti valasztas elkeriilésével helyezkedtek szembe a teremtés rendjé-
vel. Onként lemondtak arrél, hogy Isten képmédsai, analogonjai legyenek
s oroklétre szamithassanak.

Az Ur hatalmat megtorni igyekvé bukott angyal régmultba tétele, izo-
lalasa ¢lesen ravilagit az igazi problémara: az egyes ember dnmaganak
vald sorsszerli kiszolgéltatottsagara. A legnagyobb veszély a benniink
1év6 szeretet céltévesztése. A cél kijelolését, az érte vald kiizdelmet senki
sem kertiilheti el. A rossz ,,rendszertani helye” egyébként Krisztus el6tt is,
utan is ugyanott maradt: nem a ,.kiilsé” vilagban, hanem az ember pars
intellectivajdban vagy szabad akaratdban. A kiizdelem kimenetele, mint
lattuk, nem csak kereszténység kérdése, de a megvaltott ember szdmara
sokkal nagyobb a tét, és ezzel egyiitt a felel6ssége is megndtt. Krisz-
tus pokolra szallasa véglegessé tette a tulvildg szerkezetét: a foldrengés
(If., XXI, 114) ledontotte a pokolbdl kivezetd utat (az 6rdog kiszabadu-
laséval sem kell tobbé szamolni), s egyben kitarta a mennyorszag kapu-
jat. Ezzel az idvoziilésre torekvd ember céljai elérésére erds meghivast
kapott (Pd., V1L, 48: ,per lei tremo la terra e ’l ciel s ’aperse” — ,,a fold
megrengett, am a menny kinyilt’)." Mas kérdés, hogy ezzel mennyien
éltek és élnek.

Libertas peccandi

Az ordogképet illetden Dante leginkdbb Janos evangéliumabol
meritett: ,princeps huius mundi”.'* Az ,e vilag fejedelme” elnevezés
kivonta visel6jét a spiritualitds szférajabol, deszakralizalta és megsziin-
tette transzcendens mindsitését. Még félig égi entitasként sem kaphatott

2 Az V-VI. szazadig keresztény szerzok vitatkoztak azon, vajon tidvoziilhettek-¢ a
pogany kitiindségek, pl. Platon. Vajon Krisztus zsidd dseivel egyiitt ket is kivitte a
pokolbdl?

13Nadasdy Adam forditasa.

“n 12, 31 (,,Most vetik ki ennek a vilagnak a fejedelmér”); 14, 30 (,,Rajtam nincs
hatalma™); 16, 11 (,,vilag fejedelme itélet ala esett”). Danténal: ,la citta ¢’ha nome
Dite” (If., VII, 68); ,re[x] [...] inferni” (If., XXXIV, 1); ,,lo ‘'mperador del doloroso
regno” (If., XXXIV, 28).

30



szerepet, mint a szokratészi-platoni daimon," aki idénként eltavozott,
majd (masban) visszatért, vagy a latin genius, vezetd szellem, hanem
az emberi tarsadalom szintjén maradt. Ebbdl a szempontbol torténete a
pogany istenekére emlékeztet. A keresztény éra kezdetén az apologétak
vadoltak ezeket (¢és kovetdiket) azzal, hogy nem valodi istenek (akiket
imadnak), hanem csak kiilonleges tulajdonsadgokkal, hatalommal rendel-
kezé egykorvolt emberek. (Igy valt lehetdvé, hogy az istenek hdsként
vagy uralkodoként bekertiljenek a zsido-keresztény torténetszemléletbe.)
A sok egyes gonoszsag ¢és rosszasag nem egyesiil magasabb forma-
ban egységes ¢és aktiv szellemi 1étezdvé, aki Isten valodi antagonistdja
lehetne. De a ,,lenti” valosagban benne van, a negativ vildg sem mitkddik
rendezettség nélkiil.

Pontosan forditott a helyzet az igazi, a jo hatalom oldalan. Az égi
kirdlysag (malacoth, héb. mamlacoth,) serege uranak akarata szerint a
teremtésben intelligencidk miikddtek és folyamatosan mitkddnek kozre.
A létrejovo és fennalld élet idészakéaban nincsenek kiilsé gonosz erdk,
csakis jok. Az angyalok (¢és az emberi lélek) elsddleges teremtmények,
Isten egylittmikodd tarsai (feudalis terminolégiaval committensei,
comeseli, ,,grofjai”), akik az égitestek mozgasaval és fényével a tulajdon-
sadgok nélkiili 6sanyagbdl (materia) és formalod er6bdl, példabol (virtu
informante) sajat maguk alakitottak ki a négy elemet és az ezek valtozo
Osszetételével 1étrejove vilagot. Az igy kialakulo élet két rend szerint
szervezddik, az elsédleges mellett vannak masodlagos teremtmények,
mint a névények, az allatok, akikre hatnak, s akiket fentrél kapott torvé-
nyek iranyitanak és vonzanak:

L’anima d’ogne bruto e de le piante
di complession potenziata tira
lo raggio e 'l moto de le luci sante.'®

Az allatok hierarchidjanak csticsan a magassagelv alapjan a mada-
rak helyezkednek el, amelyek a leginkabb képesek legydzni a Luci-
ferhez voné gravitacidt. Az égi mozgasoknak vald engedelmesség, a

ISPLUTARKHOSZ 1985, 61-112.
6 Pd., VI, 139-141; ,,Az dllatok, névények lelkeit / az anyag-elegyekbdl kelti 16l / a
csillagok mozgdsa, égi fénye.” (Nadasdy Adam forditasa).

31



tulajdonsagaikban felfelé valo torekvés vagy a fényre vald valaszolas
hatarozza meg az inorganikus vilag méltosagat.

Danténal nincs, nem lehet male naturale. A természeti vilagban a
Rossz nem rendelkezik autondém mozgasi energiaval. A rossz dolgok
energidja pusztan helyzeti lehet, amelyet alapvetden a két szélsé ponthoz
viszonyitott pozici6 hatdroz meg. A helytelenség f6 vonasa ¢s kifejezdje
valamely pozitiv dolog nemléte. A s6tétség a fény hidnya, a durvasag a
szellem altali megmunkaltsag hidnya, a stly a felemelkedésre valo kép-
telenség, ami a bukast okozo, sulyok 4ltal dsszeszoritott Lucifer vonzasa.
Maga a gravitacié fizikai torvénye (alakitd erd) ugyanakkor az isteni-
angyali rend miikodésének a része. (Erkolcsi oldalon a biintetés-jutalma-
zas elve felel meg neki.)

A targyaknak nem hatalmuk, hanem égi akarat altal meghatarozott
tulajdonsagaik ¢€s ,,rendszertani” helyiik van. Referenciapont az Istenhez
valod viszony, de az, hogy a kapcsolat milyen konkrét dolgon keresztiil 6lt
testet, masodlagos. Hasonldan a szimbolumokhoz, ugyanazt a Iényeget
kifejezhetik mind a hozza alakilag hasonlén (katafdzis), mind az eltérén
(apofazis) keresztiil. Az égi hatalom miikodése kozben néha mas célra
is felhasznalja ugyanazt a dolgot vagy teremtményt. Az Evénak keserii
ételt kinalo kigyo, akinek az asszony hitt (Pg., XXXII, 32), és aki ezal-
tal rossz iranyba vitte dolgainkat, az ellenfeliink (,,avversaro”, Pg., VIII,
95). Ugyand baratunk lesz,'” amikor Isten biintet6 akaratat hajtja végre.

Gyokeresen eltérd a helyzet a gonosz megjelenésének igazi szintere, a
tudattal rendelkezd erkolesi 1ény esetében. A male morale erejét, aktivi-
tasat a hétkoznapi tapasztalat, illetve maganak a pokolnak a 1éte is bizo-
nyitja. A keresztény lidvtorténetnek négy foszerepldje van: Isten (mint
Atya), Isten-Ember (Fit1), a korporativ ember (Adamtol Krisztus elsd,
majd masodik eljoveteléig), végiil a Gonosz; erejiik, egymashoz vald
viszonyuk kifejezddése maga a torténelem.

A még az atyak (I. Gergely papa) altal kezdeményezett ,riscatto' ver-
sus sacrificio”-vita a skolasztika idején az utdbbi gydézelmével elddlni
latszott. A Gonosz és tarsai lassanként alig lettek tobbek, mint a jogos
biintetés végrehajtdsanak akarattalan eszkdzei. Az engeszteld vagy helyet-
tesitd elégtétel (satisfactio vicaria) tanat Dante féleg Szent Anzelmtdl

7If., XXV, 4: ,,Da indi in qua mi fuor le serpi amiche”.
8Kb. ‘visszavasarolni’, lat. re-ex-captare, szinonimaja a redimere, lat. redimo, redemptio.

32



(Cur Deus homo,” De casu diaboli*®) tanulta. A doktrina szerint a jonak
teremtett eszes Iények kivétel nélkiil birtokoltak a helyességet. Isten nem
kényszeritette az angyalokat és az embereket a joban vald6 megmara-
dasra. Szabad akaratuknak nem volt elézetes feltétele, még az sem, hogy
meg kell maradni a joban. Eldszor az 6rdog helyezte sajat kellemességét
(commodum)*' az isteni igazsagossag (iustitia) folé, vagyis kiilsé ok nél-
kiil, puszta egoizmusabdl vétett az univerzum harmoniéja ellen. Bukasaval
bevezette a vilagba a rosszat, amit terjeszteni akart, és sikeresen megki-
sértette Adamot és Evat. Az Istennel harménidban teremtett elsd ember-
par is szabad akarattal rendelkezett. A blinbeesés az 6rdog praktikai nélkiil
is bekovetkezhetett volna. A szakadas, elidegenedés, megromlott viszony
allapotaban és idészakaban az Ur az 6rdégnek limitalt hatalmat adott az
ember biintetésére.

Isten azonban igazsdgossagbol és irgalombdl vissza akarta allitani
eredeti forméjaban a biin altal deformalt kapcsolatot. Mivel az emberi-
ség ,,a végtelen fOlséget sértette meg”, sajat ereje altal nem tudott volna
kitorni az elesettség allapotabol. Nem nyujthatott olyan végtelen elég-
tételt, amellyel kiengesztelhette volna Teremtdjét. Szabad és Onkéntes
»ajandékunknak”™ rdadasul ardnyosnak kellett volna lennie az elkdvetett
blinnel, tehat nagyobbnak, mint az egész emberiség. Ez elvileg maga
Isten lehetne, de 6 6nmagét nem ajandékozhatja meg, s a felajanlasnak
egyébként is ugyanabbol a fajbol kell kikeriilnie, mint az ados(sag). Az
egyetlen 1ény, aki képes erre, az Isten-Ember. Krisztus dnkéntes elhata-
rozasabol? vallalta magara az aldozatot (sacrificio), nem az Atya paran-
csara (a doktrina kivonta Istent a fia haldlat okozo kegyetlen bird sze-
repébdl).” Ez az aldozat az elégtétel (satis-facere), amely kiengesztelte

!9 CANTUARIENSIS 1993.

20 CanTUARIENSIS 2001, 460. A tanitvany kérdésére, hogy miért lazadt a rossz angyal, a
Mester valasza: ,,Ennek az akardsnak nem volt mas oka, amely valamennyire is hajtotta
vagy vonzotta volna, hanem dnmaga volt onmaga szamara a létesito ok és, ha mondhat-
Jjuk, az eredmény.” (Dér Katalin forditasa). A rosszakaratnak az ember esetében sincs
onmagan kiviili oka (sui causa).

2 Cum-modus, ‘mértéknek megfelels’.

2 Dante: ,,al Verbo di Dio discender piacque” (Pd., V11, 30), s egyesiilt az Istent6l
eltavolodott emberi természettel. Nemcsak a Fiunak tetszett a f6ldre lejonni, hanem az
Atyanak is ez az aldozat (Pd., VII, 47).

23 CANTUARIENSIS 1993, 66: ,,Tehdt nem Isten kényszeritette a haldlra Krisztust, aki |...]
maga vallalta a halalt [...] azert az engedelmességért, amivel megtartotta az igazsdagot

33



Isten jogos haragjat. (Az 6rdog viszont kisértés nélkiil vétkezett, s nincs
ugyanabbol a fajbdl valdo masik képviseld, aki megvaltana. Isten nem
egyesiil az 6rdogi természettel, Anzelm szerint lehetetlen, hogy 6 is visz-
szakeriiljon a kegyelembe.)

Dante a Paradicsom hetedik** énekében fejtette ki részletekbe menden
szoteriologiai alapvetését, amikor Beatricével a Merkur® egében tartdz-
kodott. Isten az ember lelkét kdzvetleniil teremtette (Pd., VII, 67), meg-
kapta mindazokat a kivaltsagokat (VII, 76—77), amelyeket az angya-
lok. Az angyali és emberi allapot meghatarozo eleme a szabad akarat.
A beldle sziikségszeriien kovetkezd elhatarozas eldtt jo és rossz példak
egyarant sorakoztak. Az Atya ellen fellépd Lucifer és a Fiut elaruld Judas
exemplum, nem pedig az ember dontését meghataroz6 negativ hatalom.
Mivoltukbol kovetkezéen Adam és Eva szdmara meg volt adva a laza-
das lehetdsége, de tudniuk kellett, hogy ezzel 6rokre elvesztik a paradi-
csomot. Dante kérdésére, hogy mi volt Isten haragjanak az oka, Adam
nem tolta 4t a blinbeesés feleldsségét az asszonyra (mint a Biblidban)
vagy az 0rdogi megkisértore, azaz végsd soron magara Istenre. Nem a
fa gyiimdlcsébdl vald evés volt az igazi ok, hanem az, hogy tullépték

[...].” (Dér Katalin forditasa).

24 A lelki harmas és a testi négyes Osszege, a hét maganak az embernek a szama, akit
dontd modon erkdlesi mivolta hataroz meg: erényei és biinei. A koltd mindharom
cantica hetedik énekében rendszeresen megadja az ott tapasztaltak tidvtdrténeti okat.
Pokol: Mihaly arkangyal letaszitotta az égbdl a lazadé angyalokat (If., VII, 11), a
btin Lucifer felé¢ huz (If., VII, 21); Purgatorium: Vergilius elmagyarazza Sordellonak,
miért olyan a kereszteletlen erényesek és gyermekek Limbusa, mint amilyen (Pg.,
VII, 22-36); Paradicsom: Beatrice feltarja a biinbeesés €s a megvaltas titkat (Pd., VII,
25-51), s valaszt ad a miértre (Pd., VII, 52—120). A Pokolban az olvaso6 a kilencbdl mar
a negyedik (a fosvényekre boven szamolva is csak 99 sor jut) és az 6tddik korben tart,
a Purgatoriumban viszont a kilencbél még az elson sincs tal. Mennyiségi szempontbol
fesziiltség van a tulvilagi valosagrész kiterjedése és az annak leirasara szant tercinak
szama kozott. A Paradicsomban e kettd egyensulyba keriil, a nyolcadik ének mar a
Vénusz egérdl szol. (Az egyes korok bemutatasanak matematikai atlaga kb. harom és
fél ének, 490 hendecasyllabus, az énckeket alkotd sorok szdma 115 és 160 kozott valto-
zik, az atlag 142,33.)

# Mercurius vagy Hermész az antik mitologiaban az istenek hirvivéje, aki kapcsolatot
1étesit a tavoli, ismeretlen, tapasztalat folotti és az ésszel felfoghatd, e vilagi kozott. A
gordg nevével dsszekapcsolodott hermeneutika szo az lizenet megértésére vonatkozik.
Dante szamara Beatrice Hermész, aki a ,,sors lizenetét” (Martin Heidegger) hozta, s
kimondta a megvaltas titkat.

34



a vildgosan kijelolt hatart.6 Csakis Adam tehet rola, hogy nem maradt
meg a szamara adott keretek kozott, hanem nagyravagyasdban megza-
varta a rendet. A gonosz az 6 elhatdrozasaban volt, vagy, pontosabban,
gonoszul hatarozott. Elegendd volt egyetlen biin, hogy az ember tobbé
ne hasonlitson Istenre.

Hogyan vezethet vissza az ut? Beatrice két lehetdségrdl szolt: a nagy-
vonall isteni megbocsajtasrol (cortesia: Pd., VII, 91),% illetve arrdl,
hogy az ember blinével aranyos szenvedéseivel elégtételt ad Istennek
(sodisfar: Pd., V11, 93, 98, 102).%® Az el6bbi 6nmagaban nem tenné jobba
az embert, az utobbira viszont képtelenek vagyunk, mivel nem tudunk
olyan mélyre mertilni a szenvedésben, amilyen magasra akartunk torni
Oriiltségilinkben. Isten sajat bolcsessége szerint az egyetlen lehetséges
felaldozta (Pd., VII, 115: dar sé stesso), s igy emelte fel eszes teremt-
ményét, hogy az képes legyen hozza visszatérni (Pd., VII, 116: ['uom
sufficiente a rilevarsi). Ez mind Dante személyes utjanak, mind miivé-
nek a célja: visszajutni a paradicsomba, ujra halhatatlanné és boldoggé
valni, s ehhez segiteni majdani olvasoit.

A vilagmindenség visszavételéért folytatott kiizdelemben az 6rdog-
nek nem lehet aktiv szerepe. S6t, szenvedés okozasan kiviil (az is csak a
pokolban) szinte semmilyen szerepe nincsen. A féblindsoktdl eltekintve
még az elkdrhozottak féken tartdsarol sem 6, hanem delegaltjai gondos-
kodnak. Semmilyen reménye sincs, hogy ujraszervezze csapatait.

Kiilonboz6 dologbol ugyanaz az esemény szarmazott: nemcsak Istent
engesztelte ki, hanem a zsidok is oriiltek a ,,felforgatd” Krisztus halala-
nak. Nyitva maradt azonban a gyilkossag foldi igazsagszolgaltatas sze-
rinti megbiintetése. A Beatricét is inspirald viva giustizia Titusnak adta a
bosszallas dicsdségét, aki a jeruzsalemi templom 70-ben tortént lerom-
bolasaval és a zsidok szétszorasaval megtorolta rajtuk (Pd., VI, 88-90)

% Pd., XXV, 117: ,,ma solamente il trapassar del segno” (‘kizardlag a jelen valo tal-
1épés’).

7 A 876 a feudalis udvari ur—szolga viszonyra utal. Akkor jon 1étre udvar, ha az erésebb
kegyet gyakorol.

% Totalis monoteizmusaban Dante meg sem emlitette a kérdésrol folytatott teologiai
vita masik, riscatto-elméletét, amely szerint Isten alkut kotott a satannal. Az adott valt-
sagdij maga az ember-Krisztus volt. Ez feltételezte volna, hogy a Gonosz legalabbis
annyira erds, hogy alkut kelljen vele kotni vagy ilyen ,,halapénzt” kelljen fizetni neki.

35



Krisztus elarulasat és keresztre feszittetését. Maga az aldozat altalanos-
sagban mar eldre jelezte? a kés6bb bekdvetkezenddket. (A menorak,
kiirtok és tablak romai katondk altali elhurcoldsdnak jelenetét Dante
valdsziniileg latta Titus romai diadalivének bels6 dombormiivén. A kapu
oldalso részeit éppen a Dantét megel6z6 szdzadban véddfalba épitették.)

Név és alak

Jollehet a satan e vilagi szintéren nem jatszik valdsagos szerepet, de
az isteni rend megzavarasat el6idéz6 rossz emberi dontés, szdndék és
cselekedet sokféle és a hagyomanyban ismétlddd format 6lthet magara.
Ezeket az 6rdog fenomenoldgidjanak is tekinthetjiik. Dante a rossz dol-
gok perszonifikalasanak és szimbolizalasanak gazdag tarhazat mutatta
be: kaphat mitologiai-emberi (meretrix), hagyoméanyos 6rdogi (attributu-
mai: karom, szarv, bliz, kék szin stb.), természetes (kigyd, ndstényfarkas,
roka) vagy hibrid (harpidk) allati és nagyon sok masféle alakot (ubique
daemon).

Az 6rdog tulajdonnevei elsdsorban a zsido-keresztény és gordg-latin
hagyomanybol szarmaztak. Dante a szolgéalataba szegddott alakok meg-
hatarozasara is innét meritett (Kharon, Mindsz, Kerberosz, kentaurok stb).
Masutt 1), beszédes nevet adott neki és nekik. Dante batran a ,,falra festette
az 6rdogot”, nem volt semmiféle aggalya a Gonosz nevének kimondésa
miatt, ambar szivesebben hasznalt koriilirast, ami a koltd szamara leheto-
séget nyujtott j referencidk bevezetésére, a téma gazdagitasara.

A kozépkorban leggyakrabban hasznélt Lucifer(o) elnevezés a Com-
mediaban csak kétszer olvashatd, mindkét alkalommal az elsé canticdaban
(If-, XXI, 143; XXXIV, 89). A Dante utjat akadalyoz6 harom vadallat
mindegyikének a neve ,,/” betlivel kezdddik, mint a ,,f6n6ké”: lonza,
leone, lupa. A ,,Satan” egy sorban kétszer olvashat6 (If., VII, 1). A Pokol
hetedik éneke pontosan Dante altal sem értett nyitdnyanak a jelentése
meglehetésen homalyos. Pluto szavaiban még egy félelmet keltd indu-
latsz6 és az aleph, a héber abécé elsd, Istent jelentd betiijének elferdi-
tett valtozata hallhatd. A megtévesztés mestere sajat maga kialtott satant.

» A szinoptikusoknal Krisztus itt nemcsak a templom pusztulasarol, hanem arrol is
beszélt, hogy jonnek majd olyanok, akik az 6 nevére hivatkozva akarjak félrevezetni
az embereket, de tanitvanyai ne higgyenek az almessiasoknak, alprofétaknak, alkrisztu-
soknak (Mt 24, 1-28; Mk 13, 5-20; Lk 21, 6).

36



A hatodik és a hetedik ének hataran (If., VI, 115-VII, 2) harom olyan,
egymast koveto sor talalhato (torz tercina), amelyekben a ,,gran nemico”
(utalas a ,,foldalatti” gazdagsag mérhetetlen vagyara) neve négyszer for-
dul eld, Pluto—Satan—Satan—Pluto sorrendben. Kétszer Dante nevezi meg
igy Ot, a kozottiik 1évo sorban pedig maga a negyedik kor ére szolal meg.

A csak a Pokolban elofordulod (hatszor) diavol(o/i) nem konkrét sze-
mélyt jelol meg, kétszer hatarozatlan néveldvel (un) all, egyszer tobbes
szamban. Hozza hasonldan altalanos értelmet kapott a demonio is: alta-
laban a karhozott lelkek felvigyazoinak a foglalkozasneve. A Pokol-
ban hétszer fordul eld, haromszor tulajdonévvel egyiitt (Caron, Cerbero,
Gerione), a Purgatoriumban egyszer (Pg., XIV, 118), itt inkdbb beliilrdl
rossz irdnyba vezetd szellemet jelent, mint néhanyszor korabban is (pl. If.,
XXXIII, 131). A démonok fejedelme Belzebu (egyszer: If., XXXIV, 127).

A pogény kulturahoz kapcsolodd nevek koziil a legfontosabb a Vergi-
lius (4en., VI, 127) éltal is hasznalt ,,gyaszteli” Dis (Hadész). Egyediil a
Dite (If., VIII, 68) kertilt a verssor kiemelt helyére, rimbe. (A Lucifero,
Satana, Belzebu’® nevekre viszont nincs sz6, amelyik rimelne.) A pokol
hatodiktol kilencedik korig huzodo alsé fele teljes egészében Dis biro-
dalma, amely koriil a Sztiix folyik. Egyre sziikiilé és mélyiilé koreiben
azok biinhddnek, akik egykor a ,,rosszat szerették™ s nem kaptak biine-
ikre feloldozast.

A korébban ismert nevek mellett Dante bizonyos alakok megjelo-
1ésére Ujakat is alkotott. Az 6rdog kiildottei ezaltal beszédes mddon,
6 tulajdonsagukat elarulva mutatkoznak meg. A nyolcadik kor (csa-
160k, aruldk, zsarolok) tele van valtozatos nevii 6rdogokkel. Az 6todik
bugyorban vezetdjiik Malacoda (‘Rosszfarok’), aki a kolté mellé kisé-
réiil Barbaricciat (‘Gondorszakall’) adja. Malebranche (‘Rondakarom’),
Scarmiglione (kb. ‘borzold’) és masok nevének emlitése mellett két
tercinaban Dante valosagosan tobzodik a felsoroldsban: ,»7Tra ti avante
Alichino [*Széarnyas’], e Calcabrina [calcare: ‘rag’, ‘tapos’ + brina: ‘z0z-
mara’|«, / comincio elli a dire, »e tu Cagnazzo [kb. ‘harapés szukaiva-
dék’], /e Barbariccia guidi la decina. / Libicocco [kb. ‘forgdszél’] vegn’
oltre e Draghignazzo [‘sarkényfog’], / Ciriatto [‘diszndagyar’]| sannuto
e Graffiacane [‘kutyakarmold’] / e Farfarello [‘lopataji’] e Rubicante

3 A szavak nem felelnek meg a szépség dantei kritériumainak, nem az utolsé el6tti
szotagon hangsulyozott harom-négy szotagos piandk, ami egybevag a tizedik szotagon
hangsulyos hendecasyllabus sor rimtdrvényével.

37



[‘vOrositd’] pazzo«.” (If., XXI, 118-123).2" (Néhany akkor 1étez6 csalad-
név is van kozottiik.)

Nem kevésbé beszédes az az eset, amikor a kolté nem pusztan tulaj-
donnévként hasznalt szoosszetétellel jellemezte a pokoli hierarchia
egyes tagjait, hanem nagyobb és tobbet elaruld frazeoldgiai egységek-
kel. Ezek a sotétség birodalmanak kiralyara vonatkoznak. Néhany példa
a Lucifer/Dis-antonomaziakra: ,,la creatura ch’ebbe il bel sembiante” (‘a
teremtmény, aki szép volt’; If., XXXIV, 19), ,,vermo reo che 'l mondo
fora” (‘a vilagot atlyukasztd gonosz féreg’; If., XXXIV, 108), ,,’l nostro
avversaro” (‘ellenségiink’; Pg., VIII, 95), ,,’l perverso / che cadde”
(‘a bukott gonosz’; Pd., XXVII, 26-27), ,,’l primo superbo” (‘az elsd
g6g0s’; Pd., XIX, 46), és egy még bonyolultabb szerkezet: ,,al qual si
traggon d’ogne parte i pesi”’ (‘ami felé mindenhonnan esnek a sulyok’,
vagyis a Fold kozepe; If., XXXIV, 111).

Az 6rdog leginkabb a kiilonféle deviancidk kozos eleme. A képmutatd
Catalano barat mondja: Bolognaban hallotta az 6rdogrdl, hogy rengeteg
blint kdvetett el, s azt is, hogy hazug és a csalas atyja (If., XXIII, 142—
143). Az Inferno egyik els6 magyarazdja (1328, 1340), Guido da Pisa
karmelita szerzetes irta: mivel az 6rdog kiilonféle modon kisérti meg az
embert, kiilonb6zd nevekkel illethetd. Teremtésekor teoldgiai megha-
tarozasa Lucifer (‘fényvivd’), koltdileg Disnek nevezziik, mert a poga-
nyok szerint 6 volt a legfébb démon a pokolban, masként Plutonak is.
Ha a gdgre kisért, Diabolusnak hivjuk, vagyis ‘lefele futonak’. Ha irigy-
ségre, akkor satannak, mint aki a boldogulasunkat irigyli. Ha haragra
kisért, akkor exterminatornak, mivel az embert hatarain talra kényszeriti.
A jora valo restség esetében démon, mivel elegendd a nehézség az elkar-
hozéashoz. Ha fosvénységre kisért, Leviatan, ha torkossagra, Behemot,
ha paraznasagra, Asmodeus.*”> (Az utoébbi nevek Danténal nem szerepel-
nek.)

3! Babits forditasaban: ,»Hejh Szarnyas! Hejh Rugos! Elére — nyugton! /s te Mérges!«
— kezdett rendelkezni gonddal — / »s Szemigszakall lesz kaplartok az uton! /S Harapos
avval a fogféle csonttal / s te F6z6! és te Kormos! és te Sarkdny! / Es Lolab még,
Vorédssel, a bolonddal».”; Nadasdynal: ,,Indulj, Lebernyeg! Te is Gennydorong! / —
parancsolta —, meg te is Vérkopo! / Csavarszor, légy a szakaszvezetd! / Menjen még
Torzapad meg Gyikszemdlcs, / Reszelvény meg a fogas Rutagyar, / meg Borbogoly s a
meérges Dogszelet!”

22 RiNALDI 2011, 838-839: ,,nam dicitur theologice ‘Lucifer’ in sua prima creatione,
quasi ‘lucem ferens’; poetice vero dicitur ‘Ditis’ qui, secundum Paganos, erat maior

38



A Pokol harmincnegyedik énekének foszerepldjét harom szempont-
bol kozelitjiik meg, a leiras sorrendjét kovetve: a nézdre gyakorolt hatdsa
(20-27. sor); mint érzelmi viszonyuldsra késztetd, biintetést végrehajto
alak (28-67. sor); végiil mint a koltok kiemelkedését szolgald targy (70—
84. sor).

A teologiai-koncepcionalis megfontoldsok alapjan megalkotott (vagy
meglatott) 6rdogkép illusztralasdhoz adekvat poétikai eszkdz volt Dante
szdmara a narracio eldtérbe allitdsa a szinrevitel helyett. Lucifer a jele-
net soran kizardlag leirt alakként mutatkozik meg, nincs dramai szerepe,
nem lehetséges vele semmiféle dialogus. A Biblidhoz kapcsolddo szdve-
gekben, s az eurdpai irodalmi hagyoméanyban meggydzden érveld, ver-
balis eszkdzok sokasdgat jol és hatékonyan hasznald kisértd itt mindvé-
gig néma maradt. Nem fenyeget6zott, nem magyarazkodott, mint mas
blindsok. Szétlanul tiirte sorsat és hajtotta végre dicstelen feladatat.

Ha a pokol legmélyebb pontjdn magaval a satdnnal vald egyiittlét
valdéban dramai lett volna, Dante, mint masutt gyakran tette, a kiilsé
targy vagy alak bemutatdsa mellett, mint szerepld aprolékosan leirta
volna sajat érzelmi allapotat. Az eldbbi eléggé rovidre sikeriilt, utobbitol
pedig megkimélte magat. Helyette inkabb kiszolt az olvasohoz: képzelje
el a lettor, milyen is lehetett a se €16, se halott koltd. A tulvilagi tudo-
sitd a negativ vilag legmélyérdl sz6l6 beszamoldjdban lemondott gyak-
ran hangoztatott miivészi feladatarol. A jelenet liresen maradt 1ényegé-
nek utélagos megteremtését az olvasd értelmezési horizontjéara tolta at.
Egyéni indulata elhallgatasaval és masok képzeletére valo atruhdzasaval

demon Inferni, scilicet Pluto. Autor autem istud nomen Ditis et imponit Lucifero, quia
Imperator Inferni, et imponit civitati ignee, quia continet regna sua [...]. Circa quod
nota quod propter diversas naturas quas habet, vel diversa tentamenta que facit,
diversis nominibus nominatur, quando enim tentat de superbia, dicitur ‘dyabolus’, id
est ‘deorsum ruens’, id est ‘ruere faciens’; quando de invidia, dicitur ‘Sathan’, id est
‘adversarius plasmationi’, quia invidet nobis, eo quod ad illam felicitatem ascendimus,
de qua ipse extitit fulminatus, quando de ira, dicitur ‘exterminator’, quia ira ponit
hominem extra terminos suos, quando de accidia, dicitur ‘demonium’, id est ‘sufficiens
iniquitas’, quia ipsa accidia sufficit ad damnationem hominis; quando de avaritia,
dicitur ‘Leviathan’, id est additamentum, quia, ut dicit Gregorius, malum malo addit,
et penam pene addere non desistit. Quando de gula, dicitur ‘Vehemoth’, id est ‘animal’,
quia gula reddit hominem bestialem,; quando vero de luxuria, dicitur ‘Asmodeus’, id est
‘facture iudicium’ quia propter luxuriam iam Deus iudicavit mundum.”

39



egyben kinek-kinek belsd ligyévé tette, milyen hatdst gyakorolt ra (és
barki masra) az 6rdog latasa.

Talalkozasukkor Danténak nem ellene kellett felvérteznie magat (Ver-
gilius tandcsa: ,,di fortezza t’armi”; If., XXXIV, 21), hanem az 6rdog
borzalmas latvanyéaval szemben, mint egy szornyli balesetnél, amelynek
nem részesei, hanem néz6i vagyunk. Az isteni biintetést a foblinosokon
kegyetleniil megtorl6 kéz- és szdjmozgason kiviil Lucifernek egyetlen
tranzitiv tevékenysége a szarnycsapasai okozta szél fagyasztd hatdsanak
eléidézése, amely kellemetlen volt ugyan, de artalmatlan.

Az ,,€16” 6rdog bemutatisara Dante végiil harminckilenc sort (If.,
XXXI1V, 28-67), tizenharom (!) tercinat szant: ezekben groteszk és pate-
tikus alakként tiintette fel 6t. A teljes Commedia (14 233 sor) harom-
szazhatvanotod részét kitevd narrdcié a maga szamszerli eszkozeivel is
mutatja, mennyire korlatozott jelentdséget tulajdonitott a jégbe fagyasz-
tott lazadonak. A kozépkori tudat szamara minden egyes esztendd a tor-
ténelem egészét magaba foglald Krisztus-metafora volt. Ez hatdrozta
meg a liturgikus év allandoan ismétlédo ritmusat, kezdve a rea valo vara-
kozastol, életén, halalan, feltimadasan keresztiil egészen kirdlyként valo
masodik eljoveteléig. November masodik felében bezarul és egy hétre
ra ujabb circulum anni indul, 6rokos korforgasban és elérehaladasban.
Dante ¢és Vergilius a Pokol XXXIV. éneke els6 felében annal az egyetlen
napnal (szombat) tartanak, amelyet Krisztus teljes egészében a pokolban
toltott.

A latszolag €160 megjelenitésének lezarasa és az igazi targgya val-
toz6 Lucifer bemutatasanak elkezdése koz¢é Dante két sort illesztett ([f.,
XXXIV, 68-69). Ezekben Vergilius harom kijelentést tett: Ujra itt az ¢éj,
menniink kell, mindent lattunk.** A pokol leirasa befejezddott. Lucifer a
purgatériumba igyekvé utasok szdmara hasznélati eszkozzé valt. Elet-
telen targgya vagy szinpadi diszletté. Békésen, sz6 nélkiil tiirte, hogy
nyakatol kezdve a leereszkedés, majd csipdjénél megfordulva talpaig a
koltok felemelkedésének 1épcsdje legyen. Ezzel hatékonyan hozzéjarult
Dante égi kiildetése sikeréhez, végsd soron az isteni terv beteljestilésé-
hez. Az utols6 tercindk mar nem a milthoz, hanem a jovéhoz, a purgato-
riumba valo a belépéshez tartoznak.

3 Ma la notte risurge, e oramai / é da partir, ché tutto avem veduto.”

40



Félelmetes szimmetriak

Dontés el6tt az egyik vagy masik iranyba hajlo akarat mozgd szim-
metriatengelyként kozépen helyezkedik el jo és rossz kozott. Ha latszatra
vagy a belsé vagyakat tekintve a két cél nem lenne szorosan Ossze-
mérhetd, szinte azonos, akkor dilemma sem jonne létre. A jonak (vagy
rossznak) a masik nem lenne alternativaja. A kettd fenomenologiaja sok
hasonlatossagot mutathat, bizonytalanna téve a valasztast. Nem egy-
értelmi rejtett erkdlesi tartalmuk alapvetd kiilonbsége s dontés utan a
beldliik fakado ellentétes kovetkezmény. ,,Libero voler” (Pg., XVI, 76) a
Commedia kdzponti témdja, amelynek bemutatisa az egész mii matema-
tikai (énekek szdma) és a Purgatorium geometriai kdzéppontjaban all. A
koltd ekkor mar maga mogott tudhatta a rossz jeleneteinek megtapasz-
talasat, s késziilt a jo szeretete helyes modszertananak megtanulésara. A
kozpont a Purgatorium negyvenhat* teljes tercinabol allo tizenhetedik
éneke. A téma kifejtését Marco Lombardo huszondt tercinaval korabban,
a tizenhatodik énekben kezdte el, s egy Beatricére tett utalassal Vergilius
fejezte be a tizennyolcadikban (szintén huszonoét tercina utan).

A rossz erkolcsi vilagban valo jelenlétéért kizardlag az embert terheli
feleldsség. Marco Lombardo vagy Vergilius érvelésében az 6rdog még
kozvetve sem kertiilt el6. Az ember testi mivoltdban a csillagok mozga-
sdnak van alavetve (,,lo cielo i vostri movimenti inizia”; Pg., XVI, 73).
Mint eszes, elsddleges (lelkes) teremtmény elegendd vildgossaggal
¢s akarattal rendelkezik ahhoz, hogy barmilyen befolyéastdl mentesitse
Onmagat. Szuverén dontése felett senki sem uralkodik, ha rossz utra tér,
ennek csakis 6 maga lehet az oka.* A blin forrasa magaban az ember-
ben van: rosszra vagyik vagy devidns modon torekszik a jora. A biin
nem lehet az alig 1étezd 6rdog szeretete. Csak a masik ember bajanak az

34 A 46 Szent Agoston szamitasa szerint Addam neve kabbalisztikus szamosszegének

rrrrr

épitési éveinek a szama. Krisztus nem vitte magaval Adam testével egylitt a blinét is;
vo. PAL 2014, 144.
3 Pg., XVI, 79-84.

41



akarasa, amellyel 6 maga vagyik tulterjedni az Isten altal szamadra kije-
161t kereteken.

A gydkeresen eltérd lényeget a felszini hasonlosdgok, szimmetridk
még markansabba tehetik. A torz tiikorkép mozdulatlan, mint Isten, de
vele ellentétben nem mozgatd. Tarsai a negativ, lefelé htizé univerzum
dolgai és alakjai. Az egész vilagot iranyito isteni szeretettel szemben
nem all a gylilolet satdn vezette hadserege. A pokol kapujara irt szoveg
szerint az isteni Potestate (Atya), Sapienza (Fit), Amore (Szentlélek)
rendezte el a vildg és a talvildg dolgait. Az imago diaboli a Szentha-
romsag torz tlikre, diametralis ellentéte. A Luciferre jellemz6 tulajdon-
sdgok nem lehetnek masok, mint a Hatalom, Bolcsesség, Szeretet ellen-
tétei: a fehéres-sarga fej a Tehetetlenség, a vérvords a Gytldlet, a fekete
az Ostobasag. (A szinek a szeder mint satdnszimbolum érésének harom
allapotara utalhatnak.)** Az ilyen tipusu ellentétek, a jonak rosszba valo
atforditasa (mert masként a rossz nem is létezhet) az abrazolds minden
fontos részletében megmutatkoznak.’” Néhany antagonizmus a terem-
téskor: Ige—némasag; természetben: vildgossag—sotétség, mindségben:
meleg-hideg; birodalomhoz val6 viszonyban: teljes hatalom—teljes tehe-
tetlenség; mennyiségben: Szenthdromsag—tricipitium.

A szerafokhoz hasonldéan Lucifernek is harom par szarnya van, csak-
hogy ezeket nem boritja toll, hanem denevérekéhez hasonléan csupasz
bdér. Ami beldle aramlik, az nem a Szentlélek meleg lehelete, hanem a
Kokiitosz vizét megfagyaszto levegd. Jézus Krisztus keresztelésekor
ban mind a neonidnus (V. szadzad [4. kép]), mind az aridnus (VI. szazad
eleje) keresztelokapolna mozaikjan lathatta, az 6 Lucifere viszont deré-
kig jégbe fagyva all. A viz két halmazéllapota az élet és a halal ellentétét
szimbolizalja.

Ravennaban, a VI. szazad eleji Sant’ Apollinare Nuovo-bazilika egyik
mozaikjan (5. kép) jelent meg tudomasunk szerint el@szor a satan, az
itélkez6 Krisztus (Mt 25, 31-46)*® és egy angyal tarsasagaban. A kép

3 FRECCERO 1965, 11-26.

TA XXXIV. ének ellentétekre épild szerkezetérdl és a szentség parddidjarol Lucifer
alakjaban 1d. Draskoczy 2008, 81-114 és Draskoczy 2014, 168—193.

® Az evangéliumi rész tér- és idotengelyek mentén tobbszordsen szervezddik szim-
metrikus struktarakba. A tér négy iranya: fent-lent, jobb—bal, az id6 harom sikjaval
kombinalodik: mikor volt? — most — majd (utolso itélet, orokke). A bibliai szovegben a

0



elrendezése egyszerre pontosan szimmetrikus és diametralisan ellenté-
tes. Harmojuk koziil a legkisebb a kozépen sotétkék togaban tronszerii
sziklan 1il6 Megvaltd, téle jobbra és balra egy-egy allo, teljesen azonos
termetli szarnyas angyal gloriaval, jobb karjukat konyokben meghaj-
litva, nyitott tenyeriiket felfelé tartva késznek mutatkoznak az égi hatas
befogadasara (bal karjuk, keziik nem latszik). Labuknal harom-harom,
elsd pillanatra azonosnak tiind négylabu allat. A szimmetriatengely altal
elvalasztott két oldal két ellentétes vilagot takar és mutat. Az ellentéteket
kicsi, 1ényegtelennek latszo kiilonbségek jelzik. Krisztus a jobboldali,
vOrods szinl ruhaban all6 angyal eldtt allo fehér baranyok felé nytjtja
nyitott tenyerét, mintha etetné dket. A masik oldal, a vilagoskék angyal
felé nem tesz ilyen gesztust. A baloldali harmadra nem nytjtja at ruha ala
rejtett kezét. Krisztus és kozotte egy vékony csik teljes hosszdban meg-
marad. A satan 1abanal harom szakallas és foltos kecske (kos) all. Fejét
kissé oldalra forditja, a masik két alakkal szemben 6 nem tekint a nézok,
vagyis a mi szemiinkbe. Ha az 6rdogot, mint Dante, megszabaditjuk a
kozépkori irodalmi és miivészi sztereotipiaktol és athelyezziik a szabad
akarat, a jO és rossz kozotti autoném valasztas nehéz dilemmajanak terii-
letére, akkor kevés autentikusabb abrazolast talalunk errdl az alakrol,
mint a ravennai mozaik.

,horizontvonal felett” az érkezé Emberfia helyezkedik el minden angyalaval a jelenben,
a joknak paradicsomi boldogsagot igér a jovdben, a rosszak viszont a satan és angyalai
szamara készitett 6rok tlizre jutnak. ,,Lejjebb”, az allatszimbolumok nyelvén: a pasztor
ugy viszonyul a juhokhoz, illetve a kosokhoz, mint a ,,horizontvonal f616tt” Krisztus a
jokhoz, illetve a rosszakhoz. Az eseménysor a f6hds két oldala mentén vertikalisan is
kettészakad: mind a hat allapothoz (¢hes, szomjas, idegen, meztelen, beteg, rab) egy
helyes (tették) és egy helytelen (nem tették) ellentétpar tartozik. A fliggdleges vonal
két oldalan tokéletesen szimmetrikus és tokéletesen ellentétes viselkedés példai kaptak
elhelyezést. A szimmetriatengely mindkét oldalan ujabb, egymasra vonatkozoé fogalom-
parok vannak, a ,,visszakérdezés” soran valo ismétléssel (mikor lattunk?). A szimmetria
itt az altalanos (Krisztus mult idejii kijelentései) és a jobb oldalon 4ll6 igazak, illetve a
bal oldali atkozottak (egymassal szintén szimmetrikus) konkretizalo, ismét mult idejt
kérdései kozott all fenn. Az utolso sor tengelyében az ordk(ké) all: a negativ oldalon a
biintetés, a pozitivon az élet.

43



Bibliografia

ALIGHIERI
1965
2012

2014

2016

Dante Alighieri 6sszes miivei, szerk. Karpos Tibor, Budapest,
Magyar Helikon, 1965.

ALIGHIERI, Dante, La Divina Commedia, commento di Anna
Maria CHiavacct LeEonarDpi, voll. I-IV, Milano, Arnoldo
Mondadori, 2012.

ALIGHIERI, Dante, Opere, dir. Marco SANTAGATA, vol. II,
Convivio. Monarchia. Epistole. Egloge, a cura di Gianfranco
FiroravanTti, Claudio Giunta, et al., Milano, Arnoldo
Mondadori, 2014.

[ALiGHIERI, | Dante, Isteni Szinjaték, ford. NApasDY Adam,
Budapest, Magvetd, 2016.

CANTUARIENSIS

1993

2001

[CaNTAURIENSIS, Anselmus] Canterbury Szent Anzelm, Miért
lett Isten emberré?, ford. DEr Katalin, Budapest, MTA Filozo-
fiai Intézet, 1993.

[CanTaURIENSIS, Anselmus] Canterburyi Szent Anzelm, Az
0rdog bukasarol, in Ib., Filozofiai és teologiai miivek, 1. két.,
ford. DEr Katalin, Budapest, Osiris, 2001, 395-460.

DRrAsSKOCZY

2008

2014

ERIUGENA
1975

Draskoczy, Eszter, Contrasti morali ed estetici nel canto
XXXIV dell’Inferno. La rappresentazione di Giuda in Dante e
nei commenti antichi. Dante Fiizetek, 4 (2008), 81-114.
Draskoczy Eszter, Metamorfozis, ovidiusi alluziok és az
antitetikus strukturak szerepe a Divina Commediaban, PhD
értekezés, Szeged, Szegedi Tudoméanyegyetem—Bologna,
Alma Mater Studiorum Universita di Bologna, 2014.

IoHaNNIS ScoTi ERIUGENAE Expositiones in ierarchiam
coelestem, ed. J. BARBET, Turnhout, Brepols, 1975.

44



1995

FRrRECCERO
1965

PAL

2014

KELEMEN
2016

PAsQuINI
2013

ERIGENE, De la division de la Nature. Periphyseon, voll. -1,
introduction, traduction et notes par Francis BERTIN, Paris,
PUF, 1995.

Freccero, John, The Sign of Satan. Modern Language Notes,
80 (1965), 11-26.

PAL Jozsef, Szimbolumkutatas — szimbolumelmélet, in Ib.,
Nézopontok. Tanulmanyok a 20. szazadi magyar irodalomrol,
tudomanyrol és miivelédeéspolitikarol, Szeged, JATE Press
Szegedi Egyetemi Kiado, 2014, 141-164.

KELEMEN Janos, A blindk osztalyozasanak antik és kozépkori
forrdsai az Isteni Szinjatékban, in ,, Elhallgatom, hogy rdjo-
hess magadtol”. Az Isteni Szinjaték forrasai és hatdsa, szerk.
Draskoczy Eszter, ERTL Péter, PAL Jozsef, Szeged, Szegedi
Tudomanyegyetem Olasz Nyelvi és Irodalmi Tanszék, 2016,
9-23.

Pasquini, Laura, La rappresentazione di Lucifero in Dante e
nell’iconografia medievale, in «Il mondo errante». Dante fra
letteratura, eresia e storia. Atti del Convegno internazionale
di studio (Bertinoro, 13—16 settembre 2010), a cura di Marco
VEGLIA, Lorenzo Paorini, Riccardo PARMEGGIANI, Spoleto,
Centro Italiano di Studi sull’ Alto Medioevo, 2013, 267-288.

PLUTARKHOSZ

1985

PLUTARKHOSZ, Székratész daiménja, ford. W. SaLco Agnes,
Budapest, Helikon, 1985.

45



RiINALDI

2011 Le Expositiones et glose super Comediam Dantis di Guido da
Pisa. Edizione critica, tesi di dottorato di Michele RiINALDI,
Napoli, Universita degli Studi di Napoli Federico II, 2011.
[http://www.fedoa.unina.it/8582/1/Tesi_ M. Rinaldi.pdf]

RUSSELL
1999 RusskLL, Jeffrey Burton, 1/ diavolo nel Medioevo, Roma—Bari,
Laterza, 1999.

SHADE
1869 Visio Tnugdali, ed. Oscar SHADE, Halle a. d. Saale, Libreria
Orphanotrophei, 1869.

La solitudine di Lucifero. Fonti cristiane della rappresentazione del
Male

Aldila del comune principio di negativita, il Medioevo talvolta dimo-
strava un atteggiamento eccessivo e contraddittorio nei confronti di
Satana. C’¢ una sostanziale differenza tra le rappresentazioni artistiche e
retoriche di una distorta figura spaventosa ed il concetto del diavolo inno-
cuo nelle speculazioni astratte. Dante sintetizzava diversi elementi nel
suo Lucifero: come concetto, seguendo sant’ Anselmo, il diavolo diventa
un mezzo della Provvidenza divina, ma nella sua visualizzazione man-
teneva anche alcuni elementi dell’aggressivita che vivevano nella tradi-
zione popolare. Il diavolo ¢ simmetrico alla Trinita ed agli angeli ma,
inesistente da solo, non pud minacciare I’umanita come forza esterna ed
indipendente. Il bene e il male si trovano nell’amore che ¢ in movimento,
e che deve fare una scelta giusta, estremamente difficile. Eppure, la qua-
lita della scelta morale decide come qualcuno possa entrare nell’eternita.
I1 diavolo di Dante ¢ reietto alla periferia dell’universo, ed ¢ piuttosto
una figura patetica e grottesca, non un personaggio dotato di potere reale.

46



Lucifer’s Loneliness. Christian Sources of the Evil's Representation

In addition to the common principle of negativity, the Middle Ages
had an extreme, sometimes contradictory attitude towards Satan. There
is a substantial difference between the medieval artistic, rhetorical
representation of a distorted figure and the devil’s concept in the
abstract theological speculations. Dante put together several elements
creating his own Lucifer: as a concept, it is similar to the “gentle” devil
of Anselmus of Canterbury, but as he appears in the depths of hell, his
aggressive sight, comes back to popular tradition (in preaching, tales,
painting). The devil is symmetrical with the Trinity and the angels, but as
an independently non-existent external force does not threaten humanity.
The right and wrong, the good and bad are in the love in motion which
makes a difficult choice between them. Yet the quality of moral choices
will decide as someone enters into eternity. The Devil of Dante is outcast
to the periphery of the Universe, is much more pathetic and grotesque
figure than a real power factor.

47



