
25

Pál József

LUCIFER MAGÁNYOSSÁGA. 
A GONOSZ SZÍNREVITELÉNEK KERESZTÉNY

FORRÁSAIRÓL1

Az alapkérdés közel ezerháromszáz esztendő alatt nemigen változott: 
a mindenható, végtelen és végtelenül jó Istenben való szilárd hit hogyan 
egyeztethető össze a rossz gyakori jelenlétének közvetlen tapasztalatá-
val? A jóval (lélek) szemben, tőle függetlenül rosszat (test) alkotó másik 
teremtő eszméjét hosszabb ideig és a kereszténység egészére vonatko-
zóan nem lehetett fenntartani. A különféle eretnek szekták vagy csopor-
tok (manicheizmus, bogumil és kathar vallásosság stb.) csak ideig-óráig 
tudták terjeszteni az egyedüli Istenben való hitet gyengítő dualista vagy 
ilyen irányba mutató tanaikat. A Commediában azonban Beatrice hatá-
rozottan elűzte az őket szimbolizáló rókát az egyház Krisztus vontatta 
szekerétől. A kérdés ugyanakkor a szigorú monoteizmus (mint amilyen 
Dantéé volt) követelményei szerint nehezen volt megválaszolható. A 
rossz nem származhat Istentől, de független sem lehet tőle. A kettős hata-
lom kizárása után nagyjából három lehetséges megoldás kínálkozott: az 
ellentétek egybeesése (coincidentia oppositorum, misztikusok); az a fel-
fogás, miszerint a gonosz csak passzív rezisztencia vagy nem is létezik 
(neoplatonizmus); végül a gonosznak az ember szabad akaratával való 
összekapcsolása (liberum arbitrium, skolasztikusok).

Fogalom és kép divergenciája

A középkori keresztény Európában a jó és rossz viszonyának beál-
lítása aszerint is elkülönült, hogy a kérdést kik és milyen környezetben 
vagy céllal vették elő, s kinek akartak szólni. Az évszázadok során a vele 
való elméleti, teológiai foglalkozás és a rossz művészi ábrázolása külön 
pályán haladt. A gondolat és a (valóságos vagy a képzeletben felkelteni 
akart) látvány jól érzékelhetően elkülönült egymástól. A szétcsúszást 
szociológiai okok is erősítették. A „népszerű” oldalon a prédikációkban, 

1 Dante műveit az alábbi kiadásokból idézem: Alighieri 1965; Alighieri 2012; 
Alighieri 2014 és Alighieri 2016.



26

templomok freskóin, domborműveken, irodalmi alkotásokban, folklór-
ban és szentéletrajzokban testet öltő aktív Gonosz lényeges vonásaiban 
különbözött attól az alaktól, akit a teológiai spekulációk állítottak olva-
sóik elé. Az előbbi általában félelmetes, a kárhozat fenyegető közelsé-
gének és realitásának tudati állapotát tükröző, látványra undorító szörny 
volt, az utóbbi meg-megújulóan (neo)platonikus tulajdonságjegyeket 
hordozó ártalmatlan figura, akivel kapcsolatban Órigenész óta folya-
matosan mindmáig felvetődik az általános megváltás (apokatasztaszisz) 
lehetősége: a gondolat, hogy Krisztus műve a Gonoszra is vonatkoztat-
ható, s így a jövőben teljes mértékben visszaállítható lesz az eredeti, az 
általánosan jó és békés állapot. A Pszeudo-Dionüszioszt2 fordító, a görög 
nyelvet kitűnően ismerő ír szerzetes, Eriugena például olyan végső 
világkorszakot látott maga előtt, amelyben az egész kozmosz visszatér 
Istenbe (theószisz), még a megtisztult természetű ördög is, aki nem szű-
nik meg létezni, de megszűnik ördögnek lenni.3

Nem ilyen a széles körben terjeszteni kívánt írói, prédikátori vagy művé-
szi képzelet szülte alkotások ördögalakja. Egy Marcus nevű ír vándorszer-
zetes a lejegyzője a középkorban igen népszerű, általa latinul írt, de több 
nyelven elterjedt, Visio Tnugdali című látomásnak (1149),4 amely a túlvi-
lágon is járt címszereplő lovag történetét meséli el. Ezt a művet ismertsége 
miatt a túlvilágjárási és látomásirodalom fontosabb forrásai közé szokták 
sorolni. A rövid mű tizennegyedik fejezetében feltűnő ördögalak összeha-
sonlítható Dantééval (If., XXXIV, 20–80), aki forrásként használhatta ezt 

2 Eriugena 1975, 130. Dante a Paradicsomban kétszer is megemlékezett róla: „aki még 
élve, lent, látta belülről / az angyalok fajtáit s ténykedését” (Pd., X, 116–117; Nádasdy 
Ádám fordítása), majd elismerte, ő maga úgy nevezte el és osztotta be a rendeket, aho-
gyan a görög teológus az égi hierarchiáról szóló művében (Pd., XXVIII, 132). A mű 
Eriugena általi latin fordításában a Gonosz nem ölt semmiféle konkrét alakot, lényegé-
ben említésre sem kerül, nevei közül a diaboli alak egyszer fordul elő (VIII, 431).
3 Eriugena 1995, II, 182. A La nature créée in créatrice részben: „Mais si l’effet n’est 
rien d’autre que sa cause qui se crée en lui, nous pouvons donc en déduire que dieu se 
crée en tant que Cause dans ses effets.” (687C). Deus omnia in omnibus (1Kor 15, 28): 
Isten legyen minden mindenben. Néhány fontos idézet: „omnia quae facta sunt in Deo, 
Deus sunt”, „omnis visibilis et invisibilis creatura theophania, id est divina apparitio, 
potest appellari”: Isten önmagát alkotja meg minden teremtményben; Russell 1999, 
81–89 és 272–273. Danténál az angyalrendek, Beatricéhez hasonlóan, felfelé néznek, 
az alattuk lévőket uralják és vonzzák, mint Isten vonzza őket („tutti tirati sono e tutti 
tirano”, Pd., XXVIII, 129; vö. Pd., V, 5–6.).
4 Shade 1869, 14–16.



27

a megjelenítést is. A közhelyes hasonlóságon – mint amilyen a hatalmas 
méret, a Lucifer név (Danténál ez csak egy a sok közül), s a megállapí-
tás, hogy ő is Isten teremtménye – kívül azonban szinte nincs több közös 
elem. A dantei Lucifer-ikonográfiában nem találhatóak meg sem az ábrá-
zoláshoz használt félelemkeltő, torz testrészek (ezer kéz, lándzsahosszú-
ságú körmök, hosszú és széles csőr, szöges farok), sem a parázsként izzó 
szem, a lángot okádó száj, sem a szörny fújtatása (gyehennába szétfújja, 
majd kénes beleibe visszaszívja a lelkeket), sem a fekvő, leláncolt test-
helyzet. A pokol mélyének háromfejű és hatszárnyú Dise nemcsak az ábrá-
zolás motívumait tekintve különbözik a másfél száz évvel korábban poklot 
járt vándor által látott félelmetes alaktól. A Lucifer/Dis által az olvasóban 
felkeltett indulat is alapvetően más. A Commedia nem azt hangsúlyozza, 
hogy a Gonosz Isten első teremtménye, hanem azt, hogy egykor nagyon 
szép ábrázatú volt, s most hatalmas ugyan, de szörnnyé deformálódott, és 
tehetetlen állapota miatt leginkább szánalomra méltó.

A képzőművészeti példák esetében is csak külsődleges hasonlóságok 
mutathatók ki. A templomokban lévő, Dante által jól ismert XII–XIII. 
századi utolsóítélet-ábrázolások (mint Coppo di Marcovaldo moza-
ikja a firenzei Battisteróban [1. kép], ahol a költőt keresztelték, vagy a 
tuscaniai Santa Maria Maggiore-templom [2. kép] apszis fölötti fres-
kója) általában pusztító hatalommal rendelkező monstrumnak láttatják 
Lucifert, aki tele van dinamizmussal, szinte minden testrészével forgatja 
maga körül a nálánál sokkal kisebb és neki kiszolgáltatott embereket. 
A veszélyes Anti-Pantokrátor fölött, úgy tűnik, sem Isten, sem Krisz-
tus nem aratott megsemmisítő győzelmet, még „él”, tevékenykedik, és 
félni kell kisugárzó erejétől. Különösen éles az ellentét a közvetlenül 
fölötte lévő mennyországi jelenettel összevetve, ahol Krisztus és tanít-
ványai mozdulatlanul, merev tekintettel ülnek egymás mellett. Giotto 
Scrovegni-kápolnában lévő Utolsó ítélete (1306 [3. kép]) is más tudati és 
lelkiállapotot idéz fel, mint a síró, nyálzó költői rémalak.5 

Dante a verbális és vizuális hagyományból készen kapott elemek 
közvetlen újrahasznosítása helyett a nehezebb utat választotta. Túlvi-
lági utazásakor a pokol mélyén olyan sátánt látott, akinek külső és belső 
tulajdonságai inkább a skolasztikusok írásaival egyeznek, semmint a 
5 Giotto művészi törekvéseit Dante nagyon közel érezte a sajátjáéhoz, tudatában volt 
annak, hogy a festő éppúgy új korszakot nyit a képi ábrázolás történetében, mint ő, a 
két Guido után, a költészetben. Ebben az esetben mégsem követte őt. 



28

művészek ördögábrázolásaival. Nem a hozzá műfajilag közelebb álló, 
irodalmi és ikonográfiai sémákat építette bele Commediájába (bár erre 
is találunk példákat), hanem a számára fontos teológiai hagyományban 
meglévő Lucifernek adott látható és tapasztalható formát, amelyben az 
exoterikus irány egyes motívumai megváltoztatott tudati és lelkiállapot-
nak rendelődtek alá. Dante főleg Aostai (Canterburyi) Szent Anzelm és 
Aquinói Szent Tamás teológiájára6 alapozott gondolati pillérekre építette 
az általa bőségesen és előszeretettel felhasznált képi elemeket.7

A „neoplatonikus-skolasztikus” ördög színrevitelével Dante a maga 
területén merész újítónak bizonyult. E tekintetben a humanista-rene-
szánsz (Leonardo Bruni, Ficino, Michelangelo) időszak vidám teológi-
ájának közvetlen előzménye. Az emberi méltóság egyik legfontosabb 
feltétele akaratának szabadsága, nincs olyan külső és fölötte álló erő, 
amelyik determinálni tudná választását (nemcsak az ördög, de még Isten 
sem képes erre).

A pokol kegyetlen kínzó erőire gondolva és a fő Gonosz mélyben 
elhelyezkedő hatalmas alakját felidézve meglepőnek tűnhet az állítás: 
Dante művében a sátánt a kozmosz működésének perifériájára szorította. 
Nem látta őt Krisztus, amikor pokolra szállt (If., IV, 52–63), nem beszélt 
róla Beatrice Merkúr egében, amikor a világmindenség örök és időnek 
alávetett dolgait mutatta be (Pd., VII). Aktív időszaka még az ember 
teremtése előtt végleg befejeződött, Krisztus vele folytatott, az evangéli-
umokban gyakran idézett harcai hivatkozások formájában is alig kaptak 
helyet a Commediában.

A daemones, daemonia valamilyen alakja az Újtestamentumban hat-
vannégyszer fordul elő.8 A szó jelentése evangélistánként jelentősen vál-

6 Azért lázadtak, mert még nem ismerték teljesen Istent, aki nem teremtett gonoszt. 
A bukott angyalok a teljes kar tizedrészét képviselték. Helyükre kerültek a szentek: 
„Dico che di tutti questi ordini si perderono alquanti tosto che furono creati, forse in 
numero della decima parte: alla quale restaurare fue l’umana natura poi creata.” (Cv., 
II v, 12). Az angyali rendekhez való tartozás kérdésében Dante eltérni látszik a doc-
tor angelicustól, aki az első bűnös angyalt a kerubok közül származtatta, míg Dante 
Lucifert három pár szárnnyal ábrázolta, amennyi az Atyát szemlélő szeráf szárnyainak 
száma (a keruboknak két pár szárnyuk van).
7 A dantei ördögikonográfiáról: Pasquini 2013, 267–288.
8 A gör. daimonion (pl. Mk 1, 34, ‘gonosz szellem’, a ‘démon isteni ereje’) hatvanhá-
romszor, a daimón (a ‘szétválasztani’, ‘szétosztani’ igéből, platóni közvetítő istenek és 
emberek között) egyszer (Mt 8, 31) fordul elő.



29

tozik, illetve lényegében ugyanarra a significatumra más kifejezések9 is 
utalhattak. A szinoptikusok nagy súlyt fektettek Krisztus személyes har-
cának, megkísértésének (Mt 4, 1–11) és ördögűző tevékenységének (ez 
utóbbi főleg Márknál) a részletes bemutatására. Szerintük az ördög elleni 
harc elkerülhetetlen s olyan nagy, hogy az egyház nem képes egyedül 
sikerre vinni. Mindenki támogatásra érdemes, aki a küzdelmet magára 
vállalja. Volt eset, amikor Krisztus tanítványai felsültek ördögűzési 
kísérletükkel (Mk 9, 28–29), máskor pedig ez a kívülállóknak sikerült 
(Mk 9, 38–39).

Ezek a témák Danténál másodlagossá váltak mind Krisztus, mind a 
keresztény világ vonatkozásában. Működésének jelentőségét a XIV. 
század hajnalán a teológusok már nem abban látták, hogy a Megváltó 
értünk is megvívta és megnyerte a döntő csatát a Gonosz ellen. Sőt, a 
megváltás a Rossz történetében nem volt mindent eldöntő esemény. 
Lucifer hatalmának megsemmisítése még Ádám teremtése előtt bekö-
vetkezett. A letaszítás következményeit az utasok jelentős geofizikai 
változásokban is tapasztalhatták. Az ember teremtésének a helye, a földi 
paradicsom éppen az ő bukásának köszönheti kialakulását. A pokolból a 
hegy lábához az ő szőrös testét eszközként használva vezetett a tisztaság 
állapotába visszatérő Dante útja. Lucifer lett ugyan az alvilág ura (antik 
reminiszcenciákkal: Dis, Pluto, Hádész), de Mephisztótól eltérően egyet-
lenegy percet sem töltött a föld felszínén az emberrel közösen. A bűnbe-
esést nem lehet közvetlenül az ő nyakába varrni.

Az emberiség üdvözülésének történetében döntő esemény a megvál-
tás, de statisztikai adatok egyáltalán nem igazolják, hogy általa az egyes 
ember erkölcsi szempontból jobbá vált volna. Hiába aratott Krisztus 
sorsdöntő győzelmet az ördög felett, mi ezáltal nem váltunk kevésbé 
bűnössé.10 Ellenkezőleg, a rossz politika miatt nemhogy felemelkedne, 
inkább tovább romlik a világ, kiveszett belőle minden tisztesség.11 De 
ehhez az ördögnek nemigen volt köze.

1300 tavaszán a pokol bejáratánál Dante a közönyösök hatalmas 
tömegét látva meglepődött azon, hogy már ennyi embert pusztított el a 

9 ‘Tisztátalan, rossz, megtévesztő szellem’, ‘gyengeség szelleme’ és hasonlók, hat alka-
lommal.
10 Ld. Kelemen János tanulmányát ebben a kötetben, fent, 9–23.
11 Pg., XVI, 58–60: „Lo mondo è ben così tutto diserto / d’ogne virtute [...] / e di malizia 
gravido e coverto” – mondja Marco Lombardo.



30

halál (If., III, 56–57). Az ignavi bűne más típusú hiány vagy mulasztás, 
mint a lényegében ártatlan pogány spiriti magnié12. Az előbbiek nem 
éltek az embert emberré tevő fajspecifikus adottságukkal. A jó és rossz 
közötti választás elkerülésével helyezkedtek szembe a teremtés rendjé-
vel. Önként lemondtak arról, hogy Isten képmásai, analogonjai legyenek 
s öröklétre számíthassanak.

Az Úr hatalmát megtörni igyekvő bukott angyal régmúltba tétele, izo-
lálása élesen rávilágít az igazi problémára: az egyes ember önmagának 
való sorsszerű kiszolgáltatottságára. A legnagyobb veszély a bennünk 
lévő szeretet céltévesztése. A cél kijelölését, az érte való küzdelmet senki 
sem kerülheti el. A rossz „rendszertani helye” egyébként Krisztus előtt is, 
után is ugyanott maradt: nem a „külső” világban, hanem az ember pars 
intellectivájában vagy szabad akaratában. A küzdelem kimenetele, mint 
láttuk, nem csak kereszténység kérdése, de a megváltott ember számára 
sokkal nagyobb a tét, és ezzel együtt a felelőssége is megnőtt. Krisz-
tus pokolra szállása véglegessé tette a túlvilág szerkezetét: a földrengés 
(If., XXI, 114) ledöntötte a pokolból kivezető utat (az ördög kiszabadu-
lásával sem kell többé számolni), s egyben kitárta a mennyország kapu-
ját. Ezzel az üdvözülésre törekvő ember céljai elérésére erős meghívást 
kapott (Pd., VII, 48: „per lei tremò la terra e ’l ciel s’aperse” – „a föld 
megrengett, ám a menny kinyílt”).13 Más kérdés, hogy ezzel mennyien 
éltek és élnek.

Libertas peccandi

Az ördögképet illetően Dante leginkább János evangéliumából 
merített: „princeps huius mundi”.14 Az „e világ fejedelme” elnevezés 
kivonta viselőjét a spiritualitás szférájából, deszakralizálta és megszün-
tette transzcendens minősítését. Még félig égi entitásként sem kaphatott 

12 Az V–VI. századig keresztény szerzők vitatkoztak azon, vajon üdvözülhettek-e a 
pogány kitűnőségek, pl. Platón. Vajon Krisztus zsidó őseivel együtt őket is kivitte a 
pokolból?
13 Nádasdy Ádám fordítása.
14 Jn 12, 31 („Most vetik ki ennek a világnak a fejedelmét”); 14, 30 („Rajtam nincs 
hatalma”); 16, 11 („világ fejedelme ítélet alá esett”). Danténál: „la città c’ha nome 
Dite” (If., VII, 68); „re[x] […] inferni” (If., XXXIV, 1); „lo ’mperador del doloroso 
regno” (If., XXXIV, 28).



31

szerepet, mint a szókratészi-platóni daimón,15 aki időnként eltávozott, 
majd (másban) visszatért, vagy a latin genius, vezető szellem, hanem 
az emberi társadalom szintjén maradt. Ebből a szempontból története a 
pogány istenekére emlékeztet. A keresztény éra kezdetén az apologéták 
vádolták ezeket (és követőiket) azzal, hogy nem valódi istenek (akiket 
imádnak), hanem csak különleges tulajdonságokkal, hatalommal rendel-
kező egykorvolt emberek. (Így vált lehetővé, hogy az istenek hősként 
vagy uralkodóként bekerüljenek a zsidó-keresztény történetszemléletbe.) 
A sok egyes gonoszság és rosszaság nem egyesül magasabb formá-
ban egységes és aktív szellemi létezővé, aki Isten valódi antagonistája 
lehetne. De a „lenti” valóságban benne van, a negatív világ sem működik 
rendezettség nélkül.

Pontosan fordított a helyzet az igazi, a jó hatalom oldalán. Az égi 
királyság (malacoth, héb. mamlacoth,) serege urának akarata szerint a 
teremtésben intelligenciák működtek és folyamatosan működnek közre. 
A létrejövő és fennálló élet időszakában nincsenek külső gonosz erők, 
csakis jók. Az angyalok (és az emberi lélek) elsődleges teremtmények, 
Isten együttműködő társai (feudális terminológiával committensei, 
comesei, „grófjai”), akik az égitestek mozgásával és fényével a tulajdon-
ságok nélküli ősanyagból (materia) és formáló erőből, példából (virtù 
informante) saját maguk alakították ki a négy elemet és az ezek változó 
összetételével létrejövő világot. Az így kialakuló élet két rend szerint 
szerveződik, az elsődleges mellett vannak másodlagos teremtmények, 
mint a növények, az állatok, akikre hatnak, s akiket fentről kapott törvé-
nyek irányítanak és vonzanak:

L’anima d’ogne bruto e de le piante
di complession potenzïata tira
lo raggio e ’l moto de le luci sante.16

Az állatok hierarchiájának csúcsán a magasságelv alapján a mada-
rak helyezkednek el, amelyek a leginkább képesek legyőzni a Luci-
ferhez vonó gravitációt. Az égi mozgásoknak való engedelmesség, a 

15 Plutarkhosz 1985, 61–112.
16 Pd., VII, 139–141; „Az állatok, növények lelkeit / az anyag-elegyekből kelti föl / a 
csillagok mozgása, égi fénye.” (Nádasdy Ádám fordítása).



32

tulajdonságaikban felfelé való törekvés vagy a fényre való válaszolás 
határozza meg az inorganikus világ méltóságát.

Danténál nincs, nem lehet male naturale. A természeti világban a 
Rossz nem rendelkezik autonóm mozgási energiával. A rossz dolgok 
energiája pusztán helyzeti lehet, amelyet alapvetően a két szélső ponthoz 
viszonyított pozíció határoz meg. A helytelenség fő vonása és kifejezője 
valamely pozitív dolog nemléte. A sötétség a fény hiánya, a durvaság a 
szellem általi megmunkáltság hiánya, a súly a felemelkedésre való kép-
telenség, ami a bukást okozó, súlyok által összeszorított Lucifer vonzása. 
Maga a gravitáció fizikai törvénye (alakító erő) ugyanakkor az isteni-
angyali rend működésének a része. (Erkölcsi oldalon a büntetés-jutalma-
zás elve felel meg neki.) 

A tárgyaknak nem hatalmuk, hanem égi akarat által meghatározott 
tulajdonságaik és „rendszertani” helyük van. Referenciapont az Istenhez 
való viszony, de az, hogy a kapcsolat milyen konkrét dolgon keresztül ölt 
testet, másodlagos. Hasonlóan a szimbólumokhoz, ugyanazt a lényeget 
kifejezhetik mind a hozzá alakilag hasonlón (katafázis), mind az eltérőn 
(apofázis) keresztül. Az égi hatalom működése közben néha más célra 
is felhasználja ugyanazt a dolgot vagy teremtményt. Az Évának keserű 
ételt kínáló kígyó, akinek az asszony hitt (Pg., XXXII, 32), és aki ezál-
tal rossz irányba vitte dolgainkat, az ellenfelünk („avversaro”, Pg., VIII, 
95). Ugyanő barátunk lesz,17 amikor Isten büntető akaratát hajtja végre.

Gyökeresen eltérő a helyzet a gonosz megjelenésének igazi színtere, a 
tudattal rendelkező erkölcsi lény esetében. A male morale erejét, aktivi-
tását a hétköznapi tapasztalat, illetve magának a pokolnak a léte is bizo-
nyítja. A keresztény üdvtörténetnek négy főszereplője van: Isten (mint 
Atya), Isten-Ember (Fiú), a korporatív ember (Ádámtól Krisztus első, 
majd második eljöveteléig), végül a Gonosz; erejük, egymáshoz való 
viszonyuk kifejeződése maga a történelem.

A még az atyák (I. Gergely pápa) által kezdeményezett „riscatto18 ver-
sus sacrificio”-vita a skolasztika idején az utóbbi győzelmével eldőlni 
látszott. A Gonosz és társai lassanként alig lettek többek, mint a jogos 
büntetés végrehajtásának akarattalan eszközei. Az engesztelő vagy helyet-
tesítő elégtétel (satisfactio vicaria) tanát Dante főleg Szent Anzelmtől 

17 If., XXV, 4: „Da indi in qua mi fuor le serpi amiche”.
18 Kb. ‘visszavásárolni’, lat. re-ex-captare, szinonimája a redimere, lat. redimo, redemptio.



33

(Cur Deus homo,19 De casu diaboli20) tanulta. A doktrína szerint a jónak 
teremtett eszes lények kivétel nélkül birtokolták a helyességet. Isten nem 
kényszerítette az angyalokat és az embereket a jóban való megmara-
dásra. Szabad akaratuknak nem volt előzetes feltétele, még az sem, hogy 
meg kell maradni a jóban. Először az ördög helyezte saját kellemességét 
(commodum)21 az isteni igazságosság (iustitia) fölé, vagyis külső ok nél-
kül, puszta egoizmusából vétett az univerzum harmóniája ellen. Bukásával 
bevezette a világba a rosszat, amit terjeszteni akart, és sikeresen megkí-
sértette Ádámot és Évát. Az Istennel harmóniában teremtett első ember-
pár is szabad akarattal rendelkezett. A bűnbeesés az ördög praktikái nélkül 
is bekövetkezhetett volna. A szakadás, elidegenedés, megromlott viszony 
állapotában és időszakában az Úr az ördögnek limitált hatalmat adott az 
ember büntetésére.

Isten azonban igazságosságból és irgalomból vissza akarta állítani 
eredeti formájában a bűn által deformált kapcsolatot. Mivel az emberi-
ség „a végtelen fölséget sértette meg”, saját ereje által nem tudott volna 
kitörni az elesettség állapotából. Nem nyújthatott olyan végtelen elég-
tételt, amellyel kiengesztelhette volna Teremtőjét. Szabad és önkéntes 
„ajándékunknak” ráadásul arányosnak kellett volna lennie az elkövetett 
bűnnel, tehát nagyobbnak, mint az egész emberiség. Ez elvileg maga 
Isten lehetne, de ő önmagát nem ajándékozhatja meg, s a felajánlásnak 
egyébként is ugyanabból a fajból kell kikerülnie, mint az adós(ság). Az 
egyetlen lény, aki képes erre, az Isten-Ember. Krisztus önkéntes elhatá-
rozásából22 vállalta magára az áldozatot (sacrificio), nem az Atya paran-
csára (a doktrína kivonta Istent a fia halálát okozó kegyetlen bíró sze-
repéből).23 Ez az áldozat az elégtétel (satis-facere), amely kiengesztelte 

19 Cantuariensis 1993.
20 Cantuariensis 2001, 460. A tanítvány kérdésére, hogy miért lázadt a rossz angyal, a 
Mester válasza: „Ennek az akarásnak nem volt más oka, amely valamennyire is hajtotta 
vagy vonzotta volna, hanem önmaga volt önmaga számára a létesítő ok és, ha mondhat
juk, az eredmény.” (Dér Katalin fordítása). A rosszakaratnak az ember esetében sincs 
önmagán kívüli oka (sui causa).
21 Cum-modus, ‘mértéknek megfelelő’.
22 Dante: „al Verbo di Dio discender piacque” (Pd., VII, 30), s egyesült az Istentől 
eltávolodott emberi természettel. Nemcsak a Fiúnak tetszett a földre lejönni, hanem az 
Atyának is ez az áldozat (Pd., VII, 47).
23 Cantuariensis 1993, 66: „Tehát nem Isten kényszerítette a halálra Krisztust, aki […] 
maga vállalta a halált […] azért az engedelmességért, amivel megtartotta az igazságot 



34

Isten jogos haragját. (Az ördög viszont kísértés nélkül vétkezett, s nincs 
ugyanabból a fajból való másik képviselő, aki megváltaná. Isten nem 
egyesül az ördögi természettel, Anzelm szerint lehetetlen, hogy ő is vis�-
szakerüljön a kegyelembe.)

Dante a Paradicsom hetedik24 énekében fejtette ki részletekbe menően 
szoteriológiai alapvetését, amikor Beatricével a Merkúr25 egében tartóz-
kodott. Isten az ember lelkét közvetlenül teremtette (Pd., VII, 67), meg-
kapta mindazokat a kiváltságokat (VII, 76–77), amelyeket az angya-
lok. Az angyali és emberi állapot meghatározó eleme a szabad akarat. 
A belőle szükségszerűen következő elhatározás előtt jó és rossz példák 
egyaránt sorakoztak. Az Atya ellen fellépő Lucifer és a Fiút eláruló Júdás 
exemplum, nem pedig az ember döntését meghatározó negatív hatalom. 
Mivoltukból következően Ádám és Éva számára meg volt adva a láza-
dás lehetősége, de tudniuk kellett, hogy ezzel örökre elvesztik a paradi-
csomot. Dante kérdésére, hogy mi volt Isten haragjának az oka, Ádám 
nem tolta át a bűnbeesés felelősségét az asszonyra (mint a Bibliában) 
vagy az ördögi megkísértőre, azaz végső soron magára Istenre. Nem a 
fa gyümölcséből való evés volt az igazi ok, hanem az, hogy túllépték 

[…].” (Dér Katalin fordítása).
24 A lelki hármas és a testi négyes összege, a hét magának az embernek a száma, akit 
döntő módon erkölcsi mivolta határoz meg: erényei és bűnei. A költő mindhárom 
cantica hetedik énekében rendszeresen megadja az ott tapasztaltak üdvtörténeti okát. 
Pokol: Mihály arkangyal letaszította az égből a lázadó angyalokat (If., VII, 11), a 
bűn Lucifer felé húz (If., VII, 21); Purgatórium: Vergilius elmagyarázza Sordellónak, 
miért olyan a kereszteletlen erényesek és gyermekek Limbusa, mint amilyen (Pg., 
VII, 22–36); Paradicsom: Beatrice feltárja a bűnbeesés és a megváltás titkát (Pd., VII, 
25–51), s választ ad a miértre (Pd., VII, 52–120). A Pokolban az olvasó a kilencből már 
a negyedik (a fösvényekre bőven számolva is csak 99 sor jut) és az ötödik körben tart, 
a Purgatóriumban viszont a kilencből még az elsőn sincs túl. Mennyiségi szempontból 
feszültség van a túlvilági valóságrész kiterjedése és az annak leírására szánt tercinák 
száma között. A Paradicsomban e kettő egyensúlyba kerül, a nyolcadik ének már a 
Vénusz egéről szól. (Az egyes körök bemutatásának matematikai átlaga kb. három és 
fél ének, 490 hendecasyllabus, az énekeket alkotó sorok száma 115 és 160 között válto
zik, az átlag 142,33.)
25 Mercurius vagy Hermész az antik mitológiában az istenek hírvivője, aki kapcsolatot 
létesít a távoli, ismeretlen, tapasztalat fölötti és az ésszel felfogható, e világi között. A 
görög nevével összekapcsolódott hermeneutika szó az üzenet megértésére vonatkozik. 
Dante számára Beatrice Hermész, aki a „sors üzenetét” (Martin Heidegger) hozta, s 
kimondta a megváltás titkát.



35

a világosan kijelölt határt.26 Csakis Ádám tehet róla, hogy nem maradt 
meg a számára adott keretek között, hanem nagyravágyásában megza-
varta a rendet. A gonosz az ő elhatározásában volt, vagy, pontosabban, 
gonoszul határozott. Elegendő volt egyetlen bűn, hogy az ember többé 
ne hasonlítson Istenre.

Hogyan vezethet vissza az út? Beatrice két lehetőségről szólt: a nagy-
vonalú isteni megbocsájtásról (cortesia: Pd., VII, 91),27 illetve arról, 
hogy az ember bűnével arányos szenvedéseivel elégtételt ad Istennek 
(sodisfar: Pd., VII, 93, 98, 102).28 Az előbbi önmagában nem tenné jobbá 
az embert, az utóbbira viszont képtelenek vagyunk, mivel nem tudunk 
olyan mélyre merülni a szenvedésben, amilyen magasra akartunk törni 
őrültségünkben. Isten saját bölcsessége szerint az egyetlen lehetséges 
módot, vagyis a kettő kombinációját választotta: Krisztusban önmagát 
feláldozta (Pd., VII, 115: dar sé stesso), s így emelte fel eszes teremt-
ményét, hogy az képes legyen hozzá visszatérni (Pd., VII, 116: l’uom 
sufficiente a rilevarsi). Ez mind Dante személyes útjának, mind művé-
nek a célja: visszajutni a paradicsomba, újra halhatatlanná és boldoggá 
válni, s ehhez segíteni majdani olvasóit.

A világmindenség visszavételéért folytatott küzdelemben az ördög-
nek nem lehet aktív szerepe. Sőt, szenvedés okozásán kívül (az is csak a 
pokolban) szinte semmilyen szerepe nincsen. A főbűnösöktől eltekintve 
még az elkárhozottak féken tartásáról sem ő, hanem delegáltjai gondos-
kodnak. Semmilyen reménye sincs, hogy újraszervezze csapatait.

Különböző dologból ugyanaz az esemény származott: nemcsak Istent 
engesztelte ki, hanem a zsidók is örültek a „felforgató” Krisztus halálá-
nak. Nyitva maradt azonban a gyilkosság földi igazságszolgáltatás sze-
rinti megbüntetése. A Beatricét is inspiráló viva giustizia Titusnak adta a 
bosszúállás dicsőségét, aki a jeruzsálemi templom 70-ben történt lerom-
bolásával és a zsidók szétszórásával megtorolta rajtuk (Pd., VI, 88–90) 

26 Pd., XXVI, 117: „ma solamente il trapassar del segno” (‘kizárólag a jelen való túl
lépés’).
27 A szó a feudális udvari úr–szolga viszonyra utal. Akkor jön létre udvar, ha az erősebb 
kegyet gyakorol.
28 Totális monoteizmusában Dante meg sem említette a kérdésről folytatott teológiai 
vita másik, riscatto-elméletét, amely szerint Isten alkut kötött a sátánnal. Az adott vált-
ságdíj maga az ember-Krisztus volt. Ez feltételezte volna, hogy a Gonosz legalábbis 
annyira erős, hogy alkut kelljen vele kötni vagy ilyen „hálapénzt” kelljen fizetni neki.



36

Krisztus elárulását és keresztre feszíttetését. Maga az áldozat általános-
ságban már előre jelezte29 a később bekövetkezendőket. (A menórák, 
kürtök és táblák római katonák általi elhurcolásának jelenetét Dante 
valószínűleg látta Titus római diadalívének belső domborművén. A kapu 
oldalsó részeit éppen a Dantét megelőző században védőfalba építették.)

Név és alak

Jóllehet a sátán e világi színtéren nem játszik valóságos szerepet, de 
az isteni rend megzavarását előidéző rossz emberi döntés, szándék és 
cselekedet sokféle és a hagyományban ismétlődő formát ölthet magára. 
Ezeket az ördög fenomenológiájának is tekinthetjük. Dante a rossz dol-
gok perszonifikálásának és szimbolizálásának gazdag tárházát mutatta 
be: kaphat mitológiai-emberi (meretrix), hagyományos ördögi (attribútu-
mai: karom, szarv, bűz, kék szín stb.), természetes (kígyó, nőstényfarkas, 
róka) vagy hibrid (hárpiák) állati és nagyon sok másféle alakot (ubique 
daemon).

Az ördög tulajdonnevei elsősorban a zsidó-keresztény és görög-latin 
hagyományból származtak. Dante a szolgálatába szegődött alakok meg-
határozására is innét merített (Kharón, Minósz, Kerberosz, kentaurok stb). 
Másutt új, beszédes nevet adott neki és nekik. Dante bátran a „falra festette 
az ördögöt”, nem volt semmiféle aggálya a Gonosz nevének kimondása 
miatt, ámbár szívesebben használt körülírást, ami a költő számára lehető-
séget nyújtott új referenciák bevezetésére, a téma gazdagítására.

A középkorban leggyakrabban használt Lucifer(o) elnevezés a Com-
mediában csak kétszer olvasható, mindkét alkalommal az első canticában 
(If., XXI, 143; XXXIV, 89). A Dante útját akadályozó három vadállat 
mindegyikének a neve „l” betűvel kezdődik, mint a „főnöké”: lonza, 
leone, lupa. A „Satàn” egy sorban kétszer olvasható (If., VII, 1). A Pokol 
hetedik éneke pontosan Dante által sem értett nyitányának a jelentése 
meglehetősen homályos. Pluto szavaiban még egy félelmet keltő indu-
latszó és az aleph, a héber ábécé első, Istent jelentő betűjének elferdí-
tett változata hallható. A megtévesztés mestere saját maga kiáltott sátánt. 
29 A szinoptikusoknál Krisztus itt nemcsak a templom pusztulásáról, hanem arról is 
beszélt, hogy jönnek majd olyanok, akik az ő nevére hivatkozva akarják félrevezetni 
az embereket, de tanítványai ne higgyenek az álmessiásoknak, álprófétáknak, álkrisztu
soknak (Mt 24, 1–28; Mk 13, 5–20; Lk 21, 6).



37

A hatodik és a hetedik ének határán (If., VI, 115–VII, 2) három olyan, 
egymást követő sor található (torz tercina), amelyekben a „gran nemico” 
(utalás a „földalatti” gazdagság mérhetetlen vágyára) neve négyszer for-
dul elő, Pluto–Satàn–Satàn–Pluto sorrendben. Kétszer Dante nevezi meg 
így őt, a közöttük lévő sorban pedig maga a negyedik kör őre szólal meg.

A csak a Pokolban előforduló (hatszor) diavol(o/i) nem konkrét sze-
mélyt jelöl meg, kétszer határozatlan névelővel (un) áll, egyszer többes 
számban. Hozzá hasonlóan általános értelmet kapott a demonio is: álta-
lában a kárhozott lelkek felvigyázóinak a foglalkozásneve. A Pokol-
ban hétszer fordul elő, háromszor tulajdonévvel együtt (Caron, Cerbero, 
Gerione), a Purgatóriumban egyszer (Pg., XIV, 118), itt inkább belülről 
rossz irányba vezető szellemet jelent, mint néhányszor korábban is (pl. If., 
XXXIII, 131). A démonok fejedelme Belzebù (egyszer: If., XXXIV, 127).

A pogány kultúrához kapcsolódó nevek közül a legfontosabb a Vergi-
lius (Aen., VI, 127) által is használt „gyászteli” Dis (Hádész). Egyedül a 
Dite (If., VIII, 68) került a verssor kiemelt helyére, rímbe. (A Lucifero, 
Satana, Belzebù30 nevekre viszont nincs szó, amelyik rímelne.) A pokol 
hatodiktól kilencedik körig húzódó alsó fele teljes egészében Dis biro-
dalma, amely körül a Sztüx folyik. Egyre szűkülő és mélyülő köreiben 
azok bűnhődnek, akik egykor a „rosszat szerették” s nem kaptak bűne-
ikre feloldozást.

A korábban ismert nevek mellett Dante bizonyos alakok megjelö-
lésére újakat is alkotott. Az ördög küldöttei ezáltal beszédes módon, 
fő tulajdonságukat elárulva mutatkoznak meg. A nyolcadik kör (csa-
lók, árulók, zsarolók) tele van változatos nevű ördögökkel. Az ötödik 
bugyorban vezetőjük Malacoda (‘Rosszfarok’), aki a költő mellé kísé-
rőül Barbaricciát (‘Göndörszakáll’) adja. Malebranche (‘Rondakarom’), 
Scarmiglione (kb. ‘borzoló’) és mások nevének említése mellett két 
tercinában Dante valóságosan tobzódik a felsorolásban: „»Tra’ti avante 
Alichino [‘Szárnyas’], e Calcabrina [calcare: ‘rúg’, ‘tapos’ + brina: ‘zúz-
mara’]«, / cominciò elli a dire, »e tu Cagnazzo [kb. ‘harapós szukaiva-
dék’]; / e Barbariccia guidi la decina. / Libicocco [kb. ‘forgószél’] vegn’ 
oltre e Draghignazzo [‘sárkányfog’], / Cirïatto [‘disznóagyar’] sannuto 
e Graffiacane [‘kutyakarmoló’] / e Farfarello [‘lópatájú’] e Rubicante 
30 A szavak nem felelnek meg a szépség dantei kritériumainak, nem az utolsó előtti 
szótagon hangsúlyozott három-négy szótagos pianák, ami egybevág a tizedik szótagon 
hangsúlyos hendecasyllabus sor rímtörvényével.



38

[‘vörösítő’] pazzo«.” (If., XXI, 118–123).31 (Néhány akkor létező család-
név is van közöttük.)

Nem kevésbé beszédes az az eset, amikor a költő nem pusztán tulaj-
donnévként használt szóösszetétellel jellemezte a pokoli hierarchia 
egyes tagjait, hanem nagyobb és többet eláruló frazeológiai egységek-
kel. Ezek a sötétség birodalmának királyára vonatkoznak. Néhány példa 
a Lucifer/Dis-antonomáziákra: „la creatura ch’ebbe il bel sembiante” (‘a 
teremtmény, aki szép volt’; If., XXXIV, 19), „vermo reo che ’l mondo 
fóra” (‘a világot átlyukasztó gonosz féreg’; If., XXXIV, 108), „’l nostro 
avversaro” (‘ellenségünk’; Pg., VIII, 95), „’l perverso / che cadde” 
(‘a bukott gonosz’; Pd., XXVII, 26–27), „’l primo superbo” (‘az első 
gőgös’; Pd., XIX, 46), és egy még bonyolultabb szerkezet: „al qual si 
traggon d’ogne parte i pesi” (‘ami felé mindenhonnan esnek a súlyok’, 
vagyis a Föld közepe; If., XXXIV, 111).

Az ördög leginkább a különféle devianciák közös eleme. A képmutató 
Catalano barát mondja: Bolognában hallotta az ördögről, hogy rengeteg 
bűnt követett el, s azt is, hogy hazug és a csalás atyja (If., XXIII, 142–
143). Az Inferno egyik első magyarázója (1328, 1340), Guido da Pisa 
karmelita szerzetes írta: mivel az ördög különféle módon kísérti meg az 
embert, különböző nevekkel illethető. Teremtésekor teológiai megha-
tározása Lucifer (‘fényvivő’), költőileg Disnek nevezzük, mert a pogá-
nyok szerint ő volt a legfőbb démon a pokolban, másként Plutónak is. 
Ha a gőgre kísért, Diabolusnak hívjuk, vagyis ‘lefele futónak’. Ha irigy-
ségre, akkor sátánnak, mint aki a boldogulásunkat irigyli. Ha haragra 
kísért, akkor exterminátornak, mivel az embert határain túlra kényszeríti. 
A jóra való restség esetében démon, mivel elegendő a nehézség az elkár-
hozáshoz. Ha fösvénységre kísért, Leviatán, ha torkosságra, Behemót, 
ha paráznaságra, Asmodeus.32 (Az utóbbi nevek Danténál nem szerepel-
nek.)
31 Babits fordításában: „»Hejh Szárnyas! Hejh Rugós! Előre – nyugton! / s te Mérges!« 
– kezdett rendelkezni gonddal – / »s Szemigszakáll lesz káplártok az úton! / S Harapós 
avval a fogféle csonttal / s te Főző! és te Körmös! és te Sárkány! / És Lóláb még, 
Vörössel, a bolonddal».”; Nádasdynál: „Indulj, Lebernyeg! Te is Gennydorong! / – 
parancsolta –, meg te is Vérkopó! / Csavarszőr, légy a szakaszvezető! / Menjen még 
Torzapád meg Gyíkszemölcs, / Reszelvény meg a fogas Rútagyar, / meg Bőrbögöly s a 
mérges Dögszelet!”
32 Rinaldi 2011, 838–839: „nam dicitur theologice ‘Lucifer’ in sua prima creatione, 
quasi ‘lucem ferens’; poetice vero dicitur ‘Ditis’ qui, secundum Paganos, erat maior 



39

A Pokol harmincnegyedik énekének főszereplőjét három szempont-
ból közelítjük meg, a leírás sorrendjét követve: a nézőre gyakorolt hatása 
(20–27. sor); mint érzelmi viszonyulásra késztető, büntetést végrehajtó 
alak (28–67. sor); végül mint a költők kiemelkedését szolgáló tárgy (70–
84. sor).

A teológiai-koncepcionális megfontolások alapján megalkotott (vagy 
meglátott) ördögkép illusztrálásához adekvát poétikai eszköz volt Dante 
számára a narráció előtérbe állítása a színrevitel helyett. Lucifer a jele-
net során kizárólag leírt alakként mutatkozik meg, nincs drámai szerepe, 
nem lehetséges vele semmiféle dialógus. A Bibliához kapcsolódó szöve-
gekben, s az európai irodalmi hagyományban meggyőzően érvelő, ver-
bális eszközök sokaságát jól és hatékonyan használó kísértő itt mindvé-
gig néma maradt. Nem fenyegetőzött, nem magyarázkodott, mint más 
bűnösök. Szótlanul tűrte sorsát és hajtotta végre dicstelen feladatát. 

Ha a pokol legmélyebb pontján magával a sátánnal való együttlét 
valóban drámai lett volna, Dante, mint másutt gyakran tette, a külső 
tárgy vagy alak bemutatása mellett, mint szereplő aprólékosan leírta 
volna saját érzelmi állapotát. Az előbbi eléggé rövidre sikerült, utóbbitól 
pedig megkímélte magát. Helyette inkább kiszólt az olvasóhoz: képzelje 
el a lettor, milyen is lehetett a se élő, se halott költő. A túlvilági tudó-
sító a negatív világ legmélyéről szóló beszámolójában lemondott gyak-
ran hangoztatott művészi feladatáról. A jelenet üresen maradt lényegé-
nek utólagos megteremtését az olvasó értelmezési horizontjára tolta át. 
Egyéni indulata elhallgatásával és mások képzeletére való átruházásával 

demon Inferni, scilicet Pluto. Autor autem istud nomen Ditis et imponit Lucifero, quia 
Imperator Inferni, et imponit civitati ignee, quia continet regna sua […]. Circa quod 
nota quod propter diversas naturas quas habet, vel diversa tentamenta que facit, 
diversis nominibus nominatur; quando enim tentat de superbia, dicitur ‘dyabolus’, id 
est ‘deorsum ruens’, id est ‘ruere faciens’; quando de invidia, dicitur ‘Sathan’, id est 
‘adversarius plasmationi’, quia invidet nobis, eo quod ad illam felicitatem ascendimus, 
de qua ipse extitit fulminatus; quando de ira, dicitur ‘exterminator’, quia ira ponit 
hominem extra terminos suos; quando de accidia, dicitur ‘demonium’, id est ‘sufficiens 
iniquitas’, quia ipsa accidia sufficit ad damnationem hominis; quando de avaritia, 
dicitur ‘Leviathan’, id est additamentum, quia, ut dicit Gregorius, malum malo addit, 
et penam pene addere non desistit. Quando de gula, dicitur ‘Vehemoth’, id est ‘animal’, 
quia gula reddit hominem bestialem; quando vero de luxuria, dicitur ‘Asmodeus’, id est 
‘facture iudicium’ quia propter luxuriam iam Deus iudicavit mundum.”



40

egyben kinek-kinek belső ügyévé tette, milyen hatást gyakorolt rá (és 
bárki másra) az ördög látása.

Találkozásukkor Danténak nem ellene kellett felvérteznie magát (Ver-
gilius tanácsa: „di fortezza t’armi”; If., XXXIV, 21), hanem az ördög 
borzalmas látványával szemben, mint egy szörnyű balesetnél, amelynek 
nem részesei, hanem nézői vagyunk. Az isteni büntetést a főbűnösökön 
kegyetlenül megtorló kéz- és szájmozgáson kívül Lucifernek egyetlen 
tranzitív tevékenysége a szárnycsapásai okozta szél fagyasztó hatásának 
előidézése, amely kellemetlen volt ugyan, de ártalmatlan.

Az „élő” ördög bemutatására Dante végül harminckilenc sort (If., 
XXXIV, 28–67), tizenhárom (!) tercinát szánt: ezekben groteszk és pate-
tikus alakként tüntette fel őt. A teljes Commedia (14 233 sor) három-
százhatvanötöd részét kitevő narráció a maga számszerű eszközeivel is 
mutatja, mennyire korlátozott jelentőséget tulajdonított a jégbe fagyasz-
tott lázadónak. A középkori tudat számára minden egyes esztendő a tör-
ténelem egészét magába foglaló Krisztus-metafora volt. Ez határozta 
meg a liturgikus év állandóan ismétlődő ritmusát, kezdve a reá való vára-
kozástól, életén, halálán, feltámadásán keresztül egészen királyként való 
második eljöveteléig. November második felében bezárul és egy hétre 
rá újabb circulum anni indul, örökös körforgásban és előrehaladásban. 
Dante és Vergilius a Pokol XXXIV. éneke első felében annál az egyetlen 
napnál (szombat) tartanak, amelyet Krisztus teljes egészében a pokolban 
töltött.

A látszólag élő megjelenítésének lezárása és az igazi tárggyá vál-
tozó Lucifer bemutatásának elkezdése közé Dante két sort illesztett (If., 
XXXIV, 68–69). Ezekben Vergilius három kijelentést tett: újra itt az éj, 
mennünk kell, mindent láttunk.33 A pokol leírása befejeződött. Lucifer a 
purgatóriumba igyekvő utasok számára használati eszközzé vált. Élet-
telen tárggyá vagy színpadi díszletté. Békésen, szó nélkül tűrte, hogy 
nyakától kezdve a leereszkedés, majd csípőjénél megfordulva talpáig a 
költők felemelkedésének lépcsője legyen. Ezzel hatékonyan hozzájárult 
Dante égi küldetése sikeréhez, végső soron az isteni terv beteljesülésé-
hez. Az utolsó tercinák már nem a múlthoz, hanem a jövőhöz, a purgató-
riumba való a belépéshez tartoznak.

33 „Ma la notte risurge, e oramai / è da partir, ché tutto avem veduto.”



41

Félelmetes szimmetriák

Döntés előtt az egyik vagy másik irányba hajló akarat mozgó szim-
metriatengelyként középen helyezkedik el jó és rossz között. Ha látszatra 
vagy a belső vágyakat tekintve a két cél nem lenne szorosan össze-
mérhető, szinte azonos, akkor dilemma sem jönne létre. A jónak (vagy 
rossznak) a másik nem lenne alternatívája. A kettő fenomenológiája sok 
hasonlatosságot mutathat, bizonytalanná téve a választást. Nem egy-
értelmű rejtett erkölcsi tartalmuk alapvető különbsége s döntés után a 
belőlük fakadó ellentétes következmény. „Libero voler” (Pg., XVI, 76) a 
Commedia központi témája, amelynek bemutatása az egész mű matema-
tikai (énekek száma) és a Purgatórium geometriai középpontjában áll. A 
költő ekkor már maga mögött tudhatta a rossz jeleneteinek megtapasz-
talását, s készült a jó szeretete helyes módszertanának megtanulására. A 
központ a Purgatórium negyvenhat34 teljes tercinából álló tizenhetedik 
éneke. A téma kifejtését Marco Lombardo huszonöt tercinával korábban, 
a tizenhatodik énekben kezdte el, s egy Beatricére tett utalással Vergilius 
fejezte be a tizennyolcadikban (szintén huszonöt tercina után).

A rossz erkölcsi világban való jelenlétéért kizárólag az embert terheli 
felelősség. Marco Lombardo vagy Vergilius érvelésében az ördög még 
közvetve sem került elő. Az ember testi mivoltában a csillagok mozgá-
sának van alávetve („lo cielo i vostri movimenti inizia”; Pg., XVI, 73). 
Mint eszes, elsődleges (lelkes) teremtmény elegendő világossággal 
és akarattal rendelkezik ahhoz, hogy bármilyen befolyástól mentesítse 
önmagát. Szuverén döntése felett senki sem uralkodik, ha rossz útra tér, 
ennek csakis ő maga lehet az oka.35 A bűn forrása magában az ember-
ben van: rosszra vágyik vagy deviáns módon törekszik a jóra. A bűn 
nem lehet az alig létező ördög szeretete. Csak a másik ember bajának az 

34 A 46 Szent Ágoston számítása szerint Ádám neve kabbalisztikus számösszegének 
(1+4+1+40) és a Krisztus által három nap alatt újjáépített régi jeruzsálemi templom 
építési éveinek a száma. Krisztus nem vitte magával Ádám testével együtt a bűnét is; 
vö. Pál 2014, 144.
35 Pg., XVI, 79–84. 



42

akarása, amellyel ő maga vágyik túlterjedni az Isten által számára kije-
lölt kereteken.

A gyökeresen eltérő lényeget a felszíni hasonlóságok, szimmetriák 
még markánsabbá tehetik. A torz tükörkép mozdulatlan, mint Isten, de 
vele ellentétben nem mozgató. Társai a negatív, lefelé húzó univerzum 
dolgai és alakjai. Az egész világot irányító isteni szeretettel szemben 
nem áll a gyűlölet sátán vezette hadserege. A pokol kapujára írt szöveg 
szerint az isteni Potestate (Atya), Sapienza (Fiú), Amore (Szentlélek) 
rendezte el a világ és a túlvilág dolgait. Az imago diaboli a Szenthá-
romság torz tükre, diametrális ellentéte. A Luciferre jellemző tulajdon-
ságok nem lehetnek mások, mint a Hatalom, Bölcsesség, Szeretet ellen-
tétei: a fehéres-sárga fej a Tehetetlenség, a vérvörös a Gyűlölet, a fekete 
az Ostobaság. (A színek a szeder mint sátánszimbólum érésének három 
állapotára utalhatnak.)36 Az ilyen típusú ellentétek, a jónak rosszba való 
átfordítása (mert másként a rossz nem is létezhet) az ábrázolás minden 
fontos részletében megmutatkoznak.37 Néhány antagonizmus a terem-
téskor: Ige–némaság; természetben: világosság–sötétség, minőségben: 
meleg–hideg; birodalomhoz való viszonyban: teljes hatalom–teljes tehe-
tetlenség; mennyiségben: Szentháromság–tricipitium.

A szeráfokhoz hasonlóan Lucifernek is három pár szárnya van, csak-
hogy ezeket nem borítja toll, hanem denevérekéhez hasonlóan csupasz 
bőr. Ami belőle áramlik, az nem a Szentlélek meleg lehelete, hanem a 
Kókütosz vizét megfagyasztó levegő. Jézus Krisztus keresztelésekor 
derékig merült a Jordán vizébe. Ennek illusztrációját Dante Ravenná-
ban mind a neoniánus (V. század [4. kép]), mind az ariánus (VI. század 
eleje) keresztelőkápolna mozaikján láthatta, az ő Lucifere viszont deré-
kig jégbe fagyva áll. A víz két halmazállapota az élet és a halál ellentétét 
szimbolizálja.

Ravennában, a VI. század eleji Sant’Apollinare Nuovo-bazilika egyik 
mozaikján (5. kép) jelent meg tudomásunk szerint először a sátán, az 
ítélkező Krisztus (Mt 25, 31–46)38 és egy angyal társaságában. A kép 

36 Freccero 1965, 11–26.
37 A XXXIV. ének ellentétekre épülő szerkezetéről és a szentség paródiájáról Lucifer 
alakjában ld. Draskóczy 2008, 81–114 és Draskóczy 2014, 168–193.
38 Az evangéliumi rész tér- és időtengelyek mentén többszörösen szerveződik szim-
metrikus struktúrákba. A tér négy iránya: fent–lent, jobb–bal, az idő három síkjával 
kombinálódik: mikor volt? – most – majd (utolsó ítélet, örökké). A bibliai szövegben a 



43

elrendezése egyszerre pontosan szimmetrikus és diametrálisan ellenté-
tes. Hármójuk közül a legkisebb a középen sötétkék tógában trónszerű 
sziklán ülő Megváltó, tőle jobbra és balra egy-egy álló, teljesen azonos 
termetű szárnyas angyal glóriával, jobb karjukat könyökben meghaj-
lítva, nyitott tenyerüket felfelé tartva késznek mutatkoznak az égi hatás 
befogadására (bal karjuk, kezük nem látszik). Lábuknál három-három, 
első pillanatra azonosnak tűnő négylábú állat. A szimmetriatengely által 
elválasztott két oldal két ellentétes világot takar és mutat. Az ellentéteket 
kicsi, lényegtelennek látszó különbségek jelzik. Krisztus a jobboldali, 
vörös színű ruhában álló angyal előtt álló fehér bárányok felé nyújtja 
nyitott tenyerét, mintha etetné őket. A másik oldal, a világoskék angyal 
felé nem tesz ilyen gesztust. A baloldali harmadra nem nyújtja át ruha alá 
rejtett kezét. Krisztus és közötte egy vékony csík teljes hosszában meg-
marad. A sátán lábánál három szakállas és foltos kecske (kos) áll. Fejét 
kissé oldalra fordítja, a másik két alakkal szemben ő nem tekint a nézők, 
vagyis a mi szemünkbe. Ha az ördögöt, mint Dante, megszabadítjuk a 
középkori irodalmi és művészi sztereotípiáktól és áthelyezzük a szabad 
akarat, a jó és rossz közötti autonóm választás nehéz dilemmájának terü-
letére, akkor kevés autentikusabb ábrázolást találunk erről az alakról, 
mint a ravennai mozaik.

„horizontvonal felett” az érkező Emberfia helyezkedik el minden angyalával a jelenben, 
a jóknak paradicsomi boldogságot ígér a jövőben, a rosszak viszont a sátán és angyalai 
számára készített örök tűzre jutnak. „Lejjebb”, az állatszimbólumok nyelvén: a pásztor 
úgy viszonyul a juhokhoz, illetve a kosokhoz, mint a „horizontvonal fölött” Krisztus a 
jókhoz, illetve a rosszakhoz. Az eseménysor a főhős két oldala mentén vertikálisan is 
kettészakad: mind a hat állapothoz (éhes, szomjas, idegen, meztelen, beteg, rab) egy 
helyes (tették) és egy helytelen (nem tették) ellentétpár tartozik. A függőleges vonal 
két oldalán tökéletesen szimmetrikus és tökéletesen ellentétes viselkedés példái kaptak 
elhelyezést. A szimmetriatengely mindkét oldalán újabb, egymásra vonatkozó fogalom-
párok vannak, a „visszakérdezés” során való ismétléssel (mikor láttunk?). A szimmetria 
itt az általános (Krisztus múlt idejű kijelentései) és a jobb oldalon álló igazak, illetve a 
bal oldali átkozottak (egymással szintén szimmetrikus) konkretizáló, ismét múlt idejű 
kérdései között áll fenn. Az utolsó sor tengelyében az örök(ké) áll: a negatív oldalon a 
büntetés, a pozitívon az élet.



44

Bibliográfia

Alighieri

1965	� Dante Alighieri összes művei, szerk. Kardos Tibor, Budapest, 
Magyar Helikon, 1965.

2012	� Alighieri, Dante, La Divina Commedia, commento di Anna 
Maria Chiavacci Leonardi, voll. I–IV, Milano, Arnoldo 
Mondadori, 2012.

2014	� Alighieri, Dante, Opere, dir. Marco Santagata, vol. II, 
Convivio. Monarchia. Epistole. Egloge, a cura di Gianfranco 
Fioravanti, Claudio Giunta, et al., Milano, Arnoldo 
Mondadori, 2014.

2016	� [Alighieri,] Dante, Isteni Színjáték, ford. Nádasdy Ádám, 
Budapest, Magvető, 2016.

Cantuariensis

1993	� [Cantauriensis, Anselmus] Canterbury Szent Anzelm, Miért 
lett Isten emberré?, ford. Dér Katalin, Budapest, MTA Filozó-
fiai Intézet, 1993.

2001	� [Cantauriensis, Anselmus] Canterburyi Szent Anzelm, Az 
ördög bukásáról, in Id., Filozófiai és teológiai művek, I. köt., 
ford. Dér Katalin, Budapest, Osiris, 2001, 395–460.

Draskóczy

2008	� Draskóczy, Eszter, Contrasti morali ed estetici nel canto 
XXXIV dell’Inferno. La rappresentazione di Giuda in Dante e 
nei commenti antichi. Dante Füzetek, 4 (2008), 81–114.

2014	�D raskóczy Eszter, Metamorfózis, ovidiusi allúziók és az 
antitetikus struktúrák szerepe a Divina Commediában, PhD 
értekezés, Szeged, Szegedi Tudományegyetem–Bologna, 
Alma Mater Studiorum Università di Bologna, 2014.

Eriugena

1975	�I ohannis Scoti Eriugenae Expositiones in ierarchiam 
coelestem, ed. J. Barbet, Turnhout, Brepols, 1975.



45

1995	� Érigène, De la division de la Nature. Periphyseon, voll. I–II, 
introduction, traduction et notes par Francis Bertin, Paris, 
PUF, 1995.

Freccero

1965	� Freccero, John, The Sign of Satan. Modern Language Notes, 
80 (1965), 11–26.

Pál

2014	� Pál József, Szimbólumkutatás – szimbólumelmélet, in Id., 
Nézőpontok. Tanulmányok a 20. századi magyar irodalomról, 
tudományról és művelődéspolitikáról, Szeged, JATE Press 
Szegedi Egyetemi Kiadó, 2014, 141–164.

Kelemen

2016	� Kelemen János, A bűnök osztályozásának antik és középkori 
forrásai az Isteni Színjátékban, in „Elhallgatom, hogy rájö-
hess magadtól”. Az Isteni Színjáték forrásai és hatása, szerk. 
Draskóczy Eszter, Ertl Péter, Pál József, Szeged, Szegedi 
Tudományegyetem Olasz Nyelvi és Irodalmi Tanszék, 2016, 
9–23.

Pasquini

2013	� Pasquini, Laura, La rappresentazione di Lucifero in Dante e 
nell’iconografia medievale, in «Il mondo errante». Dante fra 
letteratura, eresia e storia. Atti del Convegno internazionale 
di studio (Bertinoro, 13–16 settembre 2010), a cura di Marco 
Veglia, Lorenzo Paolini, Riccardo Parmeggiani, Spoleto, 
Centro Italiano di Studi sull’Alto Medioevo, 2013, 267–288.

Plutarkhosz

1985	� Plutarkhosz, Szókratész daimónja, ford. W. Salgó Ágnes, 
Budapest, Helikon, 1985.



46

Rinaldi

2011	� Le Expositiones et glose super Comediam Dantis di Guido da 
Pisa. Edizione critica, tesi di dottorato di Michele Rinaldi, 
Napoli, Università degli Studi di Napoli Federico II, 2011. 
[http://www.fedoa.unina.it/8582/1/Tesi_M._Rinaldi.pdf]

Russell 
1999	� Russell, Jeffrey Burton, Il diavolo nel Medioevo, Roma–Bari, 

Laterza, 1999.

Shade

1869	� Visio Tnugdali, ed. Oscar Shade, Halle a. d. Saale, Libreria 
Orphanotrophei,1869.

La solitudine di Lucifero. Fonti cristiane della rappresentazione del 
Male

Aldilà del comune principio di negatività, il Medioevo talvolta dimo-
strava un atteggiamento eccessivo e contraddittorio nei confronti di 
Satana. C’è una sostanziale differenza tra le rappresentazioni artistiche e 
retoriche di una distorta figura spaventosa ed il concetto del diavolo inno-
cuo nelle speculazioni astratte. Dante sintetizzava diversi elementi nel 
suo Lucifero: come concetto, seguendo sant’Anselmo, il diavolo diventa 
un mezzo della Provvidenza divina, ma nella sua visualizzazione man-
teneva anche alcuni elementi dell’aggressività che vivevano nella tradi-
zione popolare. Il diavolo è simmetrico alla Trinità ed agli angeli ma, 
inesistente da solo, non può minacciare l’umanità come forza esterna ed 
indipendente. Il bene e il male si trovano nell’amore che è in movimento, 
e che deve fare una scelta giusta, estremamente difficile. Eppure, la qua-
lità della scelta morale decide come qualcuno possa entrare nell’eternità. 
Il diavolo di Dante è reietto alla periferia dell’universo, ed è piuttosto 
una figura patetica e grottesca, non un personaggio dotato di potere reale.



47

Lucifer’s Loneliness. Christian Sources of the Evil’s Representation

In addition to the common principle of negativity, the Middle Ages 
had an extreme, sometimes contradictory attitude towards Satan. There 
is a substantial difference between the medieval artistic, rhetorical 
representation of a distorted figure and the devil’s concept in the 
abstract theological speculations. Dante put together several elements 
creating his own Lucifer: as a concept, it is similar to the “gentle” devil 
of Anselmus of Canterbury, but as he appears in the depths of hell, his 
aggressive sight, comes back to popular tradition (in preaching, tales, 
painting). The devil is symmetrical with the Trinity and the angels, but as 
an independently non-existent external force does not threaten humanity. 
The right and wrong, the good and bad are in the love in motion which 
makes a difficult choice between them. Yet the quality of moral choices 
will decide as someone enters into eternity. The Devil of Dante is outcast 
to the periphery of the Universe, is much more pathetic and grotesque 
figure than a real power factor.


