
101

Hörcher Ferenc

Egyeduralmi rezsim és republikánus nyelvezet – 
Dante Az egyeduralom (Monarchia) 
című művéről 1

1. Bevezetés

Amikor Dante politikai gondolkodását szeretnénk rekonstruálni, ajánlatos a jól 
ismert életrajzi tényekből kiindulni.2 Köztudott, hogy a költő Dante �atalon tevé-
keny szerepet vállalt Firenze köztársasági berendezkedésű politikai vezetésében. 
Aktív politizálása idején többféle városi tanács működésében vett részt, 1300-ban, 
pályája csúcsán pedig a végrehajtó hatalmat jelentő hat priori hivatal egyikét is betöl-
tötte, igaz, a városi szabályok szerint csak néhány hónapig. Ennek eredményeképp 
(is), a puccsal hatalomra kerülő fekete guelfek a költő távollétében mondvacsinált 
korrupciós vádak alapján elítélték, és száműzték a városból. 

Tudjuk, a száműzetés a legsúlyosabb büntetések egyike volt a korban, s Dante ese-
tében e büntetés életfogytig érvényben maradt. A politika azonban nem ért véget a 
költő számára városa elhagyásával. Itália-szerte utazott, immár túllépve a városállam 
politikai keretein. VII. Henrik német-római császár számára toborzott szövetsége-
seket például abban a latin nyelvű levélben, amelyet Itália uralkodóihoz és népeihez 
intézett. A Milánóban és aztán Rómában is megkoronázott császár viszont idejeko-
rán elhunyt, s ezzel elszálltak Dante politikai reményei is. Ám nem hagyták nyu-
godni azok a gondolatok, amelyek szerint a császár és a pápa közti viszálykodásra 
a megfelelő válasz Itália egységes uralom alá helyezése. Ennek az elképzelésnek az 
elvi megalapozását szolgálta a királyságról írt munkája. A latin nyelvű mű születé-
sének pontos idejéről megoszlanak a vélemények, pedig a datálás az értelmezéshez 
kulcsfontosságúnak látszik. Ha ugyanis még a császár halála előtt kezdte volna írni 
Dante, az arra utalna, hogy közvetlen aktuálpolitikai célok vezérelték a költőt az 
írásban. A többség szerint a legvalószínűbb mégis az, hogy Dante valamikor 1314 és 
1318 között írta a művet. A datálás izgalmas kérdése mellett arról se feledkezzünk el, 
hogy a kézirat Dante halála után üstököspályát futott be. Az is igaz azonban, hogy a 

1  E dolgozat nem kíván beleavatkozni a mű címének fordításával kapcsolatos vitába; ám fontos jelezni, 
hogy a Dante által használt Monarchia kifejezésnek nem volt meg a korban az a negatív csengése, 
amely a mai magyar nyelvben az egyeduralom kifejezés sajátja. A dolgozatban a következő fordítást 
használom: Sallay 1983. 

2  Dante életének rövid áttekintése: Shaw 1996, xxxix–xlii. 



102

Hörcher Ferenc

mai olvasó számára már nem könnyen értelmezhető, s nehezen társítható az Isteni 
színjáték alapján bennünk élő Dante-képpel is.

Az ellentmondás alapját az a szembeötlő tény adja, hogy a korábban a republi-
kánus �renzei rendszerben tevékenykedő Dante e művében az egyetemes király-
ság politikai berendezkedése mellett áll ki. A tanulmány amellett fog érvelni, hogy 
száműzetése idejére Dante bizonyos fokig kiábrándult a belpolitikában pártpolitikai 
kon�iktusokat (discordia), a külpolitikában háborúkat generáló �renzei közösségi 
vezetésből. Külpolitikai gondolkodásában erőteljesen bírálta a pápa vélelmezett 
ármánykodását a császár egyesítő törekvéseivel szemben. E két előfeltevés �gye-
lembe vételével talán kevésbé meglepő, hogy az értekezés a „világi egyeduralom” 
politikai berendezkedése mellett áll ki, áttételesen pedig a német-római császár mel-
lett tört lándzsát. 

De Dante tömör írása ennél a két egyszerű állításnál többet kíván kimondani. 
Egyetemes érvénnyel kíván érvelni az egész emberiség fölött uralkodó egyszemé-
lyi hatalom szükségessége és helyessége mellett.3 A szerző meghatározása szerint 
„A világi egyeduralom, amelyet császárságnak hívnak, egyetlen fejedelmi hatalom 
az összes többi fejedelmi hatalmak fölött az időben, vagyis azon dolgokban és azok 
fölött, melyeket időbeli múlásukkal mérhetünk.” (I.ii.)4 Ez a hatalom tehát egy és 
oszthatatlan, és minden más világi hatalom fölé van rendelve. Tudjuk persze, hogy 
a német-római császár közel sem rendelkezett ilyen hatalommal, de még a római 
császárok által gyakorolt hatalomra sem igaz ez a fajta kizárólagos meghatározás. 
Ám fontos látnunk, hogy csakúgy, mint Platón, Dante érvelése is logikai természetű, 
és nem egyfajta gyakorlati szillogizmus. Dante sem azt nem állítja, hogy csaku-
gyan volt ilyen hatalom, sem azt, hogy ez egyáltalán elérhető az emberi viszonyok 
között. Vagyis nem az a célja, hogy történeti irodalomként vagy valamifajta tanács-
adó könyvként olvassák könyvét (ahogy Machiavellinek ezek voltak a céljai). Dante, 
bár nem tudjuk dolgozata eredeti stratégiai célját, módszertanilag csakugyan �lozó-
fusként járt el: az állításai �lozó�ai igazságát kívánja igazolni, márpedig a �lozó�ai 
igazság egyetemes érvényű, és alkalmazhatósága nem feltétele érvényességének. 

Másfelől fontos azt is leszögeznünk, hogy ez az egyetemes igazságkeresés nem 
hasonlítható Platón jószándékú, de szembeötlő módon utópista politika�lozó�ai 
gondolatkísérletéhez sem, Az államban. Platón érveit ugyanis nyilvánvalóan nem 
lehetett saját korára közvetlenül vonatkoztatni. Dante �lozó�ai értekezése viszont 
azután született, hogy a szerző hosszú éveket töltött el a politikai életben, így gon-
dolatainak politikai relevanciája nyilvánvaló. Nem állítható, hogy végérvényesen 
hátat fordított volna a megszerzett politikai tapasztalatainak egy ideális politika 
kedvéért. Legfeljebb annyi mondható ki, hogy a szöveg nem egy konkrét politikai 

3  Dante politikai �lozó�ájának jogelméleti keretrendszeréről lásd: Nagy 2014.
4  Lásd még: „a birodalom is joghatóság, mely minden világi joghatóságot magában foglal” (Egyed-

uralom III x.).



103

Egyeduralmi rezsim és republikánus nyelvezet

helyzet leírása, s főleg nem egy ilyen gordiuszi csomó átvágása a célja. Tehát műfaji-
lag e mű nem hasonlítható a történeti összefoglalókhoz, a fejedelmi tükrökhöz vagy 
más tanácsadó irodalmak műfajához. Igaz, még ez utóbbi állítással is csínján kell 
bánnunk. Hiszen, mint arról már volt szó, nem tudjuk, a szerző pontosan mikor írta 
e jelentékeny művét. Ha kiderülne, Dante még Henrik császár halála előtt kezdte 
el írni a Monarchiát, akkor igenis állítható lenne az, hogy egy tényleges politikai 
helyzet orvoslása (is) lebegett a szerző lelki szeme előtt.

Az alábbiakban először az itáliai városállamokkal kapcsolatos humanista politi-
kai gondolkodás bevett sémáját elevenítjük fel, amelytől látszólag élesen elüt Dante 
gondolkodása. Ezt követően azonban e bevettnek tekinthető nézet árnyalására tett 
kísérlet következik, hogy világossá váljon: az erény-politika Hankins által hangsú-
lyozott humanista ideáljából egyáltalán nem következik szükségszerűen a repub-
likánus alkotmányos berendezkedés választása (Hankins 2019). Épp ellenkező-
leg: a humanisták azt hangsúlyozták, hogy az erényes politika paradigmáján belül 
minden politikai helyzetben az adott paraméterek fogják meghatározni a kívánatos 
„államformát”. Ez például azt jelenti, hogy a Mediciek �renzei uralmával igazából 
nem az volt a bajuk, hogy „egyeduralmat” gyakoroltak, hanem hogy e politikájuk 
nem az erényekre épült, hanem pusztán a hatalmi erő érvényesült benne. Dante 
érvelése szerint a királyság nem szakítás az erény alapú politikacsinálással, hanem 
egy olyan politikai berendezkedés, amely – ha racionális – optimalizálni tudja az 
erény-alapú politikai döntéshozatalt. 

Az arisztoteliánus hagyomány szerint sem ördögtől való ötlet Dante részéről, 
hogy az erényes politika megvalósítására épp a királyság intézményében kereste a 
megoldást. Hisz az ideális polisz Arisztotelésznél is az egyszemélyi uralom hatalma 
alatt áll, erényes uralkodót feltételezve. A továbbiakban azonban egy erősebb tézist 
is meg szeretnénk fogalmazni. E szerint Danténak a királyság melletti érveinek jó 
része is a republikánus szótárból származik. Szerinte ugyanis az egyetemes királyság 
a városi közösségnek is javát szolgálja. Dante érvelését itt a szó- és fogalomhaszná-
latára koncentrálva mutatjuk be, hogy lássuk, csakugyan abban a regiszterben ír, 
amelyet a humanista irodalomból (is) ismerünk. Ha pedig Dante valóban megtartja 
a republikánus beszédmódot, még akkor is, amikor a birodalmi logikát védelmezi, 
akkor árnyaltabban tudjuk megítélni azt a kérdést, hogy vajon a száműzött Dante 
valóban elárulta-e a �renzei respublika ügyét.5

Végül említsünk meg egy politikai �lozó�ai szempontot is. Ha Dante úgy látja, 
a birodalom tudja a republikánus célokat is legjobban szolgálni, akkor felmerül 
a kérdés, hogy e műve milyen tanulságokkal járulhat hozzá a mai republikánus 
gondolkodásmód árnyalásához. Dante valószínűleg ugyanazt az ellensúlyt kereste 

5  E gondolatmenet nagyban támaszkodik Robert Hollander és Albert L. Rossi értelmezésére, akik 
szerint „Dante a republikánus hagyomány folytatójaként tekintett magára még akkor is, amikor 
birodalmi törekvések is megjelentek gondolkodásában” Hollander – Rossi 1986, 60.



104

Hörcher Ferenc

a polgárháborús belső kon�iktussal és az állandó külpolitikai fenyegetettséggel 
szemben, mint amit az állami szuverenitás tanának hirdetői, a Bodintől  Hobbesig 
vezető hagyomány. Hogy az egyetemes monarchia mennyire lett volna képes kezelni 
az itáliai városállamok heveny problémáját, azt persze utólag elég reménytelen fel-
adat eldönteni. Politikai �lozó�ailag azonban igazából csak az érvelés az érdekes, 
amely arra szolgál, hogy igazolja: az egymással vetélkedő részérdekek által gerjesztett 
kon�iktusok kezelésének hatékony módszere lehet egy aránytalanul nagy hatalom-
mal bíró felsőbb entitás megalkotása, amely egyfajta „világcsendőri” szerepet töl-
tene be, úgy belpolitikailag, mint külpolitikailag. Mindennek nem a későbbiekben 
megszülető államiszuverenitás-elmélet alternatívájaként van jelentősége, hanem 
abból a szempontból, hogy megmutatja: Dante valójában olyan modus vivendi-t 
keres, amelyben a városállam nem szuverén, ám másokat nem érintő saját ügyeit 
mégis maga intézi. Vagyis a politikai �lozó�a felől is érdekes, hogy Dante egy több 
szintű, de összerendezett politikai spektrumot épít, amely nem kizárja a városok 
önkormányzását, hanem csak elhelyezi azt a különböző politikai szerveződési szin-
tek  hierarchiájában, s fölé rendeli az egyetemes monarchiát mint egyfajta külső 
kontrollt. 

2.  Az itáliai városállamokkal kapcsolatos  
humanista politikai gondolkodás bevett sémái

A hagyományos, ma is uralkodó értelmezési keret szerint az itáliai humanisták poli-
tikai gondolkodása egyértelműen a városállam köztársasági modelljét preferálta. 
Ezért volt példaértékű számukra Firenze története, ahol a köztársasági berendez-
kedés egy ideig valóban meghatározó jelentőségűvé tudott válni. A toszkán várost 
ezért sokáig a köztársasági típusú reneszánsz városállam tipikus példájának tekin-
tették, s a történetét és ideológiáját író humanisták felfogását a humanistákra általá-
ban véve is jellemzőnek gondolták. Ám épp Dante példája mutatja meg, hogy nem 
volt szükségszerű egy ilyen egyértelmű kapcsolat a humanisták és a republikánus 
politikai berendezkedés között. A polgárhumanizmus (civic humanism) hívei ezért 
Dante példáját idejétmúlt, anakronisztikus jelenségként a háttérbe szorították, hogy 
az uralkodó reneszánsz republikánus paradigmát megőrizhessék. 

A  polgári humanista elképzelés úttörői közé tartozott a klasszikus Jacob 
 Burckhardt, és a 20. század meghatározó reneszánsz-kutatója, Hans Baron (Burck-
hardt 1978; Baron 1955; 1966). Ők mindketten a �renzeiek szabadságszerete-
téből vezették le saját értelmezésüket. Ám míg Burckhardt esetében a reneszánsz 
ember feltételezett individuális szabadságvágya állt a középpontban, addig Baronnál 
a „Bürgerhumanismus”, „civic humanism” fogalma, vagyis a republikánus (városi)
polgári humanizmus, ami nincs is olyan távol a pozitív szabadság Isaiah Berlin-féle 
fogalmától, s egyfajta „polgári” (civil) érzékenységtől. Míg Burckhardt a klasszikus 



105

Egyeduralmi rezsim és republikánus nyelvezet

liberalizmus elveiből indult ki, amikor a libertast mint negatív szabadságfogalmat 
tárgyalta, Baron másfajta értelmet tulajdonít a fogalomnak. Szerinte a �renzeiek 
gondolkodásában a szabadság a comune ügyeiben való aktív részvétel lehetőségét 
teremti meg, és minden más berendezkedési forma elfogadhatatlan a �renzeiek szá-
mára. Sem a signoria, sem a német-római birodalom szupremáciájának elfogadása 
nem hasonlítható ahhoz a berendezkedéshez, amelyben a polgár számára a saját 
városa ügyeibe való politikai beavatkozás lehetősége biztosított. 

Már Burckhardt is úgy jellemzi a signoriát, mint ami erőszakosan átvette a 
város-köztársaságtól a hatalmat, tehát mint annak alternatíváját (Lee 2018, 7–10). 
Pedig a signoriák létokát épp az adta, hogy a városköztársaságban olyan éles szem-
benállás, belső kon�iktus alakult ki, amely kezelhetetlenné tette a politikai helyzetet. 
Ebből a patthelyzetből reméltek kiutat azok a politikai szereplők és városok, akik 
és amelyek utat nyitottak a signoriák kialakulásának. Burckhardt narratívájában a 
humanisták maguk nem tűntek politikailag aktívnak, ők a kontemplatív életforma 
elkötelezettjeinek, vagy egyszerű városi alkalmazottaknak látszottak. Ám a politi-
kailag közömbös humanistákat sem hagyhatta hidegen, amikor a kialakuló egye-
duralmak már az egyes polgárok egyéni szabadságát is veszélyeztették. Ezért van 
az, hogy a humanisták már ebben a paradigmában is a köztársasági berendezkedés 
híveinek tűntek. 

Hans Baron azonban még közvetlenebb kapcsolatot feltételezett a humanisták és 
a köztársasági berendezkedés között. Szerinte maga a humanizmus mint kulturális 
teljesítmény is csak a köztársasági berendezkedés keretei között jöhetett létre és 
válhatott meghatározó intellektuális jelenséggé. Baron narratívájában a libertas csak 
a zsarnokság és a béke kombinációjával szemben volt értelmezhető. 

Ha csak ezt a két jellegzetes példát vesszük, akkor is világosan látszik, hogy a köz-
társasági forma mellett kiálló, és az egyszemélyes uralommal szembeforduló huma-
nizmus képe maga egy olyan narratíva, amelynek modern politikai jelentése is van. 
Ez a jelentés persze nyilvánvalóan más és más felhanggal bírt a tizenkilencedik szá-
zad második felében, mint a huszadik század legdühöngőbb évtizedeiben, a húszas–
harmincas években. Burckhardt egy olyan gazdag protestáns patrícius családból 
származott, amely lelkészeket is adott a tágabb közösségének. Az egyébként zsidó 
származású Baron pedig szintén tanult egy liberális protestáns teológusnál, Ernst 
Troeltsch-nél, aki feltárta tanítványa előtt e hagyomány legfontosabb értékvonatko-
zásait, így az is sajátjának tudta az egyéni szabadság tiszteletét, s egyfajta közösségi 
kiállást. Baron első művét Kálvin államfelfogásáról írta, s csak aztán tért át az itáliai 
reneszánsz vizsgálatára. Egyik legfontosabb témája a zsarnokság alatt álló Milánó és a 
szabadságát védő Firenze harca. Ám Baron ebbe a politikai rivalizálásba egy mélyebb 
problémát is belelátott: e példán keresztül az elnyomás és a szabadság paradigmatikus 
küzdelmét próbálta meg felrajzolni, ahogy az a 20. században megtestesült. 

Az igazság az, hogy ez a minta, amely szerint az itáliai városállamokban az 
idejétmúlt középkorias királyságeszmét felváltja a modernizmussal eljegyzett 



106

Hörcher Ferenc

republikánus modell, majd azt ismét legyőzi a territoriális állam egyszemélyi 
uralma, meglehetősen sematikus, és valójában a kutató értékpreferenciáit tükrözi a 
történelmi nyersanyagban. Ebben az értelemben mondhatjuk azt, hogy ez a séma a 
Butter�eld által emlékezetesen megfogalmazott Whig történetírás kategóriájába tar-
tozik (Butterfield 1931). Ráadásul nem csak az a baj, hogy sematikus a történet, 
amely így eltakarja a ténylegesen megvalósult, különbözőképpen kevert modelleket. 
E historiográ�ai paradigma történetileg sem igazán stimmel: hiszen a szabadság 
és összhang elvére épültek már a középkori itáliai comune városállamai, s ehhez 
képest a reneszánsz nem is hozott lényeges változást. Másfelől a humanisták által 
kedvelt izolált republikánus kísérletek mellett a legtöbb helyen hosszú távon a városi 
önkormányzatiság átadta helyét a signoriának, majd a nemzetállamot előkészítő 
fejedelemségeknek. A humanisták számára az egyszemélyi uralom alatt álló városok 
is fontosak voltak, így legtöbbször a republikánustól eltérő modellekkel kapcsolat-
ban sincs elvi kifogásuk, ha az uralkodó csakugyan erényesen gyakorolja hivatását. 

Kétségtelen tény, hogy az itáliai városállamok európai összehasonlításban maka-
csul próbálkoztak a köztársasági modell újra-meggyökereztetésével. Az is tény, hogy 
ugyan nem a reneszánsz találta ki a comune-formát, amely ennek alapjául szolgált, 
de a reneszánszban voltak kulturálisan-gazdaságilag legvirágzóbbak e városok, 
messze földön hirdetve politikai berendezkedésük sikerességét. Ám a reneszánsz 
kultúrának ugyanúgy része az az udvari kultúra, amely az egyszemélyi hatalom hol-
dudvarában fejlődhetett ki.6 A jelen dolgozatnak nem feladata annak összemérése, 
hogy vajon a köztársaság az érdemdúsabb és erényesebb politikai berendezkedés, 
vagy az egyszemélyi uralom. Ez a fejezet csak annyi következtetést kívánt megfo-
galmazni, hogy az a közvetlen összefüggés, amit a humanisták és a republikánus 
gondolkodásmód között a bevett historiográ�a képviselői feltételeztek, nem nyil-
vánvaló és nem szükségszerű.

3. Humanizmus és birodalom

A következőkben azt a szakirodalmi ellenáramlatot mutatjuk be, amelyik a huma-
nistáknak a birodalommal kapcsolatos elképzeléseire vonatkozik. Bár ez a téma 
is visszakereshető a reneszánsz klasszikus kutatói között, mi most elsősorban 
 Alexander Lee nemrég megjelent monográ�ájára támaszkodva idézzük fel a fonto-
sabb összefüggéseket (Lee 2018). A humanisták e gondolatmenet szerint is a sza-
badságot és a köz javát tartották elsődlegesnek a városállam szempontjából. Ám az 
a kérdés nem volt evidens, hogy hogyan lehet kivívni, és aztán megőrizni ezeket az 
értékeket. Ahogy arra James Hankins trendváltó monográ�ája utal, a humanisták 
alapgondolata ezzel kapcsolatban az, hogy e célok elérésének legfontosabb feltétele 

6  Ennek jellemző megnyilvánulási formája: Castiglione 2008.



107

Egyeduralmi rezsim és republikánus nyelvezet

az erényes politikus. Csak az az államfér� képes hathatósan fellépni a szabadság 
kivívásáért vagy megőrzéséért, illetve csak az a politikus fog érdemben a köz javára 
cselekedni, akinek jelleme, karaktere erényes. Az erények közül pedig különöskép-
pen a kardinális erényeket hangoztatják, azt a négy erényt – a bátorságot, a mérsék-
letet, az igazságosságot és a gyakorlati bölcsességet –, amelyet a klasszikus görög, 
majd a római antik �lozó�a dolgozott ki, s amelyet aztán a kereszténység is beépített 
saját morálteológiájába. Ez az elképzelés tehát részben antik �lozó�ai és retorikai 
(elsősorban arisztoteliánus és cicerói) alátámasztással bír, részben azonban a keresz-
tény-középkori hagyományokból eredeztethető. 

Dante tipikusan olyan szerző, akinél ez a két hagyomány nem válik el. Meg-
őrzi a középkori gondolkodás alapsémáit, de már jelen van benne a humanisták 
érzékenysége az antikvitás és a klasszikus kultúra iránt. E tekintetben tehát az ő 
helyzetét a skolasztikus és más egyéb középkori �lozó�ák és a humanisták között 
kell keresnünk. Dante politikai �lozó�ája izgalmas, de nem szokásos kibékítése e 
kétféle hagyománynak. Politikai �lozó�ája sajátos elegye a városi republikanizmus 
és az egyetemes monarchia beszéd- és gondolkodásmódjának. 

Ám az is bizonyos, hogy a humanisták gondolkodásában az egyetemes monar-
chia rendszeresen visszatérő szál, s pont azért, mert nem a politikai rendszerre 
koncentráltak, hanem a politikában vezető szerepet vállalók erényességére. Ha az 
uralkodó(k) erényes(ek), már nem lényeges, hogy milyen alkotmányos berendez-
kedésről van szó. Ez a megfontolás persze �gyelmen kívül hagyja, hogy az adott 
rezsim, vagyis intézményes elrendezés milyen (vissza)hatással van a vezetők eré-
nyeire. Márpedig azt Lord Acton bonmot-ja óta tudjuk, hogy épp a hatalom tudja 
megrontani az uralmon lévők erényeit.7

Egy másik alapvető megfontolás, amely a humanisták politikai gondolkodásával 
kapcsolatos, arra vonatkozik, hogy a szabadságot és a békét alapvetően veszélyezteti 
az olyan belső kon�iktus, amely agresszióba torkollik. Hiszen nyilvánvaló, hogy 
az erőszak a szabadság legnagyobb ellenfele. Márpedig a republikánus berendez-
kedések idején a kon�iktusok visszatérőek voltak, ahogy azt Dante saját példája is 
igazolta.

De milyen megoldást ígért a császár és birodalma támogatása? A humanisták 
hipotézise ezzel kapcsolatban az volt, hogy a császár udvara túl messze van ahhoz, 
hogy érdemben akarjon beleszólni a város ügyeinek intézésébe. De a humanisták 
abban bíztak, hogy arra azért megvolt a hatalma és tekintélye, hogy a rend fenntartá-
sát szavatolja. Ezért a távoli, de aránytalanul nagy hatalom potenciálisan stabilizáló 
szerepűnek tűnt a szemükben. Hiszen az ilyen távoli hatalomnak az a célja, hogy a 
birodalom rendjét senki ne veszélyeztesse, s hogy a városok adói időben beérkezze-
nek a kincstárba. Gondoljunk arra, hogy a Német-Római Birodalomban a szabad 

7  „Power tends to corrupt and absolute power corrupts absolutely.” Lord Acton: Letter to Bishop 
Mandell Creighton, April 5, 1887. Published in Figgis – Laurence 1907.



108

Hörcher Ferenc

császári vagy birodalmi városok kivételezett helyzetnek, privilégiumnak tekintették, 
hogy csak a császár gyakorolt felettük hűbérúri jogokat. Ugyanez igaz Magyaror-
szágon a szabad királyi városokra, amelyek számára szintén valamifajta védettséget 
biztosított a közvetlen királyi hűbérjog felettük.

Ha a fentiek elfogadható kiindulópontnak tűnnek a humanisták politikai felfogá-
sának jellemzésére, akkor a dolgozat második fele arra vállalkozik, hogy Dante poli-
tikai gondolkodását ez utóbbi, birodalmi logikájú humanista paradigma aleseteként 
vizsgáljuk meg. Az alábbiakban két részben fogjuk feleleveníteni Dante politikai 
gondolkodását. Közismert, hogy száműzetése kettétörte Dante politikai pályáját. 
Míg előtte éveken át aktív szerepet vállalt városa politikai életében, száműzetése 
után erre már nem volt lehetősége, ezért innét kezdve a szellemi alkotómunkába ölte 
politikai ambícióit is. Míg tehát a töréspont előtti korszakát egyfajta vita activaként 
értelmezhetjük, a töréspont után sok szempontból a vita contemplativa modellje vált 
alkalmazhatóvá rá. Az alábbiakban mindkét korszakról szót kell ejtenünk, össze-
vetve a gyakorlati cselekvés emberét a gondolat emberével.8 A megválaszolandó 
kérdés pedig ez: vajon valóban más ember lett-e Dante a száműzetése után, vagy 
ugyanaz maradt, csak egy másfajta politikai megoldás mellett kötelezte el magát, 
eredeti célja, Firenze szabadsága és a város közjava elérése érdekében?

4. Dante, a cselekvő politikus

Amikor Dantét mint politikai cselekvőt próbálom jellemezni, elsősorban John M. 
Najemy és Alexander Lee vonatkozó írásaira támaszkodom.9 Nem fogok meglepőt 
állítani, de azt remélem, hogy a költő felnőtt életének két felét összehasonlítva érde-
kes következtetésekre juthatunk.

A Dante korára oly jellemző �renzei belső pártviszályok, polgárháborús villongá-
sok a városi arisztokrácia és a popolo, vagyis a tulajdonképpeni városi középosztály 
között dúltak. Najemy ezt azzal magyarázza, hogy itt húzódott egyfajta törésvonal 
a társadalmi hierarchiában. De azt sem rejti véka alá, hogy az erőszakos küzdelmek 
már az arisztokrácia sorain belül is kitörtek, mivel egymással rivális érdekcsoport-
jaik küzdöttek a hatalom megszerzéséért. E csoportok nem elvi alapon szerveződtek, 
nem a politikai eszméik ellentéte fordította őket egymással szembe. Sokkal inkább 
érdekkörök voltak ezek, amelyek persze megfelelő bel- és külpolitikai és kereske-
delmi preferenciákkal is rendelkeztek. Alapjukat azok a nagycsaládok adták, melyek 
eredetileg a városfalakon túl, de még a contado területén belül laktak, s amelyek 

8  Hasonlóan jellemzi Dante kétféle szerepkörét Kaposi Márton is: „Előbb nagyrészt a gyakorlatban 
művelte a politikát a polisz nagyságrendű Firenzében, majd részben a Római Birodalmat modellnek 
tekintve a legmagasabb elméleti szinten mutatta be a jövő számára kívánatos politizálást és annak 
optimális feltételeit” (Kaposi 2017, 131).

9  Najemy 1993; Alexander Lee 2018.



109

Egyeduralmi rezsim és republikánus nyelvezet

szövetségi rendszereket hoztak létre saját érdekeik védelmére. Bár eredetileg a guel-
fek maguk is a középosztályból verbuválódtak, hamarosan ők is felzárkóztak az 
elit soraiba. Sőt, monopolhelyzetbe is kerültek, miután a ghibellineket legyőzték és 
elűzték a városból. Innét kezdve igencsak erőteljesen védekezett a város az arisztok-
ráciával szemben, törvényt alkottak róla, hogy az arisztokraták közhivatalt nem tölt-
hetnek be. Hamarosan azonban a guelfek sorain belül is újabb kon�iktus keletkezett 
– ez volt a fekete és a fehér guelfek küzdelme. Mindez érzékelhetően fölemésztette 
a város tartalékait, s ezért új erőként lépett a politika színpadára a popolo, hogy 
megpróbálja kiszorítani az arisztokráciát a politikából. Ami társadalmi összetételét 
illeti, az a középosztály tartozott ide, amelynek nem sikerült az elitbe integrálódnia: 
kereskedők, kézművesek és boltosok tartoztak soraikba.10

Dante gondolkodásmódja valahol a guelfek és a popolo elképzelései között helyez-
hető el. Családja nem tartozott a régi arisztokrata familiák közé. Ám nem tartozott a 
feltétlenül újítani szándékozók közé sem. Sőt, megvolt benne a fennálló intézmények 
iránti tisztelet is. Republikánus kormányzat alatt töltött be fontos politikai posztot, 
de nem mindenben osztotta a popolo politikai elképzeléseit. Pályafutása második 
felében a republikánus �renzei kormányzat kudarcából is megpróbálta levonni a 
megfelelő következtetéseket. Ezek közül az egyik legfontosabb az volt, hogy a váro-
sállam mint politikai képződmény nem képes a teljes autonómiára, nem lehet teljes 
mértékben saját maga ura. A városállam belső skizmáira, és a városállamok egy-
mással szembeni agressziójának lecsillapítására szükség van egy hozzájuk képest 
aránytalanul nagyobb hatalom létére. A középkori gondolkodás szerint erre mind 
a pápai hatalom, mind pedig a Német-Római Császárság alkalmas lehetett volna. 
Az új elem Dante gondolkodásában, hogy száműzetése után az antik római biroda-
lomra is mint egy hasonló berendezkedés legitimációs forrására hivatkozott. Dante 
elgondolásában azonban az antik Róma hagyománya nem vált el a kereszténység 
tanításától. Amikor az egész emberi közösséget nevezi meg a politika megfelelő 
léptékeként, azzal valójában a keresztény tanítás egyik elemét terjeszti ki a politika 
világára is. Ennyiben a középkori keresztény teológián alapuló gondolkodásmódját 
kívánta összehangolni az antik római birodalomról adott ideális olvasatával.

Másfelől viszont sajátjának érezte a republikánus városi kormányzás szemléletét 
is. Ennek megfelelően elfogadta annak a nyelvét – ennyiben osztozott a popolo foga-
lomhasználatában. De úgy is fogalmazhatunk, hogy közös forrásból táplálkozott 
Dante és a popolo politikai nyelve, és ennek megfelelően gondolkodásmódjuk is 
– az antik római republikánus-birodalmi hagyományból és annak �renzei tovább-
éléséből. Ám ellentétes következtetésekre jutottak e nyelvhasználatuk különbsé-
gei révén. Míg a popolo kitartott a köztársasági Róma libertas-fogalma mellett és a 
közjó elsőbbrendűségét hirdette, természetesnek véve, hogy e fogalmak az autonó-
mián alapuló republikánus rendszert implikálják, Dante egyfajta ideológiakritikát 

10  Najemy 1993, 86–87.



110

Hörcher Ferenc

gyakorolva rámutatott, hogy a popolo gyakran libertast emlegetett, de saját részér-
dekeit védte. Ebből pedig az következik, hogy a libertas republikánus ideológiája a 
részérdekek előtérbe helyezésére is alkalmazható, vagyis a megosztásra, a polgári 
kon�iktusra, a belháború szítására. Ezzel Dante lényegében elszakítja egymástól a 
popolo által használt terminológiát és a republikánus városállami berendezkedés 
autonóm modelljét, és megteremti a lehetőséget arra, hogy a popolo által kialakí-
tott republikánus nyelvet egy másfajta berendezkedés alátámasztására is használni 
lehessen. 

5. Dante, a politikai gondolkodó

Dante, a politikai �lozófus számára irányadó volt és maradt Arisztotelész politikai 
gondolkodása.11 Ahogy az antik �lozófus felfogása szerint, nála is a köz java a poli-
tika elsődleges és egyedül vállalható célja. Nem csoda tehát, ha számára az (egyed)
uralkodó hatalma nagyon is körülhatárolt és korlátozott. Az uralkodó szerinte is 
szolgája másoknak, nem ura. A törvényhozót is hasonlóképp jellemzi a �renzei 
költő, tevékenységének nem lehet más célja, hiszen ő is a törvény szerint élőkért van. 
(Egyeduralom I xii.) Végső soron Danténál is a törvény uralkodik, annak segítségé-
vel lehet ugyanis a köz javára cselekedni. „Mindenki, aki a közösség javára (bonum 
rei publice) törekszik, a jog (ius) céljának megvalósítására törekszik.” (Egyedura-
lom II v.)

Az arisztotelészi irányultság nyilvánvalóan kizárja azt, hogy Dante valamilyen 
zsarnoki hatalomban gondolkodna. Hiszen emlékezetes, hogy Arisztotelész szerint 
az egyszemélyi hatalomnak is van jó, értsd a köz javára szolgáló, és korrupt, az 
egyéni részérdeket előtérbe helyező aspektusa. Az előbbi a királyság, a második a 
zsarnokság. Ahogy majd Polübiosznál, úgy már Arisztotelésznél is fennáll a veszély, 
hogy a helyes, erényes berendezkedés hanyatlásnak induljon morális értelemben, 
és visszazuhanjon a saját morálisan korrupt változatába. A jogszerűség megőrzése 
így végső soron a társadalom megőrzését jelenti, míg áthágása megrontja azt. Dante 
monarchikus berendezkedése tehát nem valamifajta önkényes, autokratikus ural-
kodás lehetőségét kívánja megteremteni, hiszen nála az uralkodót is köti a törvény, 
ő maga is a közt szolgálja. 

Dante átveszi Arisztotelész teleologikus szemléletét is. A dolgoknak természe-
tes irányultsága van: így „a társaság célja a tagok közös java” (comune sotiorum 
bonum). Ennek mintájára „mindenfajta jog célja a közjó kell hogy legyen”. (Egye-
duralom II v.) Ez a célelvű szemlélet nemcsak a jogalkotásra, hanem a törvények 
értelmezésére is kiterjed – szerzőnk szerint akkor értelmezzük jól a jogot, ha azt 

11  „Dante saját céljaira használja Arisztotelészt egy olyan, különleges és majdnem kétségbeesett vízió 
szolgálatában, amely a birodalmat megváltó erőként írja le.” (Wetherbee–Aleksander 2021).



111

Egyeduralmi rezsim és republikánus nyelvezet

feltételezzük, hogy a közösség javát kell szolgálnia. A közjó fogalma nem szükség-
szerűen elvont, absztrakt dolog. Ugyanúgy jelentheti a comunis utilitas-t is. A leg-
erősebb, legexplicitebb megfogalmazási módot a költő a �lozófus Senecától veszi 
át: „A törvény az emberi társadalom összetartója” („legem vinculum” dicat „humane 
sotietatis”). (Egyeduralom II v.) Ez a megfogalmazás megmutatja, hogy Dante elkép-
zelése szerint a királyság számára is fontos feladat a társadalom egyben tartása, amit 
önmagában a királyság intézménye nem tud garantálni, azt a jelek szerint minden 
kormányzati forma csak a törvényes rend segítségével biztosíthatja. Vagyis a közös 
haszon Danténál a közérdeknél is „sűrűbb” fogalom, s egyenesen a társadalom 
összetartásáig vezet.12 

Dante ideáltípusa, mint említettük már, természetesen az antik Róma. Ám szem-
ben a republikanizmus teoretikusaival, ő nem csupán a republikánus Rómát tekinti 
mintaadónak, hanem az antik Rómát a maga egészében, vagyis a birodalmi Rómát 
is. S miben látja ennek az államalakulatnak a kivételes jelentőségét? Abban, hogy a 
békét tudta garantálni egy kon�iktusok szabdalta világban. Sőt, Dante még ennél 
is határozottabban fogalmaz: Az „egyetemes békét és szabadságot” hozta el Róma, 
„az emberi nem közös üdvéért” munkálkodott. (Egyeduralom II v.) Nem kevesebbet 
állít Dante, mint hogy e tekintetben a „jámbor” jelző illeti meg a rómaiakat, mivel 
szerinte „a Római Birodalom a jámborság forrásából születik meg.”13 Meglepőnek 
tűnhet elsőre ez az állítás, hisz a rómaiakat a történeti irodalomban inkább katonai 
erényeik miatt szokás dicsérni, mint kegyességük okán. De világossá válik Dante 
mondandója, ha megfontoljuk, hogy kire hivatkozik érvelése szerint. A republiká-
nus ideológus, Cicero az, akit e helyütt idéz. S amit idéz tőle, az az intézményesülés 
és a jogszerűség ideálja. Az egyén jámborságát testületei biztosítják és őrzik meg. 
Dante a római szenátusra utal, mint amelyiknek az volt a feladata, hogy összekösse 
az egyént a közösséggel. A szenátus volt hivatott a rend és a béke fenntartását sza-
vatolni. A szenátus és Róma egyéb intézményesült testületei biztosították azt, hogy 
inkább atyai vezetésről, mint valamifajta pőre uralomról volt szó: „a szenátus kirá-
lyok, népek és nemzetek révpartja és menedékhelye volt”. (Egyeduralom II v.) 

Ezt a státuszt Dante szerint két dolog tudta biztosítani a Római Birodalomnak és 
intézményrendszerének, azt, hogy úgy legyen az antik világ egyeduralkodója, hogy 
közben a béke fenntartója is maradhasson. Az egyik az egyének, egyes római polgá-
rok hősiessége, a másik pedig a római jog mint intézményrendszer. E két összetevő 
egymást kiegészíti és erősíti. Dante számára a monarchia működése nem pusztán 
egy egyén, az egyeduralkodó felelőssége, hanem végső soron egy egész közösség 
minden tagjának erényességén áll vagy bukik. Vagyis a monarchiában ugyanúgy 
van felelőssége az egyénnek, mint a köztársasági berendezkedésben. Erre utal az a 
tény is, hogy a rómaiak hősiessége példájaként összeállított hőslistáján lényegében 

12  Lásd a sűrű leírás fogalmát Cli�ord Geertznél. (Geertz 2001, 194–226.)
13  Mon. II v: Romanum imperium de fonte nascitur pietatis.



112

Hörcher Ferenc

a republikánus kánon hősei szerepelnek: Cincinnatus, Fabricius, Camillus, az első 
Brutus, Mucius, a Deciusok, Marcus Cato. Vegyük sorra, kit miért emel a hősök 
közé Dante! Cincinnatus erényes cselekedete az, hogy hivatala lejárta után önként 
lemondott róla. Fabriciust nem lehetett pénzzel megvenni, pedig szegény ember 
volt. Camillust azért dicséri, mert a törvényt saját érdekei elé helyezte. Az első Bru-
tus érdeme az volt, hogy �ait is hajlandó volt halálra ítélni, amiért az ellenséggel 
konspiráltak. Mucius arra mutatott példát, hogy a hazáért minden veszélyt vállalni 
kell. A Deciusok „a köz üdvéért életüket adták”. Végül Marcus Cato azáltal vált pél-
dává, hogy inkább megvált az életétől, de nem kívánt szabadság nélkül élni. E példák 
mindegyike arra utal, hogy Dante még mindig a közösségért áldozatot vállaló római 
polgár igézetében élt. Ebből pedig az következik, hogy a költő a monarchiát nem 
a republikánus éthosz alternatívájaként ajánlotta olvasói �gyelmébe, hanem épp 
ellenkezőleg, annak kiteljesítőjeként, tökéletesített változataként.14

6. Firenze ideális képe – a múltban

Vagyis Dante száműzetése után sem adta fel a republikánus gondolkodási séma 
alapvető építőköveit, például azt, hogy a kormányzás helyes célja a köz javának 
szolgálata, a törvények szerint. Az egyeduralomról szóló mű nem szakít tehát ezzel 
a koncepcióval, a szerző szándéka csupán az, hogy elvi-intézményes választ kínáljon 
az egyre jobban elhatalmasodó �renzei belső kon�iktusokra. A béke Dante szerint 
olyan fontos közérdek, amely szükségessé teszi, hogy a polgárháborús helyzetet 
minden áron, akár a városi autonómia feladása révén is fel kell számolni. Ráadásul 
Dante az egyetemes monarchia berendezkedését az arisztoteliánus sémába is be 
tudta illeszteni, sőt, mint láttuk, cicerói érveket is segítségül tudott hívni alátámasz-
tására.

Hogy nem adta fel republikánus alapállását, azt az Isteni színjáték nevezetes 
utópiája is igazolja.15 Az Isteni színjátékban, a Paradicsom XV. és XVI. énekében 
olvasható a költő találkozása Cacciaguida degli Eliseijel.16 A keresztes lovag Dante 
felmenője, aki a 12. században élt, Firenzében. Utódjának érzékletesen festi le a 
lovag saját korát, s azt is, hogyan éltek e korban a �renzeiek. A beszámoló alap-
vetően egy idilli állapot leírása, ha tetszik, múltba helyezett utópia. A középkorias 
város kisebb volt, főként pedig lakosságszáma volt kevesebb – s épp ez biztosította 

14  Hasonlóképp véli Hollander és Rossi is: „Nem szabad azt a gondolatot tulajdonítanunk Dan-
ténak, hogy szükségtelenül ellentmond egy Rómából újjászülető világbirodalom víziója és az a 
remény, hogy e birodalom városaiban újjászületik a polgári republikanizmus (civic republicanism) 
is.”  Hollander–Rossi 1986, 60. 

15  Az Isteni színjáték politika�lozó�ai olvasatának példája: Ferrante 1984. A szerző egy újabb dol-
gozata Dante politikai gondolkodásáról: Ferrante 2016.

16  Az alábbiakban John M. Najemy értelmezésére támaszkodunk: John M. Najemy: ibid., 93–97. 



113

Egyeduralmi rezsim és republikánus nyelvezet

nagyobb összetartását, a polgárok egymás iránt érzett összetartozás-tudatát, poli-
tikai barátságát. 

Politikai értelemben erényes közösségként állítja elénk a várost az agg rokon: 
„Firenze, régi szűk kerületében, / hol tornya áll még, s reggel s délidőre / harangja 
zeng, békés volt, tiszta, vétlen.” (Par XV 97–99, Babits Mihály ford.) A tisztaságot 
vérségi kapcsolatként is érti az ős: akkoriban még nem keveredett a város népének 
vérével számos olyan arisztokrata család vére, akik akkoriban még kint laktak a 
városból. Aranykori ideálkép ez, amely nyilván konstruált, és persze torzít is, de 
nem is a történeti hűsége érdekel minket, hanem az a leírás, amelyet az ideális váro-
sállamról ad. Az ideális Firenze kisebb volt, kevesebb volt a polgára, akik egysze-
rűbb életet éltek, s erényesebbek voltak. Mivel nem jelentek még meg a városfalon 
kívül lakó arisztokratacsaládok, akik elhintették az ellenségesség magvait, erényes-
ség jellemezte a popolót, a városi polgárokat is.17 Najemy is azt emeli ki az utópia 
fő üzenetei közül, hogy ha a kívülről betolakodó arisztokraták nem árasztják el a 
várost, a popolo sem vált volna agresszívvá. A túlfogyasztás erkölcsi kritikája sem 
a középosztálynak szól, amelyet szorgalom, törekvés, és önmérséklet jellemzett. 
A város, mint szűkebb pátria működött még, a családok kisebbek és összetartóbbak 
voltak, nem alakultak ki még azok az érdekcsoportok, amelyek a közösség végletes 
és végzetes megosztottságához vezettek. Ugyancsak hiányzott akkoriban még az a 
Dante korára nemzetközivé terebélyesedő bankári és kereskedelmi tevékenység, 
amelyet az eredeti �renzei lakosság igencsak bizalmatlanul fogadott, ám a városi 
elitben meghatározó szerepet játszó családok hatalmát jelentősen növelte.18 Érde-
kes, hogy csakúgy, mint Dante Az egyeduralomban, Cacciaguida maga is említ két 
erényes rómait példaként, s az egyikőjük megint Cincinnatus, mint a Monarchiában. 
A másik pedig Cornelia, a Gracchik édesanyja, akik viszont a szenátori arisztokrá-
ciát kihívó néptribunok voltak. 

Najemy két kifejezéssel jellemzi Cacciaguida ideális városállamát, a viver di citta-
dini (polgárként élni) és a �da cittadinanza (hűséges/lojális polgárság) kifejezéseivel. 
Mi több, abból a leírásból, amelyet Dante és őse a �renzei arisztokrácia morális meg-
romlásáról ad, Najemy azt olvassa ki, hogy valójában a jó polgár (buon cittadino) 
meghatározásénál is a popolo fogalomhasználatát veszi át Dante. 

Najemy szerint valójában csak egy ütközési pont mutatható ki a kései Dante és 
a �renzei popolo hagyományos gondolkodása között. Ez pedig arra vonatkozik, 
hogy Firenzének autonóm és szuverén egésznek kell maradnia. A kései Dante szá-
mára ilyen szuverén teljességet csak az emberiség egésze jelenthet. Ezért számára 
elfogadhatatlan a legitim autoritással rendelkező városi közösségek sokaságának 

17  Lásd a Paradicsom XVI. ének vonatkozó sorait, pl: „…a polgárság vére tiszta volt még / az utolsó 
művesig, nem keverve / Campiét, Figghinéét, Certaldóét” (49–51); „Mindig veszélyes a népet 
keverni, / mert a város romlását, mint a testét, / beléjutott rossz új anyagra termi” (67–69).

18  A politikus Danténak a korai kapitalizmussal kapcsolatos gondolkodásáról és kritikájáról lásd: 
Kelemen 2021. 



114

Hörcher Ferenc

elképzelése, ahogy az például Bartolusnál megjelenik. Így áll elő az a furcsa helyzet, 
hogy Dante a popolo gondolkodásmódjának egyik alapkövét nem fogadja el, s – 
nem egyedüliként – az egyeduralom berendezkedésének legitimitása mellett érvel, 
miközben megtartja a �renzei republikánus beszédmód terminológiáját. 

7. Összefoglalás: köztársaság és egyetemes királyság

Dante tehát, élete nagy politikai törése ellenére is, egész életén át megmaradt lojális 
�renzei polgárnak. A mondvacsinált vád miatt rá mért kegyetlen büntetés, a szám-
űzetés sem térítette el alapvető meggyőződésétől. Politikai szocializációja a republi-
kánus berendezkedés alatt zajlott, politikai pályája is annak közegében bontakozott 
ki, nem csoda, ha e berendezkedés nyelvi sémái szerint gondolkodott a politikáról. 
Ám száműzetése egy tekintetben döntő változást idézett elő gondolkodásában. Innét 
kezdve nem tartotta a városállam autonómiáját és abszolút szuverenitását olyan 
abszolút dogmának, amelyet érinteni sem lehet, még akkor sem, ha a kialakult hely-
zet miatt a városállam békéje, a köz java forgott kockán. Száműzetése után eljutott 
addig a következtetésig, hogy épp a városállam virágzása, sőt fennmaradása érde-
kében érdemes egy olyan ellenállóbb rezsim kereteit végiggondolni, amelyik képes 
megakadályozni a részérdekek érvényesítésére irányuló törekvéseket, a frakciózást. 
Ez a gondolatmenet tehát egy konkrét helyzet megoldása érdekében született, ennyi-
ben szerzője praktikus felhasználásra szánta, de elméletként egyetemes érvényre 
kívánt szert tenni. 

Kiindulópontja arisztoteliánus: az egy személyi uralom, amennyiben erényes az 
uralkodó, logikusan jobb, mint a kevesek vagy a sokaság uralma, még akkor is, ha 
azok a kormányzati formák is erényes polgárokból állnak. Ám Arisztotelész megáll a 
városállam szintjén. Danténak rendelkezésére áll a birodalmi Róma példája, és per-
sze a középkori királyságok is. Ez utóbbiakkal kapcsolatos elméleti megfontolások 
érdekében Szent Tamáshoz fordulhat, aki már a korabeli királysággal kapcsolatos 
megfontolásokat is végiggondolta. Ám nála sem jelenik meg az egyetemes király-
sággal kapcsolatos radikális dantei tétel. 

Megfontolandó, hogy Cicero révén vajon a sztoikus kozmopolitanizmus nem 
volt-e hatással Dantéra. Ám összességében elmondható, hogy az egyetemes király-
ság koncepciója Dante eredeti hozzájárulása a politikai �lozó�a történetéhez. 
A fogalom megjelenésének kiemelt jelentőséget ad a tény, hogy az elképzelés nagy 
karriert fog befutni a kora modern európai kontextusban. De a regnum Italicum, 
vagyis Itália egyesítése szempontjából is igen jelentős hatása lesz. 

A dolgozat legfontosabb állítása, hogy miközben Dante szakított a városállami 
autonómia dogmájával, a �renzei popolo politikai gondolkodásmódjának többi 
részét továbbra is magáénak vallotta. Ez látszatra ellentmondás, hiszen a bevett tör-
téneti séma szerint a republikánus értékekkel nehezen összeegyeztethető a királyság, 



115

Egyeduralmi rezsim és republikánus nyelvezet

s különösen az egyetemes királyság eszméje. A dolgozatban azonban – elsősorban 
Alexander Lee és John Najemy történeti munkái alapján – azokat a megfontolásokat 
is felelevenítettük, amelyek azt igazolják, hogy a humanisták körében nem csak a 
republikánus berendezkedés támogatása jelenik meg. Ahogy arra James Hankins 
opus magnuma is utal, a humanisták számára a politikai rezsim intézményes meg-
oldása kevesebb jelentőséggel bírt, mint a politikai vezetők erényessége. Egyáltalán 
nem zárták ki a királyságot a lehetséges alkotmányos megoldások közül, amennyi-
ben megvoltak ennek a politikai és morális feltételei. 

Dante esetében a királyság melletti érvelés alapját a �renzei köztársaság belső 
kon�iktusai adták. Száműzetése arra a következtetésre vezette, hogy csak egy külső 
felügyelet képes gátat vetni a belső ellenségeskedésnek. Vagyis nem öncélnak tekin-
tette az egyetemes királyságot, hanem egy olyan intézményes technikának, amelynek 
segítségével megakadályozható, hogy a részérdekek teljesen szétszakítsák Firenzét 
és a hozzá hasonló városállamokat. Paradox módon a republikánus értékek védel-
mében javasolja bevezetni az egyetemes királyságot, amely tehát az egyes városi 
kormányzatok belháborújának vetne véget, miközben nem kívánná megszüntetni 
a polgárok részvételét a közügyek gyakorlásában. 

Dante gondolatmenete a szerző halála után nagy jelentőségűnek bizonyult. Az 
talán kevésbé meglepő, hogy a központosított hatalom hívei bőven találtak benne 
érveket saját álláspontjuk alátámasztására. Az érdekesebb az, hogy fontos szerepet 
töltött be abban a folyamatban, amely a belső harcok, a polgárháború leküzdését 
egy kiemelt, egyszemélyes hatalomtól várja. E tekintetben Az egyeduralom lényegé-
ben hasonló logikát jelenít meg, mint a későbbiekben Bodin Hat könyv az államról 
(1576) vagy Hobbes Leviatán (1651) című műve. 

Bibliográ�a

Baron, Hans (1955, 1966), �e Crisis of the Early Italian Renaissance: civic humanism and 
republican liberty in an age of classicism and tyranny, Princeton, Princeton University Press.

Burckhardt, Jacob (1978), A reneszánsz Itáliában, Budapest, Képzőművészeti Alap Kiadó 
Vállalat.

Butterfield, Herbert (1931), �e Whig Interpretation of History, London, G. Bell.
Castiglione, Baldassare (2008), Az udvari ember; ford., jegyz., utószó Vígh Éva, Budapest, 

Mundus.
Ferrante, Joan M. (1984), �e Political Vision of the „Divina Commedia”, Princeton, New 

Jersey, Princeton University Press.
Ferrante, Joan M. (2016), „Dante and Politics”, in Iannucci, Amilcare A., Dante: Contem-

porary Perspectives, Toronto, University of Toronto Press, 2016, 181–194.



116

Hörcher Ferenc

Figgis, John Neville – Laurence, Reginald Vere (1907), Historical Essays and Studies, 
 London, Macmillan.

Geertz, Cli�ord (2001), Sűrű leírás. Út a kultúra értelmező elméletéhez, in: uő.: Az értelmezés 
hatalma, Budapest, Osiris, 2001., 194–226.

Hankins, James (2019), Virtue Politics: Soulcra� and Statecra� in Renaissance Italy, Camb-
ridge, MA; London, Harvard University Press.

Hollander, Robert – Rossi, Albert L. (1986) Dante’s Republican Treasury, Dante Studies, 
with the Annual Report of the Dante Society, CIV (1986), 59–82.

Kaposi Márton (2017), Az emberi értelem fogalmának koncepcióformáló szerepe Dante 
társadalomfelfogásában, Magyar Filozó�ai Szemle, 2017/1, 131–156.

Kelemen János (2021), a politikus Dante és a korai kapitalizmus, Mérce 2021. október 2., 
elérhető: https://merce.hu/2021/10/02/a-politikus-dante-es-a-korai-kapitalizmus/

Lee, Alexander, Humanism and Empire. �e Imperial Ideal in Fourteenth-Century Italy, 
Oxford UP, 2018.

Nagy József (2014), Dante politika�lozó�ájának jogelméleti háttere, Előadás a PPKE Jogböl-
cseleti Tanszék Ius naturale kutatócsoportja 2014. március 7-i műhely-konferenciáján, 
elérhető: http://real.mtak.hu/15326/1/REAL-MTA-Bolyai-Dante-Jog-PPKE-PDF-2014-
NagyJ.pdf

Najemy, John M. (1993), Dante and Florence, in Rachel Jacoff, �e Cambridge Companion 
to Dante, Cambridge, Cambridge University Press. 

Sallay Géza (ford.) (1983[1962]), Dante Alighieri, Az egyeduralom, Budapest, Kossuth 
Kiadó. 

Shaw, Prue (trans., ed.) (1996), Principal events in Dante’s life, in Dante Alighieri, Monarchy, 
Cambridge, Cambridge University Press, xxxix–xlii.

Wetherbee, Winthrop – Aleksander, Jason (2021) „Dante Alighieri”, �e Stanford Ency-
clopedia of Philosophy (Fall 2021 Edition), Edward N. Zalta (ed.), URL = <https://plato.
stanford.edu/archives/fall2021/entries/dante/>.


