
Acta Historica 2024                                                                                     Tomus CXLVIII. 

MAGDUS TAMÁS 

Megjegyzések a Vesta-szüzek kiváltságaihoz 

Remarks on the privileges of Vesta Virgins. The most important symbols of the Roman 

state were undoubtedly the Vestal Virgins. They embodied the continuity of the res publica 

for centuries. As the guardians of the eternal flame throughout Roman history, they ma-

naged to secure a very high social position. Their social and sacred role was recognised and 

exploited by Roman political life. The best example of this was Augustus, who regarded the 

ancient priestly order as an important pillar of his own system. Through them, the princeps 

sought to demonstrate that the Imperium Romanum could recover from a bloody civil war 

and uphold the ideal that had already endured for 700 years. 

Keywords: Vestal Virgins, Augustus, privileges, res publica, eternal flame, roman religion, 

patria potestas 

Bevezetés 

A Vesta-szüzek Róma közéletének kiemelkedő alakjai voltak, szimbólumok, akik a város 

biztonságát és folytonosságát jelképezték. Jól példázza ezt, hogy Rómának már az alapítá-

sáról szóló történeteiben megjelentek. Az egyik népszerű hagyomány szerint Rhea Silvia, az 

alba longai Vesta-szűz szülte Romulust és Remust, a Város alapítóit. Az alapítómítoszokkal 

egy olyan kép jelenik meg előttünk, amelyben átvitt értelemben Róma városa egy Vesta-

papnőtől született. Rhea Silvia hozzájárulása Róma megalapításához hangsúlyozta a Vesta-

szüzek kapcsolatát a város létével. Vesta istennő maga az érintetlenség jelképe volt az 

isteni világban. Az istennő tiszteletében kiemelkedő szerepet kapott a láng, amellyel a szű-

ziességét jelképezték. Ugyanakkor nemcsak tisztaságát szimbolizálta, hanem magát az 

istennőt is. Feltételezhetően ennek tudható be az, hogy igen kevés fizikai ábrázolás maradt 

fenn Vestáról. A rómaiak úgy gondolhatták, hogy az istennő ábrázolása valamiféle szent-

ségtörésként érne fel.1 A láng volt az, amely személyét megtestesítette, így azt óvniuk kel-

lett, mivel ha kialszik, azzal megszentségtelenítik nemcsak az istennőt, hanem Róma terüle-

ti integritását is. Így nem véletlen, hogy Vesta tiszteletében a római állam aktív részt vállalt, 

hiszen az istennő volt az, aki őrködött a láng, a tűzhely és a res publica felett. Vesta papnői 

egy olyan korai kultusznak voltak a tagjai, amelynek eredete a római királyság alapításáig 

                                                 
1 Kroppenberg 2010, 419. 



MAGDUS TAMÁS 98 

nyúlik vissza, tehát a kultusz egyidős Róma városának történelmével.2 Ahogy korábban is 

említettük, Róma alapítólegendáiban is szerepel egy papnő, az ikrek édesanyja, Rhea Silvia. 

Ezen papnők példaként álltak a római társadalom előtt. Emlékeztették a rómaiakat a pu-

dicitia vagy a castitas fogalmára.3 Ahogyan Vesta, úgy papnői is örök szüzességet fogad-

tak.4 Azonban ők kézzelfoghatók és láthatók voltak. Bizonyos privilégiumok megkülönböz-

tették a papnőket a többi római nő csoportjától, megerősítve a törvényben elfoglalt egye-

dülálló helyzetüket.5 A papnőknek igen szigorú és önmegtartóztató életet kellett élniük, 

amelynek része volt a szüzességi fogadalom, amely talán a legfontosabb tulajdonságuk volt, 

és ebből következett a kulturális és vallási hitelességük. Tulajdonképpen ennek köszönhető 

az, hogy a Vesta-szüzek nagyon előkelő pozíciót és politikai befolyást tudtak maguknak 

szerezni a római társadalmon belül. Ehhez hasonlót csak az igen magas politikai pozíciót 

betöltő férfiak, valamint a domus Augusta, tehát a császári család női tagjai tudhattak ma-

gukénak. Annak ellenére, hogy a papnők mennyire fontosak voltak a római politikai veze-

tők számára a principatus idején, Augustus volt az, aki felismerte, hogy a római vallás tel-

jeskörű, propagandisztikus kiaknázásával növelheti hírnevét az emberek között, és fokoz-

hatja azzal a legitimációját. 

A papnők, akik életüket az államhoz kötötték, maguk voltak a római állam kulturális 

identitása, és Augustus a kultuszt, valamint a szüzek által megtestesített identitást felhasz-

nálta, hogy a populus Romanus, a római nép szemében megőrizhesse az ötszáz évig fennál-

ló res publica eszményét. 

Augustus az irodalom és a képzőművészetek segítségével arra törekedett, hogy egyrészt 

saját hatalmát legitimálja, másrészt pedig, hogy megerősítse a római öntudatot. Céljának 

érdekében a nőket – gondolunk itt családja és a papi collegiumok különböző tagjaira – 

politikai propagandaeszköznek tekintette, akik az új rendszer üzenethordozói lettek, és így 

váltak legitimációs eszközzé. 

A Vesta-szüzek kiváltságai 

A Vesta-papnők kiemelkedő kiváltságaiknak igazából egy ára volt, ez pedig az örök szü-

zesség, amely igen sok vitát váltott ki a szakirodalomban. Az bizonyosnak tűnik, hogy a 

papnők szentsége a szexuális tisztaságukból ered. Mary Beard megállapítása szerint ez az 

elképzelés onnan eredhet, hogy a szexuális tevékenység beszennyezi a személyt, így ebben 

a tisztátalan állapotban nem tud közvetlen kapcsolatot kiépíteni és fenntartani az istensé-

                                                 
2 Arra a kérdésre, hogy pontosan mikor és miért alakították meg a Vesta-papnők collegiumát, nehéz 

választ adni. Nincsenek forrásaink erre vonatkozóan, pusztán annyit tudunk meg Plutarkhosztól, hogy 

Romulus vagy Numa volt az, aki megbízta őket az örök tűz őrzésével (Plut. Rom. 22.). Fontos, hogy 

az antik auctor leírásából kiderül, Romulus születése előtt már létezett a papnők közössége (Plut. 

Rom. 3). Ugyanakkor az is világos, egyben zavaró, hogy Numa, Róma második királya volt az, aki 

rendezte szakrális és jogi helyzetüket. A zavaró tényező az, hogy Plutarkhosz szerint Numa szenteli 

fel az első papnőket, Geganiát és Vereniát, majd pedig Canuleiát és Tarpeiát (Plut. Numa 9–11.). 
3 A pudicitia és castitas fogalmát nagyjából azonos értelemben használják, a római nők erényességé-

re. A női pudicitia fogalma azonban leszűkült és alapvetően szexuális erkölcsökre használják. Ld. 

Jancsovics 2022, 55–73. 
4 A római szokások annyi engedményt tettek a papnőknek, hogy szolgálati idejük lejárta után lehető-

ségük volt arra, hogy férjhez menjenek. 
5 A Vesta-papnők jogi helyzetének vizsgálatára ld. Parker 2007, 72–74. 



Megjegyzések a Vesta-szüzek kiváltságaihoz 99 

gekkel.6 A Vesta-szüzek egész életükben, de legalábbis szolgálatuk ideje alatt folyamatosan 

kapcsolatban voltak Vesta istennővel, így kerülniük kellett a szexualitást. 

A mai kor kutatói nehezen tudják megmagyarázni a Vesta-papnők kiváltságait és előjo-

gait. Legtöbbször a nyilvánvaló vallási alapon magyarázzuk. Részvételüket a közéletben és 

a hatalomhoz való közelségüket legjobban ott érhetjük tetten, hogy Vesta szentélyét közvet-

lenül a forum mellett építették fel, amely a római közélet szíveként funkcionált. A papnők 

Rómában szakrális közszereplőnek számítottak. Mint a római állam szimbólumainak köte-

lességük volt, hogy jelen legyenek a nép számára. Ebből kifolyólag gyakran jelentek meg a 

publikum előtt. Ahogy korábban már rámutattak a szakirodalomban, ezek a megjelenések 

igencsak teátrálisak voltak, szándékosan.7 Példának okaként lictorok kísérték őket a szenté-

lyen kívül.8 A consulok és praetorok szabad utat engedtek nekik, és leengedték a fascesüket 

előttük.9 Valamint saját ülőhelyük volt a színházban.10 

A Vesta-papnők jogi privilégiumainak megértéséhez hozzásegít Aulus Gellius Noctes 

Atticae című művének egyik részlete, amelyben Augustus-kori jogászokra támaszkodva 

ismertette a papnők jogi helyzetét. Gellius szerint a leendő Vesta-szűz családja csak itáliai 

eredetű lehetett, az apja és anyja nem lehetett rabszolga, és nem is lehetett olyan család, 

amely esetleg kétes üzletek révén gazdagodott meg. Tehát a családnak birtokosnak, gaz-

dagnak és itáliai származásúnak kellett lennie. Az is kizáró ok lehetett, ha az apja ugyan élt, 

de a lány a nagyapja potestasa alatt állt, így mind a családtagok, mind pedig a vagyon az ő 

ellenőrzése alatt állt, amíg hivatalosan fel nem szabadította őket. Ez általában végrendeleten 

keresztül történt. Amint elvitték a fiatal lányokat a Vesta-papnőkhöz, kikerültek a család 

valamely férfitagjának patria potestasa alól és önálló jogokat kaptak.11 

A 2. századi római jogász, Gaius is értekezik Institutiones című művében a Vesta-

szüzekről.12 Ebből a munkából jól látható, hogy csak a felnőtt fiúk kerülnek ki apjuk potes-

tasa alól, a leánygyermekekre továbbra is érvényes a tutela, a gyámság.13 Aulus Gellius és 

Gaius munkája nyomán tehát megállapítható, hogy a szüzek akkor szabadultak apjuk potes-

tasa alól, amint az istennő kultuszának szolgálatába álltak, valamint az is, hogy már a ti-

zenkét táblás törvények is rögzítették a Vesta-papnők jogait, többek közt nem vonatkozott 

                                                 
6 Beard 1980, 13–14. 
7 Kropenberg 2010, 420. 
8 Plut. Numa 10. 
9 Seneca Contr. 6. 8. 
10 Suet. Aug. 44 
11 Virgo autem Vestalis, simul est capta atque in atrium Vestae deducta et pontificibus tradita est, eo 

statim tempore sine emancipatione ac sine capitis minutione e patris potestate exit et ius testamenti 

faciundi adipiscitur (Gell. NA. 1.12.1–19.). 
12 Praeterea exeunt liberi uirilis sexus de parentis potestate, si flamines Diales inaugurentur, et femi-

nini sexus, si uirgines Vestales capiantur (Gai. Inst. 1.130.). Itaque si quis filio filiaeque testamento 

tutorem dederit et ambo ad pubertatem peruenerint, filius quidem desinit habere tutorem, filia uero 

nihilo minus in tutela permanet: tantum enim ex lege Iulia et Papia Poppaea iure liberorum a tutela 

liberantur feminae. loquimur autem exceptis uirginibus Vestalibus, quas etiam ueteres in honorem 

sacerdotii liberas esse uoluerunt: itaque etiam lege XII tabularum cautum est (Gai. Inst. 1.145.). 
13 A római jogban a tutela érvényes volt a kiskorú gyermekekre, valamint a nőkre is (Szabó 2009, 

58; Gai. Inst. 1.144–148). A nőknek két lehetősége volt a tutela alól kikerülni, egyrészt a lex 

Julia et Papia Poppaea értelmében a saját maguk által szült gyermekek jogán, másrészt akkor, ha 

Vesta-szüzek lettek. 



MAGDUS TAMÁS 100 

rájuk a tutela. Ugyan első olvasatra ezen kiváltságok megszerzése nem tűnik nagy dolog-

nak, de az ókori Rómában igencsak meghatározták közéleti szerepvállalásukat, és bizonyos 

értelemben kiemelték őket a római nők sorából. A potestas alól való felszabadulásuk meg-

különböztette őket a többi római nőtől, akiknek a jogi helyzete ilyen szélsőségesen nem volt 

megváltoztatható.14 

A Vesta-papnők által élvezett egyéb kiváltságok, mint például a saját pénzügyeik intézé-

sének joga és a saját végrendelkezés, a potestas alól való felszabadulásból, valamint a tutela 

alóli mentességből fakadnak. Ez az egyedülálló helyzet megerősítette szimbolikusságu-

kat, mivel elméletileg kötelességük Vesta, ezáltal az állam felé irányult, nem pedig a csa-

ládjuk felé.15 A szüzek így jogszerűen család nélküli állapotba kerültek, ami egyedülálló 

volt a római társadalomban. 

A Vesta-szüzek kapcsolata a potestas fogalmával azonban bonyolultabb, mint ami első-

nek kiolvasható a forrásokból, hiszen a pontifexek kollégiumának megvoltak a megfelelő 

jogosítványai a papnők büntetéséhez.16 Mommsen véleménye szerint ilyenkor a pontifex 

maximus potestasa érvényesült.17 Az feltételezhető, hogy a papnőket azért szabadították fel 

a pater familias patria potestasa alól, hogy így elvágják a családi kötelékeket, hiszen a 

captio rítusának elsődleges célja annak biztosítása, hogy a Vesta-szüzek a római társadalom 

teljes jogú tagjai maradjanak, de ne kapcsolódjanak más alapvető társadalmi struktúrához.18 

Ugyanakkor a rómaiak családi és politikai struktúrájában az önálló személyek alapvető-

en a családjuk képviselői voltak, és az individuum társadalmi státuszát családi származása 

határozta meg.19 Az is vitatott, hogyan viszonyulhattak a papnők a saját családtagjaikhoz, 

de szinte bizonyos, hogy a családi kötelékek megmaradtak, bár elválasztották őket a család-

juktól. Volt családi hátterük, neveltetésük és nevük – talán itt legjobban megfogható a 

„Nomen est omen” szállóige.20 

Ugyanakkor a Vesta-szüzek potestas alóli felszabadulása fontos részlet volt a papnővé 

válás folyamatában. Az ex silentio érvelésnél fontos: sem Gellius, sem Gaius nem írja le, 

hogy a captio során az apai potestas alól a pontifex maximus potestasa alá kerülnének a 

lányok. Tehát a pontifexek Vesta-szüzek feletti hatalma nem a patria potestason nyugodott, 

és ez megkérdőjelezi Mommsen érvelését.21 Ugyanakkor mindenképpen meg kell jegyezni, 

hogy a modern szakirodalomban Lacey is azt állítja, hogy a Vesta-szüzek működésük alatt 

a pontifex maximus potestasa alá tartoztak, de ezt a hatalmat erőteljesen leszűkítették. Ez 

abban nyilvánult meg, hogy vagyoni szempontból a papnők sui iuris voltak, tehát a pontifex 

                                                 
14 Gai. Inst. 1.134–135. Az emancipatio szokása szerint a pater familiasnak az általa eltartottakat 

szimbolikusan el kellett adnia, ezen folyamatot követően a családfő elismerte sui iurisként a gyerme-

keket. 
15 Parker 2007, 72. 
16 Plut. Numa 10.4. 
17 Mommsen 1887, 53–55. A patria potestas igen bonyolult római jogi fogalom. Alapvetően jogi és 

társadalmi hatalmat jelentett, amely a családfőt illette meg és a család összes tagjára kiterjedt. Bőveb-

ben ld. Saller 1994, 74–102. 
18 Wildfang 2006, 37; Beard 1980, 13–14. A captio szertartását a papnőjelöltön hajtotta végre a ponti-

fex maximus. Egyfajta rituális kicsalogatás vagy elrablás a családtól (Kroppenberg 2010, 422). 
19 Gallia 2015, 76. 
20 Gallia 2015, 75–76. 
21 Mommsen 1887, 53–55. 



Megjegyzések a Vesta-szüzek kiváltságaihoz 101 

maximus nem szólhatott bele, hogy mit szereznek be és mit adnak el, ugyanakkor a közéleti 

szerepvállalásukban a főpap irányítása alá estek.22 Észszerűbbnek tűnik azt feltételezni, így 

konszenzusos megoldást nyújtva, hogy a papnők feletti pontifexi hatalom egy másik forrás-

ból származott, talán a Mommsen által elutasított coercitióból, nem pedig egy sajátos és 

korlátolt potestasból.23 Viszont Wildfang az ókori források vizsgálatát követően arra jut, 

hogy a Vesta-szüzek nem maradhattak apjuk potestasa alatt, és nem is kerülhettek másé alá 

sem.24 Bár az, hogy a Vesta-szüzek milyen hatalmi relációban álltak a pontifex maximusszal, 

nem tisztázott, s ez is azt szemlélteti, hogy milyen egyedülálló jogi helyzetük volt más 

római nőkkel összehasonlítva.25 

A Vesta-szüzek végrendelkezési joga logikus következménye annak, hogy sui iurisként 

mentességet élveztek a tutela alól.26 A tizenkét táblás törvényeknek köszönhetően a köztár-

saság időszakában ez különböztette meg a Vesta-papnőket a többi római nőtől, akiknek, 

még ha sui iurisok is voltak, egy férfi gyámra volt szükségük pénzügyi és jogi ügyeik fel-

ügyeletéhez és intézéséhez.27 A Vesta-szüzek bizonyos jogi mentessége ellentmond a tutela 

mulierum intézményének, amely az infirmitas sexus koncepcióján alapult.28 A papnők ezen 

jogai bizonyították, hogy a római társadalom legalább néhány nőt képesnek tekintett a saját 

ügyeinek intézésére. Az infirmitas sexus kapcsán Dixon megjegyezte, annak ellenére, hogy 

a római nők egy névleges gyám irányításával működtek, a Kr. e. 2. századtól egyre na-

gyobb gazdasági függetlenségre tettek szert, amelyet láthatóan nem akadályoztak a tutela 

mulierum korlátozásai.29 Bár úgy tűnik, hogy ez ellentmond a papnők unikális helyzetének, 

fontos különbséget tenni, mivel a tutela alóli felmentésüket törvény írta elő, míg más római 

asszonyoknak ki kellett játszaniuk az előírásokat a mentesség elérése érdekében. 

A Vesta-szüzek a jogaik tekintetében hasonlók voltak más sui iuris személyekhez, a fér-

fiakhoz. Ugyanakkor a papnők mentessége a tutela alól összhangban van azzal a ténnyel, 

hogy nem kerültek a pontifexek potestasa alá. Az a tény is figyelemre méltó, hogy igen 

fiatalon, akár hat-tíz éves korukban mentesültek a gyámság alól, sokkal fiatalabban, mint a 

római fiúk, akik 14 éves korukig voltak tutela alatt.30 

                                                 
22 Az ókori római jogban a sui iuris kifejezést arra használták, hogy olyan személyeket jelöljenek, 

akik önálló jogi státusszal rendelkeztek, tehát nem voltak alávetve más személyek hatalmának. A nők 

esetében ez azt jelentette, hogy lehetett saját vagyonuk és tarthattak rabszolgákat (Saller 1999, 185). 
23 A coercitio a római tisztviselők azon joga, amellyel fegyelmező, illetve kényszerítő eljárásokat 

alkalmazhattak a polgárok ellen. Bővebben ld. Drogula 2007, 428. 
24 Wildfang 2006, 39. 
25 Bármilyen jogi viszonyban is álljanak egymással a pontifex maximus és a Vesta-szüzek, az világos, 

hogy Róma szempontjából ez kifejezetten fontos szakrális kapcsolat volt, amelynek legfőbb feladata a 

birodalom egyben tartása volt (Jancsovics 2022, 65). 
26 Gell. NA 1.12.9. Feltételezhetően a tutela lényege kezdetben az volt, hogy fenntartsák és ellenőrizni 

tudják a család vagyonát. Így a tutela alóli mentességet jelképezhette az, hogy a papnők nem tartoztak 

a római családstruktúrába (Gallia 2015, 93; Beard 1980, 21). 
27 Gallia 2015, 93. 
28 A tutela mulierum (a nők feletti gyámság) és az infirmitas sexus (a nő nemében rejlő fogyatko-

zás/gyengeség vagy csak nemi gyengeség) fogalmáról bővebben ld. Péter 2008, 79‒80. 
29 Dixon 2001, 78. Péter Orsolya szerint a tutela mulierium a Kr. u. 3. század elejére fokozatosan el is 

veszti jelentőségét (Péter 2008, 80). 
30 Saller 1994, 181–203. 



MAGDUS TAMÁS 102 

Tacitus utalást tesz egy olyan régi szokásra, amely szerint a Vesta-szüzeket a forumon 

és a bíróság előtt hallgatták ki, ha tanúvallomást tettek.31 A Vesta-szüzek azon kiváltsága, 

hogy jelen lehettek és közvetlenül beszélhettek a bíróságon, figyelemre méltó privilégiumot 

jelent személyüknek és így az általuk felügyelt kultusznak is. Ugyan kevés beszámoló talál-

ható arról, hogy más római nők felszólalhattak-e a bíróságokon, azonban ismerünk néhány 

olyan esetet, amelyek némileg ellentmondanak a Tacitus által a Vesta-szüzeknek tulajdoní-

tott egyedi helyzetnek. Nevezetesen dokumentált példák vannak arra, amikor a nők nem 

tanúként szerepeltek, hanem aktívan folytattak peres eljárásokat. Valerius Maximus többek 

között három olyan matrona ügyét mutatja be, akik közvetlenül a forumon és a 

bíróságokon beszéltek. Valerius ezeket az eseteket azonban azzal vezeti be, hogy ezek a nők 

szemben álltak a természetes női viselkedéssel és a matronától elvárt szerénységgel.32 A 

nők nyilvánosság előtti felszólalásának különlegessége még jobban kiemeli azt a tényt, 

hogy a Vesta-szüzek helyzete mennyire nem mindennapi volt. Más nők bíróságon való 

megjelenését és tevékenységét erősen korlátozták a nők megfelelő viselkedésével kapcso-

latos társadalmi attitűdök, és ha mégis bírósági ügyben merült fel a nevük, szinte mindig 

egy férfit jelöltek ki ügyvivőnek melléjük.33 Azokban az esetekben, amikor nőket hívtak 

tanúnak, a források arra engednek következtetni, hogy nem őket hallgatták meg közvetle-

nül, hanem az ő nevükben előkészített vallomást mondta el a képviselőjük.34 Ez ellentétben 

állt a Vesta-szüzek felszólalási jogával. A megkülönböztetés fontos, mivel a mögöttes atti-

tűd, amely megakadályozta, hogy a római nők tanúként megjelenjenek a bíróságon, úgy 

tűnik, nemcsak azzal az elképzeléssel magyarázható, hogy ezzel hagyományos férfijogokat 

sértenének, hanem azzal is, hogy a nők természetüknél fogva kevésbé voltak megbízható 

tanúk.35 A Vesta-szüzek beszédjoga tehát annak elismerése is, hogy eltérő természetük 

következtében megbízható tanúknak bizonyultak. Tehát a papnők nyilvános fórumon való 

felszólalása, amely jogot általában a férfiak számára tartották fenn, újabb bizonyíték a hely-

zetük egyediségére. 

A Vesta-szüzek testi sérthetetlensége részben megmagyarázhatja azt a szokatlan bünte-

tést, amelyet Plutarkhosz írt le, és amelyet a papnők kisebb vétkeiért szabhattak ki.36 Az 

auctor szerint a meztelenre vetkőztetett Vesta-szüzeket egy függönnyel fedett, elsötétített 

helyen vesszőzik meg, néha a pontifex maximus közreműködésével. Észszerű azt feltételez-

ni, hogy az elsötétítés és a lepedő használata szimbolikusan a sérthetetlenségük megőrzését 

szolgálta. Ugyanakkor az is valószínűsíthető, hogy ezáltal meg akarták védeni a papnők 

pudicitiáját, hiszen csak az a személy láthatta meztelenül őket, akinek valamiféle potes-

tasa volt felettük, azaz a pontifex maximus. Figyelemre méltó, hogy a sacrosantitas papi 

tisztségük egyik kiváltsága volt, ezért megkülönböztethető a tribunus plebisek által élvezett 

                                                 
31 …cum virgines Vestales in foro et iudicio audiri, quotiens testimonium dicerent, vetus mos fuerit 

(Tac. Ann. 2.34.4.). 
32 Val. Max. 8.3. 
33 Marshall 1990, 49. 
34 Cic. Ver. 2.1.94. Ez feltételezhetően a postulatio. Péter Orsolyát idézve: „posztulálni pedig azt 

jelenti, hogy valaki saját vagy barátja kívánságát előterjeszti annak a színe előtt, aki a jogszolgáltatást 

(iurisdictio) irányítja, vagy pedig valaki más igényének ellentmond” (Péter 2008, 78. 4. j.). 
35 Gardner 1995, 377–400. 
36 Plut. Num. 10. 



Megjegyzések a Vesta-szüzek kiváltságaihoz 103 

sérthetetlenségtől, amely a plebeiusoknak tett esküjüktől függött, és csak addig volt érvé-

nyes, ameddig hivataluk tartott. 

Augustus és a Vesta-szüzek kapcsolata 

A principátus rendszerének kialakulásával a princeps és a papnők közötti kapcsolatot in-

tézményesítették, mivel Augustus megkapta a pontifex maximus tisztségét. A papnők ezen 

hivatalos kapcsolaton felül minden valószínűség szerint más informális csatornákon keresz-

tül is kapcsolatba kerülhettek a domus Augusta tagjaival. Ez nyilvánvalóan abból eredt, 

hogy a Vesta-szüzek a magasabb társadalmi osztályba tartozó, előkelő családokból kerültek 

ki. Másik oka pedig az, hogy az uralkodó családjának női tagjai hasonló kiváltságokat kap-

tak, mint a papnők.37 A római nyilvánosságban betöltött szerepük, kiegészülve a res publica 

szimbolizmusával, valószínűleg nagymértékben befolyásolta a közvéleményt. Ezt tovább 

erősíti az a tény, hogy krízishelyzetekben a politikai körök gondoskodtak arról, hogy ma-

guknak tudják a Vesta-szüzek támogatását. Olyan helyzetekben, amikor politikai vagy 

diplomáciai krízis alakult ki, felhasználták a papnőket a megoldás keresésére. Nyilvánvaló-

an nem ők voltak személy szerint a megoldás, sokkal inkább szimbolikus üzenetet közvetí-

tettek.38 Feltételezhetően ez nem működött másként Augustus uralma alatt sem. 

A források hiánya miatt nehéz valós képet kialakítani arról, hogy Augustus milyen kap-

csolatot ápolhatott a Vesta-papnők collegiumával. Ezt az is indokolhatja, hogy semmiféle 

különleges reláció nem létezett. Azt viszont látnunk kell, hogy csak Augustus principátusá-

ra utalnak a források, hogy azelőtt milyen kapcsolatban állhatott Vesta istennő kultuszával, 

arról nem igazán tudunk nyilatkozni. Lepidus halála után, kézenfekvő módon, Augustus 

kapta meg a pontifex maximus tisztségét. Erről és az ezt követő történésekről Cassius Dio 

számol be.39 A forrás alapján kivehető, hogy a pontifex maximus hivatalos lakhelyének 

elfogadása helyett Augustus másként döntött. Cassius Dio eseménysorából arra lehet kö-

vetkeztetni, hogy a pontifex maximus hagyományos lakhelye középület volt, és Augustus 

úgy vélte, hogy egy ilyen tér nyilvános jellege fontosabb, mint a szóban forgó tér fizikai 

elhelyezkedése. Tehát Augustus pontifex maximusként fizikailag eltávolodott a Vesta-

szüzektől, mivel nem a Via Sacrán, hanem saját palatinusi lakhelyén volt a székhelye.40 

Úgy tűnik, hogy a szerző összekapcsolta Augustus azon döntését, hogy saját házát megnyit-

ja a nyilvánosság számára, azzal, hogy a rex sacrorum házát a papnőknek adja. A rex sac-

rorum háza nem csupán értékes ajándéknak tekinthető, amellyel kiegészíthették a birtokuk-

                                                 
37 Augustus felesége, Livia és nővére, Octavia Kr. e. 35-ben kapott hasonló kiváltságokat, mint a 

Vesta-papnők. Ezeket a privilégiumokat Kr. e. 18-ban kiadott lex Julia de maritandis ordinibusszal és 

a Kr. u. 9-ben kiadott lex Papia Poppaeaval kiterjesztették a többi előkelő asszonyra és lányra. Ezen 

döntések igen komolyan befolyásolták a Vesta-papnők helyzetét, hiszen kisebb válságot okozott a 

kultuszban. A tanulmány terjedelmi korlátait azonban szétfeszítené ennek a kérdéskörnek a körbejárá-

sa, így egy későbbi értekezésben kívánjuk tárgyalni. 
38 Kroppenberg 2010, 421. 
39 Dio 54.27.2–3. 
40 A Palatinust Augustus uralma alatt átépítették, ami Kr. e. 36-ban kezdődött. Ekkor Octavianus 

magánterületének egy részét Apollo palatinusi templomának építésére ajánlották fel (ld. Dio 49.15.5). 
A domus Augusti, Apollo temploma, arcus Octavii, Apollo és Diana quadrigájával együtt építészeti 
elemek voltak, amelyek segítségével a Palatinus augustusi jelleget öltött (Zanker 1988, 48–53). 
Augustus más nyilvános tereket is átépíttetett, például a forum Augustumot (Grüll 2011, 72–84). 



MAGDUS TAMÁS 104 

ban levő épületek sorát. Mivel Augustus a házat a Vesta-papnőknek adta kollektívan, ebben 

a megvilágításban úgy is értelmezhető, hogy Augustus adománya egyfajta kompenzáció 

volt, amiért a pontifex maximus a lakóhelyét a Via Sacráról eltávolította. Amellett, hogy a 

Palatinuson volt a lakóhelye, Augustus új területet hozott létre Vesta imádatához, amely 

szorosan kapcsolódott a domusához. Ovidius a Fastiban kijelentette, hogy Augustus ottho-

nában három istenség osztozik: 

cognati Vesta recepta est 

limine: sic iusti constituere patres. 

Phoebus habet partem. Vestae pars altera cessit: 

quod superest illis, tertius ipse tenet. 

state Palatinae laurus, praetextaque quercu 

stet domus: aeternos tres habet una deos. (Ov. Fast. 4.949-54.) 

Ezt még alátámaszthatjuk egy másik részlettel a Metamorphoses című művéből: 

Vestaque Caesareos inter sacrata penates 

et cum Caesarea tu, Phoebe domestice, Vesta (Ov. Met. 15.864-5.) 

Azt, hogy Augustus lakóhelyén több istenség tisztelete tettenérhető, Degrassi szerint a 

Fasti Praenestini is alátámasztja, amely megemlíti, hogy Kr. e. 12-ben kultikus tárgyakat 

szenteltek Vestának a Palatinuson. Degrassi szerint a palatinusi Vestának szentelt signum 

(szobor) és ara (oltár) azt sugallhatja, hogy ez újabb kompenzáció volt azért, mert a ponti-

fex maximus székhelye a Palatinusra helyeződött át, és megszűnt a közelség Vesta istennő-

vel.41 Tehát miután Augustus eltávolította a pontifex maximus székhelyét a Via Sacráról, 

Vestának követnie kellett, mivel szakrálisan nem lehettek egymástól távol. Az egyik prob-

léma, amely megnehezíti a palatinusi Vesta megértését, az a nyilvános és a privát tér elha-

tárolása. A fentebbi Cassius Dio idézetből tudjuk, hogy Augustus házának egy része Kr. e. 

12-ben nyilvános tér lett. Ovidius Fastiban található leírása Vesta új templomáról, valamint 

a Fasti Praenestini megerősíti annak valószínűségét, hogy a signumot és az arát magában 

foglaló terület is nyilvános volt.42 Ha Augustus házában a Vesta-szentély csak a ház lakói 

számára lett volna elérhető, akkor látszólag nem lett volna más, mint bármelyik római ház-

tartásban végzett Vesta-imádat, következésképpen nem lett volna szükség a kultusz tárgya-

inak hivatalos, az állam által elismert dedikálására sem. Az ókori rómaiak körében a dedi-

catio hivatalos ceremónia volt, amelynek során egy épületet, szobrot, templomot vagy más 

szent helyet felavattak és hivatalosan az isteneknek ajánlottak. A dedicatio aktusa gyakran 

kapcsolódott a középületekhez, templomokhoz, szobrokhoz, oltárokhoz vagy egyéb vallási 

jelentőségű helyekhez, és az ünnepség során áldozatokat mutattak be, valamint imákat 

mondtak el. A szertartás célja az volt, hogy a helyet hivatalosan is szakrális státuszba he-

lyezzék, és az istenek védelmét kérjék rá. Ezen a rituálén az állam vezetői is részt vettek, 

így a res publica kötelessége volt, hogy megvédje a hely szakralitását.43 Azonban, ha Au-

gustus úgy dönt, hogy nem kívánja megnyitni a római nép előtt a szentélyt, akkor nincs 

                                                 
41 Degrassi 1955, 50. 
42 Wiseman 2009, 531. 
43 A dedicatioról bővebben ld. Schultz 2018, 187–206. 



Megjegyzések a Vesta-szüzek kiváltságaihoz 105 

szükség hivatalos dedicatióra, tehát csak a princeps és családjának tagjai gyakorolhatják az 

istennő kultuszát. 

Úgy tűnik, hogy a köz- és magánszféra megosztottságát Kr. u. 3-ban sikerült feloldani, 

mivel Cassius Dio szerint abban az évben a domus Augustit egy tűzvész után újjá kellett 

építeni, és ezzel egyidejűleg az egész épület az állam védelme alá került.44 

A másik fontos szempont, amelyet a források alapján vizsgálhatunk Augustus és a 

Vesta-szüzek kapcsolatával összefüggésben, az az uralkodó testamentuma. Augustus 

azon egyének kivételes csoportjába tartozott, akik a végrendeletüket a Vesta-szüzeknél 

helyezték letétbe, ezt Suetonius és Tacitus is megerősíti.45 Tacitus szerint a papnők voltak 

azok, akik Augustus végakaratát, annak halála után, átadták a senatusnak.46 Feltételezhető, 

hogy ha ők voltak az előterjesztők, akkor ez azért történt, mert ők őrizték a végrendeletet. 

Észszerű, hogy a végrendeletet eljuttatták a senatushoz, mivel ennek a testületnek volt a 

feladata, hogy biztosítsa a dokumentum biztonságát, azaz ne kerüljön illetéktelen kezekbe, 

valamint a politikai ellenfelek se ragadhassák magukhoz, hogy felhasználják a már halott 

princeps és annak utódai ellen. A senatus másik jelentős feladata volt, hogy a végrendelet-

ben megfogalmazott intézkedéseket megfelelően megvalósítsa.47 

Az, hogy Augustus a Vesta-szüzeknél őriztette a végrendeletét, nagyon erős szimboli-

kus cselekedet volt, hiszen az őt adoptáló, istenné avatott Julius Caesar is a Vesta-szüzeknél 

helyezte el a végakaratát,48 akárcsak Marcus Antonius. Plutarkhosz szerint ez utóbbinak 

nemcsak átadását követelte Augustus, de el is olvasta azt.49 Ez a tény e három kiemelkedő 

jelentőségű személy esetében, akikről feljegyezték, hogy végakaratukat a Vesta-szüzek 

gondoskodására bízták, a gyakorlat szokatlan voltára utal. Különösen igaz ez Augustus 

esetében, mivel elképzelhető, hogy a Vesta-papnők nem feltétlen voltak megbízhatónak 

tekinthetők a Kr. e. 32-es eset miatt, amikor is nyilvánosságra hozták Antonius testamen-

tumát. Nyilvánvalóan Antonius végakaratának kiadása beárnyékolta a Vesta-szüzek hírét, 

ugyanakkor levonható az a következtetés is, hogy Augustus úgy érezte, politikailag jobban 

jár, ha saját végrendeletét ugyanott helyezi el, ahol Caesar, és hajlandó volt elfeledkezni 

arról, hogy a Vesta-szüzek jogtalanul kiadták neki Antonius végrendeletét. Habár az ügy 

pontos részleteit nem ismerjük a források hézagossága miatt, valószínű, Octavianus casus 

bellit akart, hogy végleg leszámolhasson az ellenlábasával. Azt nem tudjuk, hogy kénysze-

rítő eszközöket alkalmazott-e a papnők ellen, de az bizonyos, hogy joga nem volt hozzá. 

Kr. e. 33-ban még nem volt pontifex maximus, tehát semmiféleképpen nem befolyásolhatta 

a papnőket. 

                                                 
44 Dio 55.12.4–5. 
45 Champlin 1989, 154–165. 
46 Nihil primo senatus die agi passus est nisi de supremis Augusti, cuius testamentum inlatum per 

virgines Vestae Tiberium et Liviam heredes habuit (Tac. Ann. 1.8.). 
47 A dokumentummal kapcsolatosan Suetoniusnál további részletek szerepelnek: Testamentum L. 

Planco C. Silio cons. III. Non. Apriles, ante annum et quattuor menses quam decederet, factum ab eo 

ac duobus codicibus partim ipsius partim libertorum Polybi et Hilarionis manu scriptum depo-

situmque apud se virgines Vestales cum tribus signatis aeque voluminibus protulerunt. Quae omnia in 

senatu aperta atque recitata sunt (Suet. Aug. 101.1.). 
48 Suet. Jul. 83. 
49 Plut. Ant. 58. 



MAGDUS TAMÁS 106 

Azonban ennek a három, nagy formátumú vezetőnek a példája bőséges bizonyítékot 

szolgáltat arra, hogy a kiváló politikusoknak volt lehetőségük arra, hogy a végakaratukat 

letétbe helyezzék a Vesta-szüzeknél, bízva abban, hogy megőrzik azt.50 Ugyanakkor az is 

lehetséges olvasat lehet, hogy Augustus bizalmát fejezte ki a Vesta-szüzek felé, és ezzel a 

korábban ejtett csorbát kiköszörülték. Természetesen az, ahogy az Antonius-ügyben Augus-

tus ilyen helyzet elé állította a papnőket, nem nevezhető elegáns megoldásnak. Ugyanakkor 

a papnők olvasatában úgy láthatjuk, mintha igyekeztek volna elkerülni az esetleges krízis-

helyzetet. Az örök tűz őrzőit, a béke, az otthon és a Város jelképeit ugyan politikai célokra 

használták fel ebben a szituációban, de ideig-óráig elhárították azt, hogy véres polgárhábo-

rúvá fajuljon a két személy konfliktusa. 

Konklúzió 

Az ókori Rómában kevés személy, azon belül még kevesebb nő ért el olyan magas társa-

dalmi státuszt, mint a Vesta-szüzek, akik a szakrális feladatukból és helyzetükből adódóan 

a római nép több társadalmi rétegével, a köznéppel, az arisztokratákkal, egyéb vallási 

magistratusokkal, a princepsszel és a császári család tagjaival is kapcsolatba kerültek. Maga 

Augustus ‒ bár átformálta a Vesta-kultuszt és a papnők helyzetét/kiváltságait, valamint 

bizonyosan vissza is vetette az istennő tiszteletét ‒ rajtuk keresztül is legitimizálta az ural-

mát.51 A papnők a korábbi századokhoz hasonlóan továbbra is aktívan részt vettek a nyil-

vánosságban, és szereplői voltak az augustusi rezsimnek, amelynek kimondott célja volt, 

hogy megidézze Róma korai történelmének emlékét, amelyet egyfajta aranykorként mutat-

tak be. Természetesen ez nem kizárólag a vallást érintette, hanem a korabeli történetírást, a 

költők műveit és a képzőművészetet, minden olyan dolgot, amivel a tömeget befolyásolni 

lehetett.52 

Nemcsak az volt a lényeg, hogy Augustus a saját személyét valamiféleképpen Romu-

lushoz kösse,53 de rendszerének különböző pilléreit is meg kellett támogatnia az ősiséggel. 

Az egyik leginkább stabil oszlop a Vesta-papnők collegiuma volt, amely nemcsak Róma 

történetének első napjaihoz kapcsolódott, hanem az Augustus által példaképének tekintett 

mitikus alapítóhoz, Romulushoz. Vagyis az lehetett a cél, hogy a Vesta-szüzek – akik az 

édesanyán, Rhea Silvián keresztül egy ősi kulturális emlék élő megnyilvánulásai voltak – 

láttán a római társadalomnak úgy tűnjön, hogy a vérzivataros évtizedeket követően a róma-

iak, természetesen Augustus vezetésével, újjáépítették a saját kultúrájukat, valamint vissza-

állították a régi rendet és erkölcsöt, amelyet a polgárháború szétzilált. 

                                                 
50 Fontos, hogy nincs tudomásunk arról, volt-e bármilyen feltétele a végrendelet elhelyezésének, erről 

hallgatnak a forrásaink. Ha a cursus honorumot vizsgáljuk csak, jól látható, hogy mind Caesar, mind 

Antonius, mind pedig Octavianus consulviselt férfiak voltak. 
51 Természetesen nem csak Vesta istennő kultusza volt az, amit a maga érdekében felhasznált. Hason-

ló figyelhető meg Ceresszel kapcsolatban és a római isteni pantheon többi deitásával is (Magdus 

2020, 156). 
52 Az augustusi rendszer útkereséséről ld. Hegyi W, 2015. 37. 
53 Hegyi W. 2015, 36. 



Megjegyzések a Vesta-szüzek kiváltságaihoz 107 

Bibliográfia 

Források 

Alton–Wormell–Courtney 1997 = Alton, E. H. – Wormell, D. E. W. – Courtney, E (eds.) 

Ovidius, Fasti. Stuttgart–Leipzig. 

Cary–Foster 1914 = Cary, E – Foster, H. B. (trans.): Dio’s Roman History. Cassius Dio 

Cocceianus. London–New York. 

Greenwood 1935 = Greenwood, L. H. G. (ed. and trans.): The Verrine Orations. Vol. I: 

Against Caecilius. Against Verres. Part 1–2, Books 1–2. Cambridge. 

Goodyear 2008 = Goodyear, F. R. D. (ed.): Tacitus: The Annals of Tacitus. Vol. I (Cam-

bridge Classical Texts and Commentaries 15.) Cambridge. 

Perrin 1914 = Perrin, B. (trans.): Plutarch, Lives: Theseus and Romulus. Lycurgus and 

Numa. Solon and Publicola. Vol. 1. (Loeb Classical Library 46.) Cambridge. 

Perrin 1920 = Perrin, B. (trans.): Plutarch, Lives: Demetrius and Antony. Pyrrhus and Gaius 

Marius. Vol. IX. Cambridge. 

Poste 1904 = Poste, E.: Gaii Institutionum Iuris Civilis Commentarii Quattuor, or Elements 

of Roman Law by Gaius. With a translation and commentary. Oxford. 

Rolfe 1927 = Rolfe, J. C. (trans.): The Attic Nights of Aulus Gellius. With an English 

Translation. Cambridge. 

Shackleton Bailey 2000 = Shackleton Bailey, D. R. (ed. and trans.): Valerius Maximus. 

Memorable Doings and Sayings. Vol. II: Books 6–9. Cambridge. 

Szakirodalom 

Beard 1980 = Beard, M.: The Sexual Status of Vestal Virgins. Journal of Roman Studies 

70: 12–27. 

Champlin 1989 = Champlin, E.: The Testament of Augustus. Rheinisches Museum für 

Philologie 132: 154–65. 

Degrassi 1955 = Degrassi, A.: Esistette sul Palatino un tempio di Vesta? Mitteilungen des 

deutschen archäologischen Instituts (Römische Abteilung) 62: 144–54. 

Dixon 2001 = Dixon, S.: Reading Roman Women: Sources, Genres, and Real Life. London. 

Drogula 2007 = Drogula, F. K.: Imperium, Potestas, and the Pomerium in the Roman Re-

public. Historia: Zeitschrift für Alte Geschichte 56: 419–452. 

Mommsen 1887 = Mommsen, T.: Römisches Staatsrecht. Leipzig. 

Gallia 2015 = Gallia, A. B.: Vestal Virgins and Their Families. Classical Antiquity 34: 74–

120. 

Gardner 1995 = Gardner, J. F.: Gender-Role Assumptions in Roman Law. Echos du Monde 

Classique/Classical Views 39: 377–400. 

Grüll 2011 = Grüll T.: „Kőre írt szavakkal.” Az Augustus-forum szerepe a római tör-

ténelmi emlékezet formálásában. Ókor 10: 72–84. 

Jancsovics 2022 = Jancsovics F.: Mentem peccare, non corpus. A női pudicitia helye és 

képzete a római gondolkodásban. In: Mathéma Ókortudományi és recepciótörténeti 

tanulmányok. Szerk. Juhász D. – Kárpáti B. – Kerti A. E. Budapest, 55‒73. 

Kroppenberg 2010 = Kroppenberg, I.: Law, Religion, and Constitution of the Vestal Vir-

gins. Law and Literature 22/3: 418–439. 

Lacey 1986 = Lacey, W. K.: Patria Potestas. In: The Family in Ancient Rome: New 

Perspectives. Ed. by Rawson, B.  London, 121–144. 



MAGDUS TAMÁS 108 

Magdus 2020 = Magdus T.: Megjegyzések az Ara Pacis Tellus-panelje központi alakjának 

azonosításához. Antik Tanulmányok 64: 149–167. 

Marshall 1990 = Marshall, A. J.: Roman Ladies on Trial: The Case of Maesia of Sentinum. 

Phoenix 44: 46–59. 

Parker 2007 = Parker, W. H.: Why were the Vestals Virgins? Or the Chastity of Women 

and the Safety of the Roman State. In: Virginity Revisited: Configurations of the Un-

possessed Body. Eds. MacLachlan, B. – Fletcher, J. Toronto, 66–99. 

Péter 2008 = Péter O.: „Feminae improbissimae.” A nők közszereplésének és nyilvánosság 

előtti fellépésének megítélése a klasszikus római jog és irodalom forrásaiban. Miskolci 

Jogi Szemle 3: 77–94. 

Saller 1994 = Saller, R. P.: Patriarchy, property and death in the Roman family. Cambridge. 

Saller 1999 = Saller, R. P.: Pater Familias, Mater Familias, and the Gendered Semantics of 

the Roman Household. Classical Philology 94: 182–197. 

Schultz 2018 = Schultz, C: E.: Sacrum Reddere: Sacrifice, Consecration, and Dedication in 

Roman Religion. Religion in the Roman Empire 4: 187–206. 

Szabó 2009 = Szabó, M.: Tutela mulierum: The Institution of Guardianship over full Aged 

Women in the Late Roman Republic and Early Principate. Acta Classica Universitatis 

Scientiarum Debreceniensis 45: 57–78. 

Wildfang 2006 = Wildfang, R. L.: Rome’s Vestal Virgins: A study of Rome’s Vestal priest-

esses in the late Republic and early Empire. London. 

Wiseman 2009 = Wiseman, T. P.: The House of Augustus and the Lupercal. Journal of 

Roman Archaeology 22: 527–545.  

Zanker 1988 = Zanker, P.: The Power of Images in the Age of Augustus. Ann Arbor. 

Rövidítésjegyzék 
Cic. Ver. – Cicero: In Verrem 

Dio – Cassius Dio: Pωμαϊκὴ ἱστορία (Rómaiké isztoria) 

Gai. Inst. – Gaius: Institutiones 

Gell. NA. – Aulus Gellius: Noctes Atticae 

Ov. Fast. – Ovidius: Fasti 

Ov. Met. – Ovidius: Metamorphoses 

Plut. Num. – Plutarkhosz: Numa 

Plut. Rom. – Plutarkhosz: Romulus 

Suet. Aug. – Suetonius: Augustus 

Suet. Aug – Suetonius: Julius 

Tac. Ann. – Tacitus: Annales 

Val. Max.– Valerius Maximus: Factorum et dictorum memorabilium libri IX 

 


